

This is a digital copy of a book that was preserved for generations on library shelves before it was carefully scanned by Google as part of a project to make the world's books discoverable online.

It has survived long enough for the copyright to expire and the book to enter the public domain. A public domain book is one that was never subject to copyright or whose legal copyright term has expired. Whether a book is in the public domain may vary country to country. Public domain books are our gateways to the past, representing a wealth of history, culture and knowledge that's often difficult to discover.

Marks, notations and other marginalia present in the original volume will appear in this file - a reminder of this book's long journey from the publisher to a library and finally to you.

### Usage guidelines

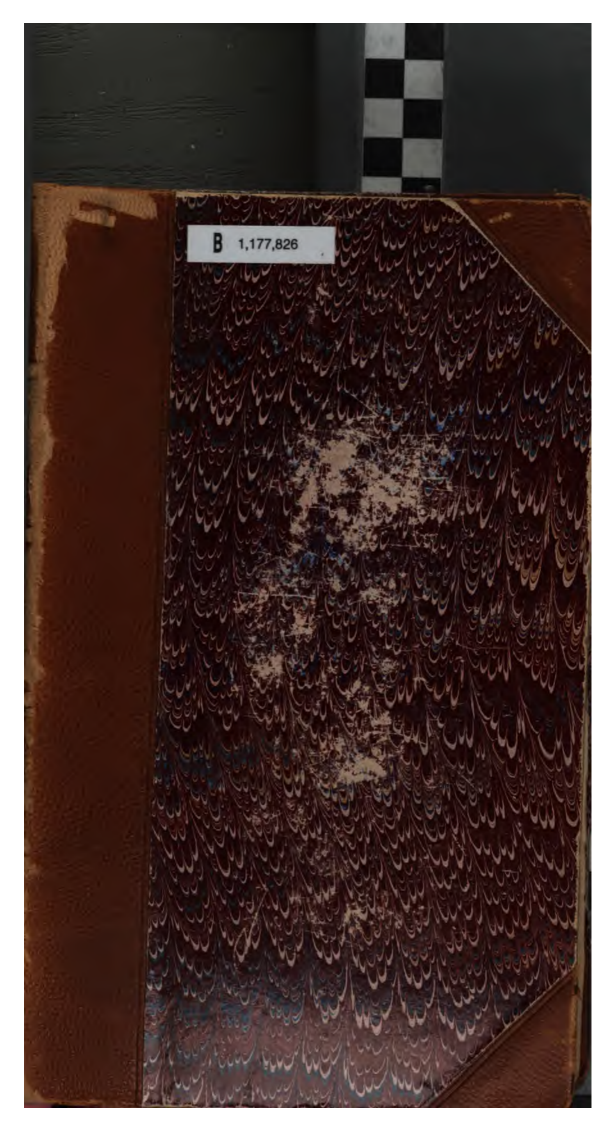
Google is proud to partner with libraries to digitize public domain materials and make them widely accessible. Public domain books belong to the public and we are merely their custodians. Nevertheless, this work is expensive, so in order to keep providing this resource, we have taken steps to prevent abuse by commercial parties, including placing technical restrictions on automated querying.

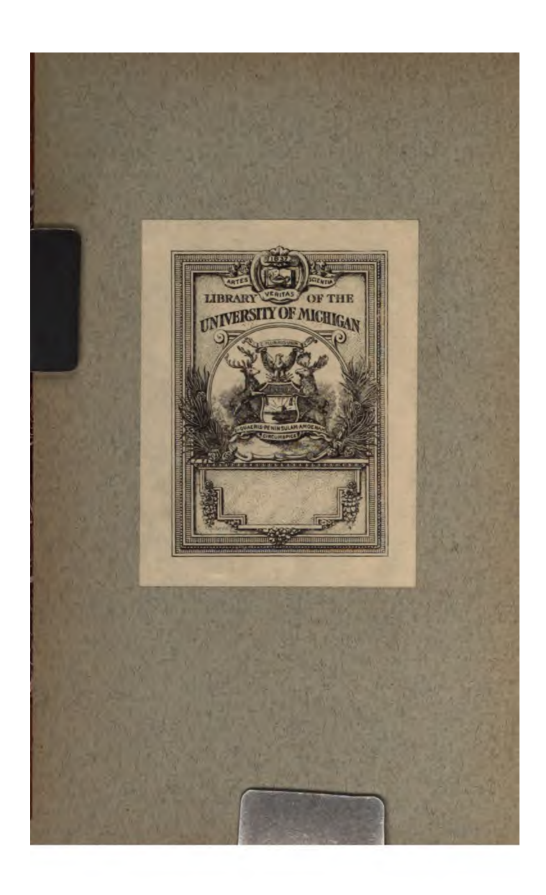
We also ask that you:

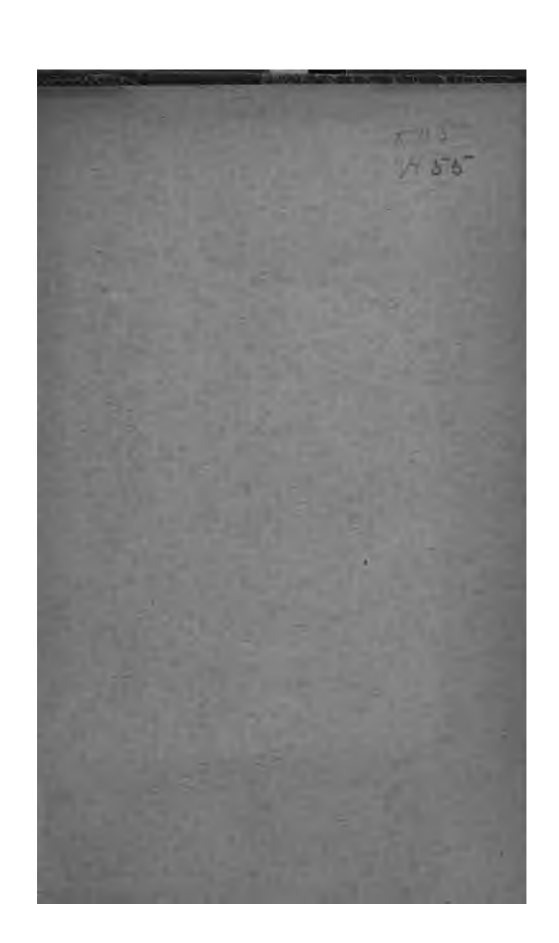
- + *Make non-commercial use of the files* We designed Google Book Search for use by individuals, and we request that you use these files for personal, non-commercial purposes.
- + Refrain from automated querying Do not send automated queries of any sort to Google's system: If you are conducting research on machine translation, optical character recognition or other areas where access to a large amount of text is helpful, please contact us. We encourage the use of public domain materials for these purposes and may be able to help.
- + *Maintain attribution* The Google "watermark" you see on each file is essential for informing people about this project and helping them find additional materials through Google Book Search. Please do not remove it.
- + *Keep it legal* Whatever your use, remember that you are responsible for ensuring that what you are doing is legal. Do not assume that just because we believe a book is in the public domain for users in the United States, that the work is also in the public domain for users in other countries. Whether a book is still in copyright varies from country to country, and we can't offer guidance on whether any specific use of any specific book is allowed. Please do not assume that a book's appearance in Google Book Search means it can be used in any manner anywhere in the world. Copyright infringement liability can be quite severe.

#### **About Google Book Search**

Google's mission is to organize the world's information and to make it universally accessible and useful. Google Book Search helps readers discover the world's books while helping authors and publishers reach new audiences. You can search through the full text of this book on the web at http://books.google.com/









# HERMES The English

# ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

HERAUSGEGEBEN

VON

GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

SECHSUNDDREISSIGSTER BAND

BERLIN
WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG
1901



## INHALT.

| •                                                                           | Seite |
|-----------------------------------------------------------------------------|-------|
| F. BECHTEL, Varia                                                           | 422   |
| E. BETHE, Thymeliker und Skeniker                                           | 597   |
| F. BLASS, Nachlese zu Bacchylides                                           | 272   |
| Die pseudippokratische Schrist neel pvoav und der Anony-                    |       |
| mus Londinensis                                                             | 405   |
| kritische Bemerkungen zu Platons Phaidros                                   | 580   |
| AD. BRIEGER, das atomistische System durch Correctur des anaxagore-         |       |
| ischen entstanden                                                           | 161   |
| W. CHRIST, Bacchylides und die Pythiadenrechnung                            | 107   |
| W. CRÖNERT, die Λογικά ζητήματα des Chrysippos und die übrigen              |       |
| Papyri logischen Inhalts aus der herculanensischen Bi-                      |       |
| bliothek                                                                    | 548   |
| D. DETLEFSEN, Die Quellenschriften, insbesondere die lateinischen, in       |       |
| B. 10 der Nat. Hist. des Plinius                                            | 1     |
| H. DIELS, die Olympionikenliste aus Oxyrhynchos. (Nebst einer Tafel.) .     | 72    |
| B. GRAEF, archäologische Beiträge                                           | 81    |
| F. HILLER von GAERTRINGEN und C. F. LEHMANN, Gewichte aus Thera             | 113   |
| (Nebst einer Tabelle).                                                      |       |
| F. HILLER von GAERTRINGEN, eine Korneenseier in Thera                       | 134   |
| Inschriften von Rhodos und Thera                                            | 440   |
| W. JANELL, über die Echtheit und Abfassungszeit des Theages                 | 427   |
| M. IHM, die sog., Villa Iouis' des Tiberius auf Capri und andere Suetoniana | 287   |
| Beiträge zur Textgeschichte des Sueton                                      | 343   |
| G. KAIBEL, Sententiarum liber ultimus                                       | 606   |
| O. KERN, magnetische Studien                                                | 491   |
| O. LAGERCRANTZ, das E zu Delphi                                             | 411   |
| C. F. LEHMANN, s. F. HILLER VON GAERTRINGEN.                                |       |
| TH. MOMMSEN, die diocletianische Reichspräfectur                            | 201   |
| Aetius                                                                      | 516   |
| Consularia (Nachtrag zu Bd. 32 S. 538)                                      | 602   |
| TH. PREGER, das Gründungsdatum von Konstantinopel                           | 336   |
| Konstantinos-Helios                                                         | 469   |
| W. RADTKE, Aristodems Έπιγράμματα Θηβαικί                                   | 36    |
| C. ROBERT, archäologische Nachlese                                          | 364   |
|                                                                             |       |

| V | INHALT |
|---|--------|
|   |        |

|                                                                                                                                             | Soite    |
|---------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|----------|
|                                                                                                                                             | 470      |
| O. SEECK, zur Chronologie des Kaisers Licinius                                                                                              | 28       |
|                                                                                                                                             | 321      |
|                                                                                                                                             | 218      |
| M. WELLMANN, zu den Αίτιολογούμενα des Soren                                                                                                | 140      |
|                                                                                                                                             | 187      |
|                                                                                                                                             |          |
| MISCELLEN.                                                                                                                                  |          |
| F. BECHTEL, zur Entschädigungsurkunde von Troezen                                                                                           | 610      |
|                                                                                                                                             | 157      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                       | 310      |
|                                                                                                                                             | 411      |
|                                                                                                                                             | 450      |
|                                                                                                                                             | 612      |
|                                                                                                                                             | 317      |
|                                                                                                                                             | 160      |
| ein Beitrag zur Geschichte der Venus                                                                                                        |          |
|                                                                                                                                             | 305      |
|                                                                                                                                             | 452      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                       | 313      |
|                                                                                                                                             | 615      |
|                                                                                                                                             | 156      |
|                                                                                                                                             | 319      |
|                                                                                                                                             | 159      |
|                                                                                                                                             | 490      |
| · · · · · · · · · · · · · · · · · · ·                                                                                                       | 615      |
|                                                                                                                                             | 309      |
|                                                                                                                                             | 318      |
| A. WILHELM, θεοί ἐπικούριοι                                                                                                                 | 448      |
|                                                                                                                                             | 450      |
| REGISTER                                                                                                                                    |          |
| REGISTER                                                                                                                                    | 010      |
|                                                                                                                                             |          |
| VERZEICHNISS DER MITARBEITER                                                                                                                |          |
| und ihrer Artikel in Band XXVI—XXXVI.1)                                                                                                     |          |
| E. Albrecht in Berlin   L. D. Barnett in Cambridge 38, 63                                                                                   | 38       |
| C. Aldenhoven in Köln F. Becher (†)                                                                                                         |          |
| H. von Arnim in Wien 26, 366 27, F. Bechtel in Halle a. S. 31, 318                                                                          | 34       |
| 118 28, 65 150 34, 363 35, 130 395 480 35, 326 348 86, 422 B. Arnold in München 395 480 85, 326 348 86, 422 A. Behr in Köln 26, 315 30, 447 | 61(<br>7 |
| E. Assmann in Berlin 31, 174 Ch. Belger in Berlin                                                                                           | •        |
| Cl. Baeumker in Bonn J. Beloch in Rom 28, 481 630                                                                                           | 29       |
| A. von Bamberg in Gotha 604 32, 667 35, 254                                                                                                 |          |
| C. Bardt in Berlin 29, 451 32, 264   Th. Bergk (†)                                                                                          |          |
| 1) Für die früheren Beiträge vgl. Generalregister zu Herm                                                                                   | es.      |
| Zeitschrift für classische Philologie, Band I-XXV, bearbeitet von M. Wo                                                                     | ell.     |

mann, Berlin, Weidmannsche Buchhandlung 1893. (Preis: Mk. 7.)

```
R. Bergmann (†)
 J. Bernays (†)
J. Bernays (7)
E. Bethe in Basel 26, 593 28, 474
522 33, 313 36, 597
F. Blass in Halle a. S. 29, 633 30, 314
465 32, 149 33, 179 654 34, 312
35, 340 342 36, 157 272 310 405
     411 580
H. Bluemner in Zürich 29, 294
U. Ph. Boissevain in Groningen 26, 440
F. Boll in München 34, 643
J. Bolte in Berlin
H. Bonitz (†)
M. Bonnet in Montpellier
C. de Boor in Breslau 34, 298 480
E. von Borries in Strassburg i. E. 27, 170
K. Boysen in Königsberg i. Pr.
A. Brand in Potsdam
C. G. Brandis in Berlin 31, 161 32, 509
J. Brandis (†)
Th. Braune in Berlin
A. Breysig in Berlin
Ad. Brieger in Halle a. S. 36, 161
K. Bürger in Blankenburg a. H. 27,
    36 345 359
H. Buermann in Berlin
Fr. Burger in Hof 26, 463
G. Buselt in Göttingen 28, 312 33,
71 336 661 34, 280 35, 573
A. Busse in Berlin 28, 252
J. Bywater in Oxford
M. Cantor in Heidelberg
A. Ceriani in Mailand
W. Christ in München 36, 107
H. Christensen in Hamburg
L. Cohn in Breslau 32, 107
M. Cohn in Amsterdam
H. Collitz in Philadelphia
H. Collitz in Philadelphia
J. Conington (†)
C. Couradt in Greifenberg i. Pom.
M. Courat in Amsterdam 35, 344
A. Cosattini in Pavia 29, 1
W. Grönert in Bonn 36, 548
O. Crusius in Heidelberg
O. Cuntz in Graz 29, 586
C. Curtius in Lübeck
C. Curtius in Lübeck
E. Curtius (†)
L. Cwikliński in Lemberg
H. Degenkolb in Leipzig
 H. Deissmann in Heidelberg 33, 344
H. Delbrück in Berlin
B. Dessau in Berlin 27, 561 28, 156 29, 393 34, 81 35, 332 D. Detlefsen in Glückstadt 32, 191 321
35, 585 36, 1
H. Diels in Berlin 26, 243 478 28, 407 31, 339 38, 334 35, 196 36,
```

474 28, 472 31, 271 320 643 32, 1 161 88, 324 36, 450 E. Dopp in Rostock W. Dörpfeld in Athen A. B. Drachmann in Kopenhagen 30, 475 J. Draheim in Berlin J. G. Droysen (†) H. Droysen in Berlin F. Duemmler (†) 27, 260 28, 468 A. Eberhard in Wesel R. Ellis in Oxford A. Erman in Berlin 28, 479 F. Eyssenhardt (†)
E. Fabricius in Freiburg i. B. 35, 205 G. Faltin (†) 20, 71 632 F. Fischer in Berlin H. Flach (†) R. Förster in Breslau M. Frankel in Berlin S. Frankel in Breslau 38, 335 C. M. Francken in Groningen W. Frantz in Strassburg i. Els. 35, 671 J. Freudenberg (†) J. Freudenthal in Breslau J. Freudential in Breslau
J. Friedlaender (†)
H. von Fritze in Berlin 32, 235
R. Fuchs in Dresdeu 29, 171 33, 342
A. Funck in Sondershausen 28, 158
29, 159
C. Galland in Strassburg i. E. V. Gardthausen in Leipzig

J. Geffeken in Hamburg 26, 33 567 27, 391 A. Gemoll in Striegau W. Gemoll in Liegnitz K. E. Georges (†)
C. E. Geppert (†)
A. Gercke in Greifswald 28, 135 29, 373 J. Gildemeister (†) H. Giske in Lübeck Th. Gleiniger in Berlin
Th. Gomperz in Wien 31, 469
O. Gradenwitz in Königsberg i. Pr. 28,321 B. Graef in Berlin 36, 81 H. Graeven in Hannover 30, 289 471 P. Groebe in Wilmersdorf 36, 612 O. Gruppe in Berlin F. Gustafsson in Helsingfors A. Haebler (†) W. Gardner Hale in Chicago 34, 133 H. Haupt in Giessen M. Haupt (†) F. Haverfield in Oxford E. Hedicke in Freienwalde a. O.

J. Heinemann in Frankfurt a. M. 34, 590

W. Dittenberger in Halle a. S. 26, 472 R. Heinze in Berlin 33, 432 34, 494

```
W. Helbig in Rom 32, 86
R. Helm in Berlin 29, 161
C. Henning in Rio Janeiro
W. Henzen (†)
                                                                                     H. Kettner (†)
                                                                                     M. Kiderlin (†)
                                                                                     H. Kiepert (†)
                                                                                     A. Kiessling (†) 26, 634
B. Kindt in Greifswald 26, 317
A. Kirchhoff in Berlin
 W. Heraeus in Offenbach a. M. 34, 161
 L. Herbst (†)
                                                                                     Joh. E. Kirchner in Berlin 28, 139 31,
 R. Hercher (†)
 F. K. Hertlein (†)
M. Hertz (†)
                                                                                     254
H. v. Kleist in Leer
P. Klimek in Breslau
 H. van Herwerden in Utrecht
R. Herzog in Tübingen 29,625 30, 154
                                                                                     E. Klostermann in Kiel 36, 156
H. Heydemann (†)
G. Heylbut in Hamburg
Th. Heyse (†)
Edw. Lee Hicks in Oxford
G. F. Hill in London 36, 317
                                                                                     A. Klügmann (†)
G. Knasck in Stettin 29, 472 627
F. Knickenberg in Bonn 27, 144
                                                                                    Th. Kock (†)
A. Köhler in Nürnberg
U. Köhler in Berlin 26, 43 148 27, 68
29, 156 158 30, 629 31, 137
W. Kolbe in Athen 34, 380
A. Kopp in Königsberg i. P.
E. Hiller (†)
F. Hiller v. Gaertringen in Berlin 28, 469
29, 16 32, 320 35, 339 36, 113
134 160 305 440 452
 G. Hinrichs (†)
                                                                                     G. Kramer (†)
                                                                                    G. Aramer (1)
A. Krause (1)
Fr. Krebs (†) 30, 144
P. Kretschmer in Wien 26, 118
W. Kroll in Greifswald 26, 316 29, 517 30, 462

Response in Gzernowitz 29, 556
 G. Hirschfeld (†)
O. Hirschfeld in Berlin 26, 150
R. Hirzel in Jena
A. Höck in Rendsburg 26, 76 453 30,
 347 33, 626
A. Hofmeister in Rostock
                                                                                     J. Kromayer in Czernowitz 29, 556
31, 1 70 33, 1 34, 1 35, 216
P. Krüger in Boun
 C. Hofstede de Groot in Leiden
 A. Holder in Karlsruhe
 H. Hollander in Osnabrück 26, 170 636
                                                                                     K. Krumbacher in München
                                                                                    R. Krumbacher in Munchen
J. W. Kubitschek in Wien
B. Kübler in Berlin 26, 479
H. Kühlewein in Kiel 27, 301
R. Kunze in Zittau 34, 345
O. Lagercrantz in Upsala 36, 411
S. P. Lampros in Athen
E. Lettes in Mailand 21, 465
L. Holzapfel in Giessen 28, 435
K. Hude in Kopenhagen 27, 152 36, 313
E. Hübner (†)
Ch. Hülsen in Rom
G. Jacob (†)
V. Jagić in Wien
Ph. Jaffe (†)
                                                                                     E. Lattes in Mailand 31, 465
 A. Jahn (†)
O. Jahn (†)
                                                                                     C. A. Lehmann (†)
C. F. Lehmann in Berlin 27, 530 35,
O. Jahn (†)
W. Janell in Ratzeburg 36, 427
E. Janzon in Godenburg 27, 315
V. Jernstedt in St. Petersburg
M. Ihm in Halle a. S. 36, 287 343 615
H. Joachim in Hamburg 30, 39
F. Jonas in Berlin
                                                                                     636 86, 115 319
O. Lehmann in Dresden
M. Lehnerdt in Königsberg i. Pr. 33, 499
35, 530
                                                                                     F. Leo in Göttingen 27, 308 R. Lepsius (†)
K. Lincke in Jena
 A. Jordan in Lemgo
H. Jordan (†)
O. Kaehler in Weimar
                                                                                     S. Linde in Lund
                                                                                     A. Luchs in Erlangen
H. Kaestner in Regensburg 31, 578
                                                                                     A. Ludwich in Königsberg i. Pr.
     32, 160
                                                                                    O. Lüders in Athen
W. Luthe in Bonn
E. Maass in Marburg 26, 178 31,
32, 160
G. Kaibel (†) 26, 580 27, 249 28.
40 29, 82 30, 71 148 429 31, 264
34, 107 319 35, 202 567 36, 606
K. Kaibfleisch in Rostock 30, 631
Br. Keil in Strassburg i. E. 26, 128 29, 32 249 320 321 30, 199 473 31, 472 H. Matzat in Weilburg 508 32, 399 496 497 34, 183 479
H. Keil (†)

O. Lüders in Athen
W. Luthe in Bonn
E. Maass in Marburg 26, 375
M. Manitius in Oberlössnitz to 27, 318
47, 318
47, 318
48, 32, 399 496 497 34, 183 479
M. Mayer in Bari 27, 461
A Meineke (†)
                                                                                     M. Manitius in Oberlössnitz bei Dresden
H. Keil (†)
O. Kern in Rostock 36, 491
                                                                                     A. Meineke (†)
                                                                                     R. Meister in Leipzig 26, 319 480
```

E. Meyer in Halle a. S. 27, 363 29, 478 30, 1 241 33, 643 648 652 P. Meyer in Berlin 32, 210 482 33, 262 W. Meyer in Göttingen A. Michaelis in Strassburg i. E L. Mitteis in Leipzig 30, 564 32, 629 34, 88
Th. Mommsen in Berlin 26, 145 27, 79
28, 33 599 29, 468 618 30, 90 321
456 32, 454 538 660 38, 160 665
34, 145 151 35, 437 443 532 36,
201 516 602 C. von Morawski in Krakau J. H. Mordtmann in Saloniki J. H. Müllenhoff (†)
A. Müller (†)
B. Müller (†)
C. F. W. Müller in Breslau 34, 321
G.H. Müller in Saargemünd 26, 159 H. F. Müller in Blankenburg a. H. H. I. Müller in Berlin O. Müller in Berlin 7. Münzer in Bestel 30, 499 31, 308 32, 469 34, 641
P. Natorp in Marburg 35, 385
A. Nauck (†)
R. Neubauer in Berlin K. J. Neumann in Strassburg i. E. 31, 519 32, 313 475 M. Niemeyer in Potsdam
B. Niese in Marburg 26, 1 28, 194
31, 481 34, 520 35, 53 268 453
A. Nikitzky in Odessa 28, 619
H. Nissen in Bonn
B. Nesk in Lean 27, 407, 472 282 445 F. Noack in Jena 27, 407 452 28, 146 Th. Nöldeke in Strassburg i. E. 29, 155 H. Nohl in Berlin E. Norden in Breslau 27, 606 28, 360 501 29, 290 313 F. Novati in Mailand J. Oeri in Basel 34, 640 J. Olshausen (†) Th. v. Oppolzer (†) A. Otto in Breslau
H. Pack in Dortmund G. Parthey (†)
J. Partsch in Breslau
C. Pascal in Mailand 30, 548 W. Passow (†) H. Peter in Meissen E. Petersen in Rom
E. Piccolomini in Rom 27, 1
F. Pichlmayr in München 26, 635 33, 653 R. Pischel in Halle a. S. 28, 465 M. Pohlenz in Berlin 31, 321 H. I. Polak in Rotterdam H. Pomptow in Berlin 83, 329 Th. Preger in München 36, 336 469

E. Preuner in Athen 29, 530 M. Pulch in Rinteln W. Radtke in Buchsweiler i. E. 36, 36 A. Rasmus in Brandenburg a. H. R. Rassow in Elberfeld A. Rehm in Ausbach 34, 251
Th. Reinach in Paris 34, 159
R. Reitzenstein in Strassburg i. E. 26, 308 28, 159 29, 231 619 31, 185 38, 87 35, 73 602
A. Reusch in Altkirch i. E. A. Reuter in Marburg 28, 73 O. Richter in Berlin O. Richter in Berlin
A. Riedenauer (†)
A. Riese in Frankfurt a. M.
C. Robert in Halle a. S. 26, 480 29, 417 30, 135 148 156 31, 530 32, 421 33, 130 566 34, 645 35, 141 650 36, 159 364 490
H. Röhl in Halberstadt
F. Rohde (†) E. Rohde (†) W. H. Roscher in Wurzen 36, 470 V. Rose in Berlin G. Rosenthal in Berlin 32, 317
O. Rosebach in Königsberg i. Pr. M. Rothstein in Berlin M. Rubensohn in Hannover 26, 153 A. Rzach in Prag 33, 591 G. de Sanctis in Rom 29, 479 M. Schanz in Würzburg 29, 597 30, 401 A. Schaube in Brieg Th. Schiche in Berlin H. Schiller in Leipzig F. Schmidt in Jever J. H. Schmidt in Hagen i. W. Joh. Schmidt (†) L. Schmidt in Dresden 34, 155 W. Schmitz (†) R. Schöll (†) A. Schone in Kiel R. Schöne in Berlin H. Schrader in Weimar 29, 25 Th. Schreiber in Leipzig O. Schroeder in Berlin G. Schubert in Königsberg i. Pr.
A. Schubert in Königsberg i. Pr.
A. Schulten in Göttingen 29, 204 481
32, 273 523 33, 534
G. Schultz in Steglitz 35, 308
W. Schulz in Berlin K. P. Schulze in Berlin 33, 511 W. Schulze in Göttingen 28, 19 E. Schwabe in Tübingen
E. Schwartz in Strassburg i. E. 32, 493
554 83, 101 132 185 84, 427 481
35, 106 E. Schweder in Kiel 0. Seeck in Greifswald 36, 28 C. Sintenis (†)

A. Skias in Athen
F. Skutsch in Breslau 27, 317 29, 517
31, 646 32, 92
W. Soltau in Zahern 26, 408 29, 611
629 631 30, 624 31, 155
J. Sommerbrodt in Breslau
G. Sorof in Kloster Ros-leben 34, 568
F. Spiro in Rom 29, 143
E. Steffenhagen in Kiel
A. Stein in Oldenburg 27, 159 33, 352
P. Stengel in Berlin 26, 157 160 27, 161 446 28, 489 29, 281 627 30, 339 31, 477 478 637 34, 469 642 35, 627 36, 321 615
K. Strecker in Dortmuud 26, 262
H. E. W. Strootman in Sneek 30, 355
W. Studemund (†)
Fr. Studuiczka in Leipzig 28, 1
E. Stutzer in Görlitz
F. Susemihl (†)
L. von Sybel in Marburg
H. Swoboda in Prag 28, 536
E. Szanto in Wien 27, 312
Th. Thalheim in Breslau 29, 458
G. Thiele i. Marburg 27, 11 30, 124
32, 68 36, 218
Ph. Thiclmann in Fürth
E. Thomas in Berlin 27, 22 28, 277
31, 457 32, 60
P. Thomas in Gent
M. Thommen in Basel
G. V. Thompson in New-Haven Conn. 30, 478
Ed. Thrämer in Strassburg i. E.
H. Tiedke in Berlin 27, 22 28, 277
31, 457 32, 60
P. Thomas in Gent
M. Troube in München 27, 158 33, 345, 168 506
H. Willrich in 36, 448 450
H. Vilrich in G. Wissowa in 32, 311
E. Wölfflin in M. Vuensch in K. Zacher in B. K. Zangemeiste E. Zeller in Strassburg in Fraukfurt a. M. 27, 210
321 29, 124
G. Türk in Breslau 31, 647
F. Umpfenbach (†)
G. F. Unger in Würzburg
J. Vahlen in Berlin 26, 161 351 28, 354 30, 25 361 385 38, 245 35, 131
I. S. van Veen in Arnhein
P. Viereck in Berlin 27, 516 654 30, 107

W. Vischer (†)
1. van der Vliet in Utrecht 32, 79
H. Voretzsch in Berlin
C. Wachsmuth in Leipzig
W. H. Waddington (†)
P. Wayner in Presiden 27, 131 R. Wagner in Dresden 27, 131 S. J. Warren in Dordrecht 29, 476 S. Waszyński in Berlin 34, 553 J. Weber in Perleberg N. Wecklein in München N. Wecklein in munchen
R. Weil in Berlin
M. Weilmann in Stettin 26, 321 481
27, 389 649 654 30, 161 31, 221
38, 360 35, 349 86, 140
P. Wendland in Charlottenburg 31, 435 33, 175 34, 412
E. Wendling in Diedenhofen 28, 355
G. Wentzel in Göttingen 30, 367 33, K. Wernicke (†) 26, 51 32, 290 C. Weyman in München 29, 626 U. von Wilamowitz Möllendorff in Berlin 26, 191 27. 648 29, 150 154 240 30, 177 32, 99 251 382 33, 119 492 513 84, 55 203 601 35, 1 533 36, 309 U. Wilcken in Breslau 27, 287 464 28, 154 161 230 29, 436 30, 151 481 619 32, 478 36, 187 315 A. Wilhelm in Athen 32, 317 35, 669 36, 448 450
H. Willrich in Göttingen 33, 657 34, 174 231 306
P. von Winterfeld in Berlin 30, 557 83, 168 506 667 H. Wirz in Zürich 32, 202 83, 109 Wissowa in Halle a. S. 26, 137 G. Wissowa in Halle a. S. 20 32, 311 E. Wölfflin in München 27, 652 R. Wuensch in Breslau 32, 42 K. Zacher in Breslau K. Zangemeister in Heidelberg E. Zeller in Stuttgart E. Ziebarth in Hamburg 30, 57 32, L. Ziegler in Heidelberg 31, 19 278 J. Ziehen in Gross-Lichterfelde 31, 313 32, 490 33, 340 341 H. Zimmer in Berlin 29, 317 R. Zimmermann in Lübeck

## DIE QUELLENSCHRIFTEN, INSBESONDERE DIE LATEINISCHEN, IN B. 10 DER NAT. HIST. DES PLINIUS.

Eine Anzahl der neuerdings angestellten Quellenuntersuchungen zur Nat. Hist. beschränkt sich auf einzelne Bücher derselben, insbesondere auf solche, für deren Text sich in grösserem Umfange die Quellen nachweisen lassen, besonders Aristoteles, Theophrast, die Scriptores rei rust. und andere. Eine Hauptaufgabe ist da, den Umfang dieser Benutzung genau festzustellen, und dabei wird dann auch die Frage aufgeworfen, ob die nachgewiesenen Quellen unmittelbar benutzt oder durch eine Zwischenstufe, griechische der lateinische, vermittelt sind. Ohne Zweifel sind diese Untersuchungen schon an sich für das Verständniss des Plinius und seiner der Eine Büchen, indem man zugleich der Anordnung Stoffes eine grössere Ausmerksamkeit schenkt.

Wie Plinius am Anfang der geographischen Bücher 3, 1 erklärt: lorem neminem unum sequar, sed ut quemque verissimum in ser es Werkes gehalten, und wenn er in der praef. 17 erklärt, er habe den Hauptstoff zu demselben ex exquisitis auctoribus centum geschöpft, so werden wir berechtigt sein, in einzelnen, abgeschlossenen Theilen der Nat. Hist. nach solchen Hauptquellen zu suchen und in denjenigen Abschnitten, für welche die Quellen sonst nicht nachweisbar sind, die mehr oder weniger deutlich zusammengehörigen Nachrichten mit einander zu verbinden und wo möglich auf einen gemeinsamen Urheber zurückzuführen. Der Nachweis, den ich auf diesem Wege für den Ursprung grösserer Theile der geographischen Bücher aus Schriften des Agrippa, Augustus und Varro (in den Comment. phil. in h. Th. Mommseni 1877 S. 23 ff.) geführt habe, giebt dafür einen Beweis. Die allgemeinen Grundzüge der Arbeitsweise des Plinius habe ich kürzlich in meinen Hermes XXXVL

Untersuchungen über den Zusammenhang der Naturgeschichte des Plinius' dargelegt und S. 30 aus äusseren Anzeichen geschlossen, dass Plinius in den Bb. 7—11 über Anthropologie und Zoologie am wenigsten eigene Beobachtungen niedergelegt habe. Im folgenden versuche ich, einen grösseren Abschnitt von B. 10 in seine Bestandttheile zu zerlegen, indem ich ein besonderes Augenmerk auf die Anordnung des Stoffes richte, um auf sie gestützt womöglich einen exquisitus auctor für die sonst unbelegten Nachrichten nachzuweisen. Meines Wissens haben nur Montigny (Quaestt. in Pl. Nat. Hist. de animalibus libros, Bonn 1844 p. 30 ff.) und Aly (Zur Quellenkr. des ält. Pl., Magdeburg 1885) bisher Quellenuntersuchungen über B. 10 angestellt, ohne jedoch die Folgerungen zu ziehen, die sich mir aus einer genauen Betrachtung zu ergeben scheinen.

Libro X continentur volucrum naturae, wie der index angiebt; das Buch beginnt mit den Schilderungen des Strausses, des Phönix, der Adlerarten. Erst nachdem Plinius eine ganze Reihe von Vögeln behandelt hat, hält er es für nöthig, von ihrer Eintheilung in Classen zu reden. Der ind. zu s. 13 verzeichnet: digestio avium per genera, und dem entspricht im Text § 29: volucrum prima distinctio pedibus maxime constat. aut enim aduncos ungues habent, aut digitos, aut palmipedum in genere sunt, ut anseres et aquaticae fere aves.1) Diese Unterscheidung hat Plinius wohl aus Arist. h. a. 2, 12 p. 504 entlehnt, wo erst von den γαμψώνυχα τῶν ὀρνίθων die Rede ist und dann hinzugefügt wird: πολυώνυχοι δ' είσὶ πάντες οί ὄρνιθες, ἔτι δὲ πολυσχιδεῖς τρόπον τινὰ πάντες. τῶν μέν γαρ πλείστων διήρηνται οί δάκτυλοι, τα δε πλωτά στεγανόποδά έστι, διηρθρωμένους δ' έχει καὶ χωριστούς δακτύλους. Nachdem Plinius dann von den Vögeln mit krummen Krallen gehandelt hat, spricht er nach dem ind. zu s. 22 de his quae digitos habent; der entsprechende Text beginnt § 43 mit den Worten: nunc de secundo genere dicemus, quod in duas dividitur species, oscines et alites. illarum generi cantus oris, his magnitudo differentiam dedit. Die Stelle ist nicht aus Aristoteles entlehnt, der diese Unterabtheilungen nicht kennt. Zuerst bespricht Plinius die alites, dann von s. 42 (ind.: de oscinum genere) an die oscines. Endlich lautet der ind. zu s. 48: de reliquo aquaticarum genere; es ist

<sup>1)</sup> B. 11, 256 heisst es: avium aliae digitatae, aliae palmipedes, aliae inter utrumque divisis digitis adiecta latitudine.

nämlich schon in s. 47 der zu dieser Gattung gehörende halcyon behandelt. Mit s. 49 beginnt eine ganz neue, von der bisherigen Eintheilung völlig unabhängige Beschreibung von Vögeln nach Gruppen, die besonders von Aristoteles zusammengestellt sind.

Aus den angeführten Thatsachen möchte man folgern, dass die Behandlung der Vögel von Plinius in wohlüberlegter und klarer Eintheilung vorgenommen sei und sich auch im einzelnen möglichst an Aristoteles anschliesse. Ist auch letzteres an manchen Stellen der Fall, so ergiebt doch eine genauere Betrachtung des Textes, dass daneben eine andere, und zwar eine römische Quelle auf dessen Anordnung und Inhalt einen wesentlich bestimmenden Einfluss gehabt hat.

Wie Plinius in den Büchern über die Land- und über die Wasserthiere einige durch ihre Grösse ausgezeichnete voranstellt, so beginnt er B. 10 mit der Beschreibung des Strausses, die er vielleicht aus Juba entlehnt hat, und mit der des sabelhasten Phönix (§ 3—5). Letztere ist nicht aus Herod. 2, 73 entnommen, wahrscheinlich verdankt Plinius sie dem § 4 mit besonderer Verehrung genannten Manilius: primus atque diligentissime togatorum de eo prodidit Manilius senator ille maximis nobilis doctrinis doctore nullo.

Erst mit § 6 beginnt die Reihe der in Italien einheimischen Vögel: ex his quas novimus aquilae maximus honos, und dann wird nach Arist. h. a. 9, 32—34 p. 618—620 eine ausführliche Beschreibung der verschiedenen Arten von Adlern gegeben, in die § 7 Notizen aus einer apokryphen Schrift der delphischen Seherin Phemonoe, Apollinis dicta filia, und aus der ebenso apokryphen Oqviθoyovlα des angeblichen Boios¹) eingeschoben sind. Beide Notizen hat Plinius wahrscheinlich aus Philemon entnommen, der im ind. auct. zwischen Phemonoe und Boios aufgeführt wird.²) Der sich anschliessende § 11 stimmt zu Arist. mir. ausc. 60. Nur der letzte Satz: quidam adiciunt genus aquilae quam barbatam vocant,

<sup>1)</sup> So hat Pintian den verdorbenen Namen: Boethuius  $E^1F^1$ , Boethuus  $E^2$ , poeta huius  $F^2$ , Boetius R, Boethus BARB. hergestellt. Nor dürfte im Text zu lesen sein: consentit et Boeus. huius ingenium est testudines raptas frangere etc. Bemerkenswerth ist, dass die Verderbniss offenbar von den Abschreibern in den Text des ind. auct. von B. 10: Boetho E(F), Boeto R, Beto d übertragen ist. S. Knaack Analecta Alexandrino-Romana 1 ff. und in Pauly-Wissowas Real-Encyclopādie III 633 unter Boio.

S. Brunn de auct. ind. Plin. 16. Φιλήμων περί παντοδαπών χρηστηρίων wird von Athenaeus IV 114 d citirt.

Tusci vero ossifragam stammt offenbar aus römischer Quelle. Wohl griechischen Ursprungs ist § 12, wieder aus Arist. h. a. 6, 6 p. 563 stammt § 13, der folgende bis § 15 ignavae sedent aus 9, 32 p. 619. Angehängt ist in diesem Abschnitt aus irgend einer griechischen Quelle (vgl. Ael. h. a. 9, 2) der Satz: aquilarum — devorant, zum Schluss aber folgt wieder ein Satz wahrscheinlich römischen Ursprungs: negant umquam solam hanc alitem fulmine exanimatam; ideo armigeram Iovis consuetudo indicavit, zu dem Serv. ad Aen. 1, 394 eine Parallele bietet: nec aquila nec laurus dicitur fulminari, ideo Iovis ales aquila. Aus einem römischen Antiquar stammt, was § 16 über den Adler als Legionszeichen berichtet wird, 1) griechischen Ursprungs dagegen sind wohl § 17 (vgl. Nicand. ther. 448 fl.) und § 18 (vgl. Ael. h. a. 2, 40; 6, 29). Damit schliesst der aussührliche Abschnitt über die Adler.

Den Geiern, vultures, ist nur § 19 gewidmet, in dem die Anfangsworte Vulturum praevalent nigri ohne Beleg sind, während die solgenden nidos — fere bini wieder aus Arist. h. a. 6, 5 p. 563 und 9, 11 p. 615 stammen. Dann aber heisst es weiter Umbricius haruspicum in nostro aevo peritissimus parere tradit ova tredecim, uno ex his reliqua ova nidumque lustrare, mox abicere, triduo autem ante advolare eos ubi cadavera futura sunt. Die Art, in welcher hier die schriststellerische Bedeutung des Umbricius hervorgehoben wird, erinnert an die oben aus § 4 angesührten Worte über den Manilius. In derselben Weise wird in diesem Buche, in dem Citate mit Ansührung der Autoren häusig sind, nur noch § 38 Hylas genannt: externorum de auguriis peritissime scripsisse Hylas nomine putatur, doch scheint dieser letzte Ausdruck darauf hinzuweisen, dass Plinius die Schrist des Hylas selbst nicht eingesehen hat. Noch muss ich aber an dieser Stelle aus die Art ausmerksam

<sup>1)</sup> Das Schlusswort des Satzes: non fere legionis umquam hiberna esse castra, ubi aquilarum non sit iugum bedarf jedoch meiner Ansicht nach der Besserung in coniugium; vgl. § 31: parvis in vicis non plus bina coniugia (corvorum) sunt. Urlichs erklärt (Chrest, Plin. S. 147) den Satz folgendermaassen: "wahrscheinlich weil in einem Lager zwei Legionen, d. h. ein consularisches Heer, zusammenzustehen pflegten, also zwei Adler sich darin befanden' in offenbarem Widerspruch zum Texte, der nur vom Lager einer Legion spricht. Von Pferden, Ochsen und anderen Zugthieren kann man ein zusammengespanntes Paar wohl als iugum bezeichnen, unmöglich aber ist der Ausdruck bei Vögeln, abgesehen von dem Taubenpaar, das den Wagen der Venus zieht.

machen, in welcher Plinius sich 8, 43 ff. über Aristoteles ausspricht; er nennt ihn einen vir quem in his magna secuturus ex parte praefandum reor; von Alexander dem Grossen unterstützt, habe er über alle Thiere Asiens und Griechenlands Kunde gewonnen und ungefähr 50 volumina über sie geschrieben, die Plinius seiner Darstellung zu Grunde lege. In ähnlicher Weise spricht letzterer sich in den geographischen Büchern 3, 17 über die Leistungen des Agrippa, 3, 46 über die des Augustus, in den botanischen 14, 44 über Cato, 15, 1 über Theophrast und noch oft über andere Schriftsteller aus, deren Werke er dann nachweislich in besonders starkem Maasse benutzt hat. In ihnen haben wir ohne Zweifel jedesmal exquisiti auctores zu erkennen, und zu diesen scheint mir in B. 10 auch Umbricius gezählt werden zu müssen.

Wir wissen von ihm nur recht wenig; im ind. auct. zu B. 10 führt Plinius ihn mit dem Namen Umbricius Melior an, in dem zu B. 11 in folgender Reihe: Iulio Aquila qui de Etrusca disciplina scripsit, Tarquitio qui item, Umbricio Meliore qui item; nach Tac. hist. 1, 27 und Plut. Galba 24 kündigte Umbricius dem Galba beim Opfer als Haruspex den ihm bevorstehenden Untergang an, welche Voraussagung Plinius wohl auch im Gedächtniss hat, wenn er ihn als haruspicum peritissimus bezeichnet. Es stimmt ferner ganz zum Brauch des Plinius, gerade die jüngsten Quellen heranzuziehen, wenn er sie der Benutzung für werth hält; denn das Ziel, das er sich gesteckt hat, ist eben das, den Stand des Wissens von der Natur, den seine Zeit erreicht hat, festzustellen. Aber es kommt noch ein anderer, wichtiger Grund hinzu, der uns nöthigt, den grössten Theil dessen, was in diesem Theil von B. 10 aus römischer Quelle stammt, auf einen Augur oder Haruspex zurückzuführen.

Ueberblicken wir die Reihe der Vögel, welche in den §§ 6 bis 28 behandelt werden, so folgen auf einander: § 6 aquilarum genera, 19 vultures, 20 sanqualis, inmusulus, 21 accipitres, darunter insbesondere der buteo und dazu gehörig 25 der coccyæ und 28 die milvi. Den Stamm dieser Reihe bilden diejenigen Vögel, welche von den römischen Augurn mit dem Gesammtnamen der alites bezeichnet wurden. Es wird nöthig sein zum Verständniss dieser, wie auch der folgenden Untersuchung, etwas näher auf die Lehren der Augurn einzugehen.

Externa auguria, sagt Cicero de div. 2, 36, 76, quae non sunt tam artificiosa quam superstitiosa, videamus. omnibus fere avibus

utuntur, nos admodum paucis. Auf den Augur Ap. Claudius Pulcher, einen Zeitgenossen Ciceros, den Versasser eines liber auguralis (Cic. ad fam. 3, 4, 1, de leg. 2, 13, 32), bezieht O. Müller wohl mit Recht die Stelle bei Fest. p. 197: oscines aves Ap. Claudius (die Ildsch.: Claudianus)¹) esse ait, quae ore canentes faciant auspicium,²) ut corvus, cornix, noctua; alites (die Hdsch.: aut) quae alis ac volatu,²) ut buteo, sanqualis, aquila, immusulus, vulturius. picus autem (die Hdsch.: picam aut) Martius Feroniusque et parra et in oscinibus et in alitibus habentur. Ganz entsprechend heisst es kurz vorher: oscinum tripudium est, quod oris cantu significat quid portendi, cum cecinit corvus, cornix, noctua, parra, picus, während die Reihe der alites von Festi exc. p. 3 wiederholt wird: alites volatu auspicia facientes istae putabantur: buteo, sanqualis, immusulus, aquila, vulturius und in dieser Reihenfolge auch von Serv. ad Aen. 1, 394.

Es kann doch kein Zufall sein, wenn Plinius in einem engen, deutlich umgrenzten Abschnitt § 6—28, gerade alle die Vögel behandelt, welche die römischen Augurn als alites bezeichneten, und wir werden später sehen, dass er es gerade so mit den auguralen oscines macht. Darin muss er einer römischen Quelle, aller Wahrscheinlichkeit nach dem Umbricius, gefolgt sein, dessen Lob er § 19 so laut verkündet, und eben daher wird er doch wohl manches einzelne entlehnt haben, was dieser Abschnitt aus römischer Quelle bietet; freilich zur Beschreibung der Vögel scheint er dort nicht viel Stoff gefunden zu haben, für die des Adlers und Geiers verdankt er, wie wir sahen, das meiste dem Aristoteles; nur die oben bezeichneten Schlusssätze der §§ 11 und 15 dürsten mit dem von § 19 auf Umbricius zurückgehen.

Ohne Zweisel aber wird wenigstens der Ansang von § 20 von ihm stammen: sanqualem avem atque inmusulum augures Romani magna in quaestione habent. inmusulum aliqui vulturis pullum arbitrantur esse et sanqualem ossifragum.4) Der nächste Satz: Ma-

<sup>1)</sup> Er wird von Fest. auch p. 298 als Ap. Pulcher in Auguralis disciplinae l. I und p. 297 als Pulcher (mit vorausgehender Lücke), also auffallender Weise in abweichender Namensform citirt.

<sup>2)</sup> Vgl. Varro de l. l. 6, 76: oscines dicuntur apud augures quae ore faciunt auspicium.

<sup>3)</sup> Vgl. Serv. ad Aen. 3, 246: alites enim certa genera avium ab auguribus appellantur, quae pinnis et volatu omina possunt facere.

<sup>4)</sup> So lesen die Handschriften.

surius sanqualem ossifragum esse dicit, inmusulum autem pullum aquilae, priusquam albicet cauda kann zwar von Plinius unmittelbar aus Masurius entlehnt sein, er kann aber auch aus dem Texte des Umbricius stammen; denn dieser scheint etwas jünger als Masurius gewesen zu sein (s. Prosop. imp. rom. 2, 352 Nr. 271 und 3, 467 Nr. 592). Der sich weiter anschliessende Satz: quidam post Mucium augurem¹) visos non esse Romae confirmavere, ego, quod veri similius, in desidia rerum omnium arbitror non agnitos scheint mir zu bestätigen, dass in der Quelle des Plinius die Frage über jene beiden Vögel ausführlicher behandelt war, und dass Plinius das Resultat in diesem Paragraphen kurz zusammenfasst; denn dass er selbst darüber eine Untersuchung angestellt haben sollte, ist unglaublich, da er, wie wir sehen werden, von der ganzen Augurallehre gar keine klare Vorstellung hatte.

Zum besseren Verständniss des Textes wird die Heranziehung der Parallelstellen nöthig sein. Bei Festus p. 317 lesen wir:

Z. 31 Sanqualis avis a[ppellatur in commentaris augura[libus quae ossifra-2) ga dicitur, quia in [Sanci dei tutela est.

Festus exc. p. 113: immusulus avis genus, quam alii regulum, alii ossifragam dicunt; p. 114: immusulus ales ex genere aquilarum est, sed minor virium, quam aquilae, quae volucris raro et non fere praeterquam vere apparet, quia aestum algoremque metuit. appellatur autem ita, quod subito et inexspectata se immittat. Müller fügt aus dem Gloss. Labbaei hinzu: immusulus, είδος ὀρνέου und inemistultus (sic), ὄρνεον βασιλικόν. Diese Stellen bestätigen zunächst die Worte des Plinius, dass die Natur des sanqualis und immusulus Gegenstand einer alten Streitfrage bei den Augurn war, und zwar handelt es sich offenbar darum, ob sie zu den aquilae oder den vultures gehörten. Erwägt man dies, so dürfte die Schwierigkeit, welche das Wort am Schluss des zweiten Satzes von § 20 enthielt, eine leichtere Besserung zulassen, als die der

<sup>1)</sup> Es wird der bekannte Augur Q. Mucius Scaevola gemeint sein, der im Jahre 666 starb.

<sup>2)</sup> So wird, glaube ich, zu ergänzen sein, mit leichter Abweichung von O. Müller, der das quae der Z. 32 vor in der Z. 31 setzt. Paulus kürzt p. 316: sanqualis avis, quae ossifraga dicitur. Letzterer Name ist der gewöhnliche, ersterer der augurale.

Vulgata, nach der auch meine Ausgabe ossifragae bietet. Es ist einfacher, das überlieferte ossifragum beizubehalten und vielmehr die folgenden Worte Masurius sanqualem ossifragam esse dicit zu schreiben. Zu dem adjectivischen Worte wurde je nach der Geschlechtsendung das eine Mal vultur, das andere Mal aquila ergänzt. Plinius schreibt § 11 ossifraga im Anschluss an aquila, dagegen § 13 den Plural ossifragi in einer aus Aristoteles übersetzten Stelle für  $\varphi \eta' \nu \eta$ , und auch sonst 30, 36; 63 und 68 gebraucht er nur die männliche Form.

Auch über den buteo § 21 scheint Plinius in seiner auguralen Quelle nichts genaueres gefunden zu haben. Er rechnet ihn zu den accipitres, und daher handelt er gleich ausführlicher von dieser Gattung. Den ersten Satz: accipitrum — dedit entlehnt er der schon § 7 citirten Phemonoe. Wenn hier 16 Arten der Gattung unterschieden werden, so entspricht das auch nicht Arist. h. a. 9, 36 p. 620, nach dem einige nicht weniger als 10 Arten zu nennen wussten. Der zweite Satz: buteonem hunc (sc. accipitrem triorchem) appellant Romani, familia etiam ex eo cognominata, cum prospero auspicio in ducis navi sedisset, durste wieder aus der auguralen Quelle stammen. Ob die Notiz bei Festus exc. p. 32: buteo genus avis, qui ex eo se alit, quod accipitri eripuerit, vastitatisque est causa his locis, quae intraverit, ut bubo, a quo etiam appellatur buteo, aus auguraler Quelle stammt, ist fraglich. Der bei Plinius folgende Satz: epileum - abeunt ist unbekannten griechischen Ursprungs, die folgenden: distinctio generum — 22 auxiliantes sibi gehören dem Arist. h. a. 9, 36 p. 620, unbekannt ist die Quelle des Satzes: in insula - gentibus. Der nächste § 23 geht wieder auf Arist. h. a. 9, 36 p. 620 A und B zurück, der erste Satz von § 24 auf 9, 11 p. 615, die folgenden auf eine flüchtig ausgezogene Stelle in 9, 12 p. 615 B.

Zu den accipitres gehört noch der coccyx; was Plinius von ihm § 25—27 berichtet, stammt, bis auf einen Satz aus Arist. h. a. 6, 7 p. 563 A und B und 9, 29 p. 618 A; nur die Worte § 26: mutat autem et vocem, procedit vere, occultatur caniculae ortu kann ich nicht belegen; ihrem Inhalte nach könnten sie wohl aus der auguralen Quelle kommen. Endlich stammt auch der Abschnitt über die milvi § 28¹) sicherlich aus griechischer Quelle (s. Theopomp.

<sup>1)</sup> Es heisst da nach der Vulgata, der Weih raube nichts Olympiae ex ara, ac ne ferentium quidem manibus, nisi lugubri municipiorum immo-

fg. 79 in C. Müllers Fragm. hist. gr. sammt den dort gegebenen Parallelstellen).

Auf diesen fast ausschliesslich aus Stellen des Aristoteles und eines römischen auguralen Schriftstellers mosaikartig zusammengesetzten Abschnitt folgt nun erst nach dem ind. zu s. 13 die digestio avium per genera (s. o. S. 2) und dann die Behandlung der ersten Gattung, der krummkralligen Vögel. Plinius merkt es nicht einmal an, sondern überlässt es dem Leser, es sich selbst zu sagen, dass die bisher besprochenen auch schon zu dieser Gattung gehörten. Der neue Abschnitt reicht bis § 42, für die letzte s. 21 desselben giebt der ind. den Inhalt mit den Worten: de his quae uncos ungues habent an, der Text zählt allgemeine Eigenschaften der Classe auf. Betrachten wir nun aber den Inhalt des ganzen Abschnittes, so finden wir, dass in ihm sämmtliche auguralen oscines (s. o. S. 2 f.) behandelt werden, obgleich Plinius diese Bezeichnung im Texte nicht gebraucht.

Dass er jedoch eine augurale Quelle zur Hand hat, verräth er sogleich im ind. zu s. 14: de inauspicatis avibus. cornices quibus mensibus non sint inauspicatae (d. i. Unglück verheissend, infaustae). Während der Schluss von § 29: aduncos — magna aus Arist. h. a. 8, 3 p. 592 und im Schlusssatz von § 50 die Worte praeterea pascit aus 6, 6 p. 563 B entlehnt sind, finde ich für den Rest des Paragraphen keine Belege. Zwar der erste Satz: cornices et alio pabulo (vescuntur), ut quae duritiam nucis rostro repugnantem volantes in altum in saxa tegulasve iaciant iterum ac saepius, donec quassatam perfringere queant, weist zunächst wohl auf eine naturgeschichtliche Quelle hin, doch ist er auch in einem auguralen Werke denkbar. Auf ein solches geht ohne Zweifel der folgende Satz zurück: ipsa ales est inauspicatae garrulitatis, a quibusdam tamen laudata, und wohl auch der nächste: ab arcturi sidere ad hirundinum adventum notatur eam in Minervae lucis templisque raro, alicubi omnino non adspici, jedoch ist der Zusatz sicut Athenis aus griechischer Quelle (s. Antig. mir. 12. Ael. h. a. 5, 8. Apollon. hist. mir. 8) entnommen. Endlich stammt der Schlusssatz: inauspicatissima fetuus tempore, hoc est post solstitium, wieder aus der auguralen Schrift.

lantium ostento. Mir scheint municipiorum, das nur R bietet, unerträglich, EF geben mucipiorum. Ich möchte mancipiorum lesen und es auf die Sclaven beziehen, die beim Opfer Dienste leisteten. Theopomp und die Parallelstellen bieten keine Hülfe.

Der folgende Abschnitt § 31-33 handelt vom corvus, meist nach Aristoteles. Es schliessen sich an einander die Sätze ceterae - coniugia sunt aus h. a. 6, 6 p. 563 B und 9, 31 p. 618 B, dann circa Crannonem — cedunt aus mir. ausc. 126 oder Theopomp (bei Antig. mir. 15). Unbelegt ist der Ansang von § 32: diversa in hac et supradicta alite') quaedam. corvi ante solstitium generant, idem aegrescunt sexagenis diebus, siti maxime, antequam fici coquantur autumno. cornix ab eo tempore corripitur morbo. Der folgende Satz: corvi pariunt cum plurimum quinos stammt aus Arist. h. a. 9, 30 p. 618 B, weiter ore eos — columbis esse aus de gen. an. 3, 6 p. 756 B, endlich in § 33 die Worte nam cum volaverunt wieder aus h. a. 9, 30. Der Anfang dieses Satzes: corvi in auspiciis soli videntur intellectum habere significationum suarum stammt, wenn er nicht Eigenthum des Plinius selbst ist, wohl aus auguraler Quelle, auf die auch der Schlusssatz: pessima eorum significatio, cum gluttiunt vocem velut strangulati. Offenbar handelte die ausgezogene Schrist von den verschiedenen Lauten, die der Rabe ausstösst, und von deren Bedeutung. Das Zusammentressen, dass eine aus Aristoteles entlehnte Stelle so eng mit zwei wahrscheinlich auguralen Sätzen verbunden ist, legt übrigens die Vermuthung nahe, dass diese Verbindung schon von dem auguralen Schriststeller selbst herrührt.

Fast ausschliesslich auf römische Quellen geht alles übrige zurück, was Plinius noch in diesem Abschnitt vorbringt. Der erste Satz freilich von § 34: uncos ungues et nocturnae aves habent, ut noctuae, bubo, ululae stammt aus Arist. h. a. 8, 3 p. 592 B, der jedoch ausserdem den νυκτικόραξ, ἐλεός und σκώψ nennt. Plinius oder sein Gewährsmann trifft also hier eine Auswahl aus einer längeren Reihe, und zwar führt er nur die auguralen Vögel der Römer an. Zwar fehlen unter den oscines bei Fest. a. a. O. bubo und ulula, aber dass ersterer auch hierher gehört, beweisen Obsequ. 99 und Verg. 4, 462 mit Servius (s. u.). Für die ulula kann ich ein Gleiches zwar nicht nachweisen, doch ist sie der noctua und dem bubo nahe verwandt. Möglich ist es jedoch auch, dass Plinius hier eine ähnliche Nachlässigkeit begangen hat, wie bei den accipitres des vorigen Abschnittes. Auf römischer auguraler Quelle beruht wohl fast der ganze Rest von § 34 f.: omnium horum

<sup>1)</sup> Dies Wort ist hier gegen den Sprachgebrauch der Augurn gesetzt, die den Raben zu den oscines rechneten; s. o. S. 2 f. 9.

hebetes interdiu oculi. bubo funebris et maxime abominatus publicis praecipue auspiciis deserta incolit, nec tantum desolata sed dira etiam et inaccessa, noctis monstrum, nec cantu aliquo vocalis sed gemitu. 35. itaque in urbibus aut omnino in luce visus dirum ostentum est. Hier schiebt Plinius einen Satz aus eigener Beobachtung ein: privatorum domibus insidentem plurimum scio non fuisse feralem; dass er dazu jedoch durch die entgegengesetzte Behauptung der Vorlage veranlasst ist, wird man an sich für wahrscheinlich halten müssen und wird durch eine Stelle des Serv. ad Aen. 4, 462: sane bubo si cuius aedes insederit et vocem miserit, mortem significare dicitur bestätigt, die offenbar aus einem gleichen Zusammenhange stammt. Dann heisst es im Texte weiter: volat numquam quo libuit, sed traversus aufertur. Capitolii cellam ipsam intravit Sexto Palpellio Histro L. Pedanio cos. (d. i. im Jahre 43; s. Prosop. imp. r. 3, 8 Nr. 53), propter quod nonis Martiis urbs lustrata est eo anno. Auch letztere Notiz kann sehr wohl aus derselben Schrist stammen 1); ist Umbricius Melior deren Versasser, so hat er sie aus seiner eigenen Erinnerung oder aus irgend welcher amtlichen auguralen Aufzeichnung aufgenommen.

Ganz offenbar aus derselben oder einer gleichartigen Quelle ist die folgende s. 17: aves, quarum vita aut notitia intercidit,<sup>3</sup>) entlehnt. Der Text lautet § 36: inauspicata est et incendiaria avis,<sup>3</sup>) propter quam saepenumero lustratam urbem in annalibus invenimus, sicut L. Cassio, C. Mario cos., quo anno et bubone viso lustratam esse. quae sit avis ea non reperitur<sup>4</sup>) nec traditur. quidam ita interpretantur, incendiariam esse quaecumque apparuerit carbonem ferens ex aris vel altaribus. alii spinturnicem<sup>5</sup>) eam vocant, sed

<sup>1)</sup> Zwar werden im ind. auctorum dieses Buches die acta (diurna) angeführt und im Text von § 5 in der Behandlung des Phönix auch citirt, aber das zwingt uns nicht, mit Münzer Beiträge zur Quellenkritik der Naturgeschichte S. 399 auch unsere Stelle als ihnen direct entlehnt anzusehen. Vgl. auch den nächsten Paragraphen.

<sup>2)</sup> Auch in den geographischen Büchern werden regelmässig angeführt quae intercidere oppida aut gentes.

<sup>3)</sup> Sie wird noch bei Obseq. 99 und 111 erwähnt.

<sup>4)</sup> Plinius behauptet damit nicht, selbst nachgesucht zu haben, sondern berichtet nach seiner Vorlage.

<sup>5)</sup> Sie kommt nur noch vor bei Fest. p. 330: spintyrniæ est avis genus turpis figurae. ,Occursatriæ artificum, perdita spinturniæ. ea graece dicitur, ut ait Santra, ΣΠΙΝΟΑΡΙΣ.

haec ipsa quae esset inter aves, qui se scire diceret non inveni. 37. cliviam quoque avem ab antiquis nominatam animadverto ignorari. quidam clamatoriam dicunt, Labeo prohibitoriam.') et apud Nigidium super²) appellatur avis, quae aquilarum ova frangat. sunt praeterea conplura genera depicta in Etrusca disciplina saeculis non visa, woran Plinius die Worte knupst: quae nunc defecisse mirum est, cum abundent etiam quae gula humana populatur.

Dass dieser ganze Abschnitt sich auf römische Auguren bezieht, geht nicht allein aus seinem Inhalt hervor, sondern wird auch ausdrücklich bestätigt durch die Eingangsworte des nächsten § 38: externorum de auguriis peritissime scripsisse Hylas nomine putatur. Die Stellung der Worte scheint es mir zu fordern, externorum von auguriis abhängen zu lassen und nicht mit Strack zu übersetzen: ,von Ausländern hat angeblich ein gewisser Hylas' u. s. w. Dass jedoch Hylas, oder wie er sonst hiess,3) ein Grieche war, geht daraus hervor, dass er im ind. zu B. 10 unter den auctores externi genannt wird. Plinius berichtet über ihn, wie es das Wort putatur erkennen lässt, nicht nach eigenem Urtheil, sondern nach fremdem, und da liegt die Vermuthung nahe, dass er dieses schon in der auguralen römischen Hauptschrift vorgefunden hat, die er im Vorhergehenden benutzte. Der nächste § 39 beginnt sodann: noctuarum contra aves sollers dimicatio. maiore circumdatae multitudine resupinae pedibus repugnant, collectaeque in artum rostro et unquibus totae teguntur. auxiliatur accipiter collegio quodam

<sup>1)</sup> Vgl. Festus exc. p. 64: clivia auspicia dicebant, quae aliquid fieri prohibebant; omnia enim difficilia clivia vocabant, unde et clivi loca ardua.

<sup>2)</sup> Diese Wortform giebt  $E^2$ , der einzige Zeuge der besseren, älteren Handschristenclasse an dieser Stelle;  $E^1$  und F haben subter, R super ter. Dieser Vogelname kommt sonst nicht wieder vor. Ich vermuthete, er könne wie so manche andere als Cognomen verwandt sein, und in der That findet sich das Cognomen Super häufig, aber erst in der Kaiserzeit und offenbar in der Bedeutung von superus (z. B. CIL. III 1096 in derselben Familie neben Exsuperatus, Superianus, Exsuperantianus, Superstes und Supera), sodass in der Inschrift ebd. 5094: D·M·SVPERIS·ET·SEVERI·FILIORVM nur eine falsche Declinationsform zu erkennen ist. Die Stelle bei Fest. exc. p. 304: supervaganea dicebatur ab auguribus avis, quae ex summo cacumine vocom emisisset kann schwerlich zur Ergänzung oder Erklärung unserer Stelle herangezogen werden.

<sup>3)</sup> Die beste Ueberlieferung bietet im ind. für den Abl. die Form illa, im Text § 38 für den Nom. illasas.

naturae bellumque partitur. Ein Quellennachweis für diese Worte fehlt, ihr Pathos ist aber von der Art, wie wir es in manchen Stellen finden, die sicherlich originale Leistungen des Plinius selbst sind. Ihm möchte ich daher die obige Stelle zuschreiben. Es folgen die Worte: noctuas sexagenis diebus hiemis cubare et novem voces habere tradit Nigidius. Letzterer wurde schon § 37 citirt. Ueber die Frage, ob er und die übrigen römischen Schriststeller, die Plinius in diesen Abschnitten ausser Umbricius nennt, von ihm wirklich eingesehen oder nach seiner Hauptquelle citirt sind, werden wir später im Zusammenbange zu entscheiden suchen.

Vom Spechte heisst es dann § 40: sunt et parvae aves uncorum unguium, ut pici Martio cognomine insignes et in auspiciis
magni. Was zunächst über seine Lebensweise gesagt wird, ist ohne
Beleg; aus dem Volksglauben (creditur vulgo) wird eine Erzählung
hinzugefügt, wie der Vogel einen Keil, mit dem man sein Nestloch
verschlossen habe, durch Berührung mit einer Wurzel entserne.<sup>1</sup>)
Hinzugefügt wird sogar eine Variante, für die Trebius als auctor
citirt wird. Aus auguraler Quelle stammt dann aber wahrscheinlich
wieder § 41: ipsi (pici) principalis Latio sunt in auguriis a rege
qui nomen huic avi dedit,<sup>2</sup>) vielleicht auch die folgende Erzählung:
unum eorum praescitum transire non queo. in capite praetoris urbani Aelii Tuberonis in soro iura pro tribunali reddentis sedit ita
placide, ut manu prehenderetur. respondere vates exitium imperio
portendi, si dimitteretur, at si exanimaretur, praetori. ille autem
protinus concerpsit, nec multo post implevit prodigium.<sup>3</sup>)

Woher der Ansang von § 42 stammt, ist nicht sicher zu bestimmen; aus den Worten des Arist. 8, 3 p. 593 B: πολλοὶ δὲ καὶ παμφάγοι τῶν ὀρνίθων εἰσίν kann Plinius doch schwerlich

<sup>1)</sup> Es wird die *glycyside* sein, von der 27, 85 die Rede ist. Vgl. 25, 14 und Ael. h. a. 1, 45.

<sup>2)</sup> Darüber berichtet Serv. ad Aon. 7, 190: picum . . . Circe . . . in avem picum Martium convertit . . . hoc autem ideo fingitur, quia augur fuit et domi habuit picum, per quem futura noscebat: quod pontificales indicant libri. Auch bei Fest. p. 209 war davon gehandelt, doch ist die Stelle lückenhaft.

<sup>3)</sup> Dasselbe erzählt, jedoch nicht aus derselben Quelle, Val. Max. 5, 6, 4, der das Cognomen *Tubero* auslässt, aber von der Erfüllung des *prodigium* in der Schlacht bei Cannā ausführlich berichtet. Anderes überliefern Varro de vita p. R. bei Non. p. 518, 37 und Frontin. strat. 4, 5, 14. Vgl. darüber Münzer Beiträge S. 323 A.

gemacht haben: vescuntur et glande in hoc genere pomisque multae; wohl aber hat Mayhoff (Novae lucubr. 47) aus den dort folgenden Worten richtig die bei Plinius sich anschliessenden: sed quae carne tantum, non bibunt (statt des überlieferten vivunt), excepto milvo hergestellt, zu denen Plinius wieder aus auguraler Quelle den Schluss quod ipsum in auguriis dirum est hinzufügt. Der Schluss des Paragraphen ist aus Stellen von Arist. h. a. zusammengesetzt: uncos ungues — congregantur — 1, 1 p. 488, et sibi — altivolae und in petris — prohibente — 9, 32 p. 619 A und B; das dazwischen liegende Stückchen praeter — difficulter aus mir unbekannter Quelle.

Damit ist der Abschnitt beendet, welcher nach § 29 und manchen einzelnen Stellen im Texte von den aves uncos ungues habentes handeln sollte, thatsächlich aber die auguralen oscines bespricht. Es kamen darin vor: cornix (§ 30), corvus (31 ff.), bubo (34 f.), incendiaria avis oder spinturnix (36), clivia oder clamatoria oder prohibitoria (37), noctua (39), picus Martius (40 f.), milvus (42). Als augurale oscines nannte nun Festus (s. o.) zwar nur corvus, cornix, noctua, picus Martius und Feronius, parra; aber wir sahen schou, dass auch der bubo zu ihnen gehörte. Dass ausser dem picus Martius auch der Feronius in der Vorlage des Plinius verzeichnet war, ist desshalb wahrscheinlich, weil § 40 f. von pici in der Mehrheit geredet wird; über den Feronius wird Plinius nichts besonderes zu melden gefunden haben. Er übergeht dagegen vollständig die von Festus angeführte parra, die jedoch 18, 292 als Zeitmelderin offenbar aus ganz anderer Quelle erwähnt wird. Unter den kleineren Vögeln kommt jedoch 10, 96 das genus vitiparrarum vor. Dagegen fehlt der bei Plinius als auguraler Vogel bezeichnete milvus bei Festus. Die von Plinius erwähnten incendiaria (avis) oder spinturnix, und die clivia, clamatoria oder prohibitoria scheinen nicht Vogelnamen zu sein, sondern technisch gebrauchte Adjectiva, mit denen bestimmte Aeusserungen auguraler Vögel bezeichnet wurden, worauf schon die von Plinius selbst gegebene Erklärung für incendiaria avis hinweist. Dasselbe bestätigen solgende augurale Ausdrücke bei Festus exc. p. 14: arcula dicebatur avis, quae in auspiciis vetabat aliquid fieri; p. 109: inebrae aves, quae in auguriis aliquid fieri prehibent (vgl. Serv. ad Aen. 3, 246); p. 276: remores aves in auspicio dicuntur, quae acturum aliquid remorari compellunt Feet. p. 277 remeligines), endlich bei Fest. p. 371: voisgram¹) avem, quae se vellit. augures hanc eandem fucillantem appellant.²)

Aus der bisherigen Betrachtung dürste als sicheres Resultat hervorgehen, dass Plinius in dem Abschnitt von § 29—42 nicht sowohl, wie er angiebt, alle krummkralligen Vögel, sondern thatsächlich nur die oscines der Augurn behandelt hat. Merkwürdig ist dabei, dass er diesen Ausdruck gerade in diesem Abschnitt nicht ein einziges Mal gebraucht. Unbestreitbar ist trotzdem, dass der grösste Theil desselben aus einer römischen auguralen Quelle entlehnt ist. Noch auffallender aber wird die ganze Systematik des Plinius, wenn wir den nächsten Abschnitt betrachten.

In seiner prima distinctio unterschied Plinius § 29 die Vögel, quae aduncos ungues habent aut digitos aut palmipedum e genere sunt. Dazu stimmt es allerdings, wenn der ind. den Inhalt des folgenden Abschnittes (s. 22-25) bezeichnet als de his quae digitos habent handelnd. Aber um so überraschender ist es, wenn er nun im Texte § 43 beginnt: nunc de secundo genere dicemus, quod in duas dividitur species, oscines et alites. illarum generi cantus oris, his magnitudo differentiam dedit. Diese Worte beweisen unbestreitbar, dass Plinius von der Theorie der römischen Augurn gar nichts verstanden hat, er legt den beiden wichtigsten technischen Bezeichnungen derselben nach seinem Ermessen eine von der auguralen völlig verschiedene Bedeutung bei. Und diese Unklarheit zeigt sich in der Folge noch deutlicher; er sährt sort: itaque (alites) praecedunt et ordine omnesque reliquas in his pavonum genus. Der erst spät aus dem Orient eingeführte Pfau hatte so wenig mit den auguralen alites wie mit den oscines etwas zu schaffen. Aber die ganze Behandlung des Stoffes nimmt von hier an auch ein völlig verschiedenes Aussehen an. Es werden zunächst die Vögel aufgeführt, welche in der römischen Landwirthschaft eine Rolle spielten, und da tritt Aristoteles als Quelle mehr zurück hinter die römischen Schriftsteller vom Landbau; auch scheint Plinius hier wiederholt Gelegenheit gesunden zu haben, sein eigenes Talent leuchten zu lassen, um die Schwierigkeiten zu überwinden, die

<sup>1)</sup> Mir scheint das Wort am einfachsten in volsorem verbessert werden zu können.

<sup>2)</sup> Weiteres s. bei P. Regell Commentarii in librorum auguralium fragmenta spec. Hirschberger Progr. von 1893 S. 15 f.

nach praef. 15 darin liegen: vetustis novitatem dare, novis auctoritatem, obsoletis nitorem, obscuris lucem, fastiditis gratiam.

Im folgenden gebe ich nur kurz die Quellen an, die seinem Texte zu Grunde liegen. Von Plinius selbst scheint der ganze § 43 zu stammen, aus Arist. h. a. 6, 9 p. 564 § 44 idem — in trimatu, aus 1, 1 p. 488 B ab auctoribus — verecundum, der Schluss des Satzes von Plinius, § 45 pavonem — sacerdotii aus Varro r. r. 3, 6, 6, der Rest ebd. § 1.

Den Haushahn schildert Plinius selbst § 46 f. mit hohem Pathos, daran schliesst sich § 48 iam ex — Chalcidicis aus Colum. 8, 2, 4. Die Fortsetzung ist wohl Eigenthum des Plinius; da sie jedoch auf die augurale Bedeutung der Hühner Bezug nimmt, setze ich diese ganze Stelle her: ut plane dignae aliti tantum honoris perhibeat Romana purpura. 49. horum sunt tripudia solistima, hi magistratus nostros cotidie regunt domusque ipsis suas claudunt aut reserant. hi fasces Romanos inpellunt aut retinent, iubent acies aut prohibent, victoriarum omnium toto orbe partarum auspices. hi maxime terrarum imperio imperant, extis etiam fibrisque haud aliter quam opimae victimae diis gratis. habent ostenta ex se et praeposteri eorum vespertinique cantus. Die Schlussworte: namque totis noctibus canendo Boeotiis nobilem illam adversus Lacedaemonios praesagivere victoriam, ita coniecta interpretatione, quoniam victa ales illa non caneret hat Plinius dem Cic. de div. 1, 34, 74 oder dessen Quelle, dem Kallisthenes, oder einer ähnlichen entlehnt. Vom § 50 stammen die Anfangsworte: desinunt - creta aus Varro r. r. 3, 9, 3, die folgenden - gladiatorum weiss ich nicht zu belegen, zum Rest citirt Plinius die Annalen.

Von der Gans wird § 51 zuerst die Rettung des Kapitols berichtet,¹) dann aus Theophrast (bei Athen. 13 p. 606 c) eine griechische Anecdote. Die folgenden §§ 52—54 stammen aus römischen Quellen, zum Theil aus Plinius eigenen Erfahrungen, die er in Germanien machte.

Doch es wird nicht nöthig sein für den von mir verfolgten Zweck, die Auflösung des Textes in seine einzelne Bestandttheile weiter durchzusühren; ich füge nur hinzu, dass die Bezeichnung ales in diesem ganzen von den alites handelnden Abschnitt nur § 60 vom Kranich gebraucht wird. Ueberhaupt verwendet Plinius das

<sup>1)</sup> Münzer Beiträge 305 f. führt die Stelle auf Verrius zurück.

Wort vielfach und mit Vorliebe ganz im gleichen Sinne mit avis z. B. 9, 2; 17, 37; 18, 126; 19, 10 und 116.1)

Dass mit § 79 die Reihe der alites abgeschlossen ist, ergiebt sich aus dem ind., der als Inhalt der nächsten s. 42 angiebt: quae nutent colorem et vocem. de oscinum genere, und aus dem ersten Satze des entsprechenden Textes § 80: alia admiratio circa oscines etc. Plinius versteht unter diesen aber nicht die auguralen oscines, sondern die Vögel, welche wir im allgemeinen Singvögel nennen; als ihr Hauptvertreter erscheint zunächst § 81—85 die Nachtigall, deren farbenreiche Schilderung wohl dem Plinius selbst verdankt wird. An sie schliessen sich in § 86 f. nur sehr wenige andere an, von denen kurz meist nach Aristoteles berichtet wird. Den Abschluss macht § 88: oscines praeter exceptas etc. Später kommt diese Bezeichnung überhaupt nicht wieder vor.

Es folgt die Behandlung der palmipedes, von denen zuerst der halcyon s. 47 § 89—91 angeführt wird; die nächste s. 48 bildet den Schluss von § 91, ihren Inhalt bezeichnet der ind. mit den Worten: de reliquo aquaticarum genere, und damit beendet Plinius den ganzen Abschnitt, dessen Eintheilung er § 29 angab. Der ganze Rest des Buches bietet zumeist nach Aristoteles Zusammenstellungen von Vögeln nach ihren verschiedenen Eigenschaften. Von auguralen Bestandttheilen finden sich da keine weiteren Spuren.

Die angestellte Zergliederung des plinianischen Textes giebt, wie ich meine, ein deutliches Bild von seiner Zusammensetzung, das wohl auch einige nicht unwichtige Folgerungen über die Natur der dem Plinius vorliegenden auguralen Quelle zulässt. Offenbar bilden die §§ 6—91 ein Ganzes, das sich ebenso von den als Einleitung voraufgeschickten Abschnitten über den Strauss und den Phönix, wie von den später folgenden deutlich durch die zwar erst § 29 angegebene Eintheilung unterscheidet und gliedert. Diese beruht auf einer Stelle des Aristoteles, wird aber durchkreuzt und verwirrt durch die Verbindung mit einer anderen, die der römischen Augurallehre entlehnt ist, aus der auch ein beträchtlicher Theil des

<sup>1)</sup> Ich füge hier noch eine Vermuthung zu 10,77 bei, wo immensa examina graculorum monedularum erwähnt werden, auf die sich dann der Sing. eui avi bezieht, während graculus und monedula doch zwei verschiedene Arten der Dohle bezeichnen. Daher wird entweder eines der Worte als Glossem zu streichen oder, wohl besser, graculorum in garrularum zu ändern sein.

Textes stammt. Daraus darf man doch wohl mit grosser Wahrscheinlichkeit schliessen, dass die römische Litteratur kein Schriftwerk besass, in dem der Versuch gemacht gewesen wäre, das ganze Reich der Vögel in Classen zu zerlegen. Und es findet sich auch meines Wissens keine Spur eines solchen, abgesehen von den auguralen Schriften, die eine scharf abgegrenzte Eintheilung kannten, welche sich jedoch nur auf einen engen Kreis von Vögeln, freilich auf die grössten und in Italien am meisten in die Augen fallenden wilden Vögel bezog. Da hat Plinius, der auch sonst, so weit es möglich ist, die römischen Schriftsteller heranzieht, sich zu dem Versuche verleiten lassen, die aristotelische Eintheilung mit dieser auguralen zu verquicken, indess, wie wir sahen, mit wenig Glück.

Von den im ind. auctorum zu B. 10 genannten lateinischen Schriftstellern hat wohl nur Nigidius Figulus in seinen mindestens vier Büchern de animalibus (s. Serv. ad Aen. 1, 178; vgl. Gell. 6, 9, 5; Macrob. 3, 16, 17; Philarg. ad georg. 3, 147) ausführlicher von den Vögeln gehandelt; aber dieser Zeitgenosse Varros zeichnete sich mehr durch die Entlegenheit des von ihm gesammelten Stoffes als durch Klarheit aus.1) Plinius scheint den Nigidius nach der Bemerkung Brunns (De auctorum indd. Plin. p. 15) bei der Ausarbeitung seiner zoologischen Bücher erst nachträglich herangezogen und seinen Namen desshalb meistens erst am Schluss der auctores hinzugefügt zu haben. Die beiden mit seinem Namen angeführten, am Schluss von Abschnitten stehenden Citate in § 37 und 39 entsprechen dieser Vermuthung. Jedenfalls weist nichts darauf hin, dass er bereits die von Plinius aufgenommene aristotelische Eintheilung der Vögel in seiner Naturgeschichte befolgt hätte. Sie wird also von Plinius unmittelbar aus Aristoteles entlehnt sein, was ich denjenigen Forschern gegenüber betonen möchte, die immer geneigt sind, zwischen ihm und Plinius eine römische Zwischenstufe anzunehmen.

<sup>1)</sup> Bei Gell. 7, 6 wird von ihm auch ein liber primus augurii privati citirt. Auf dieses dürfte die Stelle 11, 140 zurückgehn, wo nach der besten Ueberlieferung zu lesen ist: et inter aves ardiolarum genere quos leucos vocant altero oculo carere tradunt, optimi auguri, cum ad austrum volent septentrionemve; solvi enim pericula et metus narrat (so F², die übrigen narrant) Nigidius nec locustis vel (so F², die übrigen lassen das Wort aus, die Vulgate giebt nec) cicadis esse dicit. Die bisherige Interpunction ist nach narrat. Zu den eigentlichen auguralen Vögeln gehören die ardiolae nicht. In den Privataugurien konnten alle möglichen Vögel ihre Bedeutung haben.

Scheiden wir nun aus dem Texte aus, was Plinius nachweislich aus Aristoteles, den er bereits 8, 44 als eine Hauptquelle angegeben hat, sowie aus anderen griechischen Quellen, und was er nach seiner eigenen Aussage aus Nigidius entlehnt hat, so bleibt ein Rest zurück, der in der Hauptsache entschieden römischen auguralen Ursprunges ist. Die zur Frage stehenden Theile des Textes habe ich oben vollständig ausgeschrieben. Wenn da Antistius Labeo und Masurius Sabinus, beide namhaste Versasser zahlreicher juristischer Schriften, jener aus der augustischen Zeit, dieser etwas junger, § 37 und 20 im Zusammenhange entschieden auguraler Stucke ganz beiläufig erwähnt werden, so wird man es als sehr wahrscheinlich ansehen dürfen, dass Plinius sie entweder bereits in seiner Vorlage citirt fand und dann nach seiner auch sonst nachweisbaren Art in den ind. auctorum setzte, oder etwa, dass er selbst diese einzelnen Bemerkungen als Lesefrüchte aus seiner Lecture in den Text einfügte. In der That wird Masurius im ind. auctorum von neun Büchern und achtmal im Texte genannt, Antistius sonst gar nicht. Ausser ihnen wird auch noch Trebius (Niger), ein sonst kaum bekannter Schriftsteller aus dem Anfang des 7. Jahrhunderts, § 40 citirt, er kommt ebenfalls im ind. auct. von B. 8, 9 und 32 und im Texte 9, 80; 90 ff. und 32, 15 vor. In B. 10 erscheint er in unmittelbarer Nähe eines auguralen Abschnittes. Dass Plinius sich § 36 und 50 auf die annales und § 71 auf die des Fabius Pictor beruft, den er auch im ind. auct. nennt, ist für die hier zu behandelnde Frage gleichgültig.

Von besonderer Bedeutung ist aber die schon oben hervorgehobene Stelle § 19, in der Umbricius Melior als haruspicum in nostro aevo peritissimus ausgezeichnet wird, sowie die in § 20 folgende Berufung auf die augures Romani. Ich wüsste unter den Auctoren des ind. von B. 10 keinen einzigen zu nennen, der neben Umbricius mit Wahrscheinlichkeit als der Urheber der auguralen Bestandttheile unseres Textes in Frage kommen könnte. Er ist ein Zeitgenosse des Plinius, der eben desshalb schon eine Bevorzugung verdiente, er wird den auguralen Stoff, von dem Plinius selbst gar nichts verstand (s. S. 15), diesem mundgerecht gemacht haben, und was von solchem in B. 10 vorkommt, entspricht, wie mir scheint, ganz dem, was man von einem Schriftsteller dieser Zeit über diesen Stoff erwarten kann.

Im ind. auct. zu B. 11 wird dem Umbricius ein Werk de

Etrusca disciplina1) zugeschrieben. Es ist das ein Titel, der an derselben Stelle sowie im ind. zu B. 2 ebenfalls Schriften des Caecina, des Iulius Aquila und des Tarquitius beigelegt wird. Ohne Zweifel ist Umbricius jünger als diese, von denen Aquila sonst völlig unbekannt ist, die anderen nur noch selten erwähnt werden. Es ist sehr wahrscheinlich, dass Plinius sie nur aus Ansührungen bei Umbricius kennt; denn hätte er seine Studien auf diesem Gebiete wirklich so weit ausgedehnt, dass er ihre Schriften gelesen hätte, so ware er doch wohl über die augurale Bezeichnung der alües und oscines besser unterrichtet gewesen, als wir ihn fanden. Dass aber das von Plinius benutzte augurale Werk sich vielfach auf ältere Arbeiten stützte, ist aus folgenden Thatsachen zu erkennen. Nicht allein sind, wie wir schon andeuteten, die Citate aus Labeo und Trebius, vielleicht auch die aus Masurius jener Quelle entnommen, sondern sehr häufig werden in den auguralen Abschnitten Gewährsmänner ohne Namen angeführt, § 11 quidam und Tusci, § 20 augures Romani, §§ 20, 30, 36, 37 quidam, § 36 alii, § 37 antiqui, § 15 ganz allgemein negant, § 28 notatum. Mag nun Plinius diese Ausdrücke in seiner Vorlage bereits gefunden, oder, was bei ihrer Häusigkeit wahrscheinlicher ist, sie an Stelle vorgefundener Namen eingesetzt haben, immer geht aus ihnen hervor, dass der Verfasser der Quellenschrist umsangreiche Studien über den von ihm behandelten Stoff gemacht hat.

Der Titel de Etrusca disciplina nöthigt anzunehmen, dass das Werk nicht allein von der Vogelschau handelte. Was man zu jener Disciplin rechnete, besagt Fest. p. 260 f.: quinque genera signorum observant augures publici: ex caelo, ex avibus, ex tripudiis, ex quadripedibus, ex diris. Zur ersten Gattung gehört die 2, 53, 133 ff. angeführte Etrusca observatio in fulguribus, zur letzten das ingens terrarum portentum 2, 199 aus der Etrusca disciplina; ob diese Stellen aber aus der Schrift des Umbricius stammen, bleibt völlig ungewiss. Dass letzterer auch der signa ex quadripedibus kundig war, beweist die Erzählung bei Tac. h. 1, 27 und Plut. Galba 24.

<sup>1)</sup> Aus § 37 lernen wir, dass in einer Etrusca disciplina Vogelabbildungen gegeben waren, worauf auch wohl die Stelle des Fest. p. 330 zu deuten ist, nach der die spinturniæ als avis genus turpis figurae bezeichnet wird. Auch 2, 199 werden Etruscae disciplinae volumina für ein ingens terrarum portentum aus dem Jahre 663 citirt, und der ind. zu B. 2 s. 53 erwähnt eine Etrusca observatio in fulguribus.

Aber von alle dem wird in B. 10 nicht gehandelt; es gestattet uns nur einen Einblick in die Einrichtung des Theiles seines Werkes, der von den signa ex avibus handelte, nicht einmal in den über die tripudia.

Dass bei der Besprechung der einzelnen Vögel keine streng wissenschaftliche Angabe ihrer Form und Gestalt gemacht war, lässt sich von vorn herein vermuthen und ist begreiflich, da dem Leser nicht erst gesagt zu werden brauchte, was ein Adler, eine Krähe, eine Eule sei. Nur ihre absonderlichen, für die Vogelschau wichtigen Eigenschaften mussten für den Verfasser eines auguralen Werkes von Bedeutung sein. Wie er die einzelnen Vögel behandelte, erkennen wir am besten aus dem Abschnitt § 34 f. über den bubo. Da wird seine Blindheit bei Tage, seine üble Bedeutung für publica auspicia, sein einsames Nisten, seine unheimliche Stimme, seine Bedeutung für private Augurien, sein eigenthümlicher Flug erwähnt und schliesslich ein geschichtliches Zeugniss für sein bedeutungsvolles Erscheinen aus dem Jahre 43 hinzugefügt.') Mag Plinius hier wohl auch manches gekürzt haben, was er giebt, ist durchaus dem Inbalt eines auguralen Werkes angemessen.

Leider können wir von keinem anderen auguralen Vogel einen gleich ausführlichen Bericht aus derselben Quelle nachweisen, aber manche Bruchstücke schliessen sich durchaus an die obige Behandlungsweise an. Auffallen mag es zunächst, dass sich in der Besprechung der auguralen alites § 6-28 deren nur so wenige finden. Plinius zieht hier den Aristoteles und die griechischen Quellen vor, neben deren Angaben ihm die des Umbricius wohl zu unbedeutend erschienen sein mögen. Im übrigen finden wir folgende Angaben auguralen Ursprungs. Ueber Abstammung und Verwandtschaft wird beim sanqualis und immusulus § 20 gesprochen. Wenn es beim Adler § 11 heisst: quidam adiciunt genus aquilae quam barbatam vocant, Tusci vero ossifragam, so darf man daraus schliessen, dass auch in der auguralen Quelle des Plinius verschiedene Adlerarten aufgezählt waren. Auffallende Eigenthümlichkeiten in der Lebensweise werden angegeben bei den Geiern § 19, der Krähe § 30, dem super § 37 (nach Nigidius). Vom Adler wird § 15 be-

<sup>1)</sup> Dass dies nicht das einzige geschichtliche Beispiel war, das Plinius in seiner Quelle vorfand, beweist § 36, wo nebenher ein anderes angeführt wird. Es entspricht der ganzen Art des Plinius, wenn er es vorzog, das jüngste von allen mitzutheilen.

hauptet, er werde nie vom Blitz getroffen; beim Specht wird § 40 die Wundergeschichte vom Keilverschluss des Nestes (nach Trebius) erzählt. Die Zeit des Erscheinens oder Verschwindens wird bei der Krähe § 30 angegeben, mit welcher Stelle wohl die über die Erkrankung des Raben und der Krähe § 32 in Verbindung steht; ebenso bei der Nachteule § 39. Der verschiedenen Stimmen geschieht Erwähnung beim Raben § 33 und der Nachteule § 39 (nach Nigidius). Die Bedeutung für die Augurien wird hervorgehoben bei der Krähe § 30, dem Raben § 33, dem Specht § 40 f., dem Weih § 42, dem buteo § 21. Auch die Erzählung vom Adler, den Marius zum Abzeichen der Legionen machte § 16, konnte vielleicht in diesem Zusammenhange stehen. Einzelne Beispiele von Prodigien werden erzählt beim buteo § 21, der avis incendiaria § 36, dem Specht § 41. Ueber die aves, quarum vita aut notitia intercidit, ist schon S. 11 f. zur Genüge gehandelt. Alles aber stimmt seinem Inhalte nach durchaus zusammen, um ein, wenn auch sehr lückenhaftes, Bild von dem Abschnitt de avibus in der Schrift des Umbricius Melior de Etrusca disciplina zu geben.

Noch ist die Frage zu berühren, ob auch, was Plinius von griechischen Notizen über Augurien enthält, aus der Schrift des Umbricius entlehnt ist. Aus der in § 38 gebrauchten Wendung: externorum de auguriis peritissime scripsisse Hylas nomine putatur, darf man wohl schliessen, dass Plinius das Werk des Hylas nicht in Händen hatte, und der Umstand, dass wir sonst von einer griechischen Quelle über Augurien im Texte keine bedeutendere Spur finden, spricht dafür, dass Hylas und seine angebliche Beobachtung aus dem Texte des Umbricius übernommen sind. Dass Hylas qui de auguriis im ind. auct. zu B. 10 genannt wird, ist dem gegenüber nicht von erheblicher Bedeutung. Wohl aber entspricht die Heranziehung des sonst unbekannten Schriftstellers durch Umbricius dem Lobe, das Plinius letzterem ertheilt.

Auch auf ein paar, wie es scheint, technische Ausdrücke der Auguren darf wohl hingewiesen werden, die sich in den behandelten Abschnitten fanden, auf die in § 33 zweimal erwähnten significationes der Raben, auf das cubare der Nachteulen während 60 Tage im Winter (§ 39), womit wohl bezeichnet wird, dass sie sich dann stille verhalten und keine Augurien geben, 1) auf das

<sup>1)</sup> Dasselbe Wort hat bei den Augurn noch eine andere Bedeutung nach Festi exc. p. 66: cubans auspicatur, qui in lecto quaerit augurium.

Wort praescitum § 41, auf das Bezeichnen gewisser Laute des Raben mit gluttire. Vielleicht bezeichnet auch in dem Satze § 19: vulturum praevalent nigri das Wort praevalent nicht, dass die schwarzen Geier die grösste Stärke, sondern, dass sie hervorragende augurale Bedeutung haben; wenigstens giebt die weitere Beschreibung des Plinius nichts an, was jene Bedeutung bestätigte.

Ohne Zweifel wird aber die Schrift des Haruspex Umbricius sich nicht auf den Abschnitt der Augurallehre beschränkt haben, den man unter dem Titel de avibus befasste, er wird ebenfalls de tripudiis gehandelt haben (s. S. 20). Auch Plinius erwähnt diese, und zwar bereits § 49 bei der Beschreibung des Haushahns. Seine Worte wurden oben S. 16 mitgetheilt, sie sind aber in ihrer Fassung so rhetorisch und pathetisch, dass sie sicher nicht dem technischen Werk des Umbricius entlehnt sind, sondern wohl ohne Zweifel aus der eigenen Feder des Plinius stammen. Ihr Inhalt mag jedoch auf jenen zurückgehn, und der von den vorhergehenden Sätzen durch seine Nüchternheit sich deutlich abhebende Schlusssatz: habent ostenta ex se et praeposteri eorum vespertinique cantus mag vielleicht wörtlich geborgt sein.

Nun wird aber Umbricius Melior auch im ind. auctorum zu B. 11 angeführt, und zwar zugleich mit Julius Aquila und Tarquitius und unmittelbar hinter diesen. Im Texte des Buches, das bis § 119 von den Insekten handelt und danach vergleichende anatomische Bemerkungen über alle Thiere, hauptsächlich nach Aristoteles, giebt, wird von jenen Dreien keiner citirt, wohl aber ist wiederholt von Augurien und Vorzeichen die Rede, und wir dürfen es wohl für höchst wahrscheinlich erklären, dass manche dieser Stellen auf Umbricius zurückzuführen sind. Solche finden sich der Reihe nach:

§ 55. tunc ostenta faciunt (apes) privata ac publica, uva dependente in domibus templisque, saepe expiata magnis eventibus. sedere in ore infantis tum etiam Platonis, suavitatem illam praedulcis eloquii portendentes. sedere in castris Drusi imperatoris, cum prosperrime pugnatum apud Arbalonem est, haud quaquam perpetua haruspicum coniectura, qui dirum id ostentum existimant semper. Im ersten Satze weist die Unterscheidung der ostenta privata ac publica auf die Augurallehre hin, nach den Schlussworten gehörten die Angaben zu der fünsten von Festus angegebenen Gattung, den signa ex diris (s. o. S. 20). Die Erwähnung Platos ist nicht auf-

fällig, wenn wir (S. 22) mit Recht vermutheten, dass Umbricius auch Nachrichten des griechischen Schriftstellers Hylas berücksichtigte. Das ostentum vor der Schlacht hei Arbalo wird Plinius wohl auch in seiner Geschichte der germanischen Kriege erzählt haben, aber die daran geknüpfte Bemerkung kommt offenbar von einem auguralen Schriftsteller.

Die Bemerkung über das augurium der ardiolae § 140 haben wir bereits S. 18 A. 1 besprochen.

Eine grössere Anzahl auguraler Nachrichten findet sich in den Abschnitten, die von den Eingeweiden handeln, zunächst § 186: in corde summo pinguitudo quaedam est laetis extis. non semper autem in parte extorum habitum est. L. Postumio L. f.¹) Albino rege sacrorum post CXXVI Olympiadem, cum rex Pyrrhus ex Italia decessisset, cor in extis haruspices inspicere coeperunt. Auffallend ist es, dass Plinius hier eine Zeitbestimmung nach Olympiaden giebt. Diese Thatsache mag wieder so zu deuten sein, dass Umbricius diese Stelle dem Hylas entlehnte.

Die folgenden Worte: Caesari dictatori, quo die primum veste purpurea processit atque in sella aurea sedit, sacrificanti bovis<sup>2</sup>) in extis defuit. unde quaestio magna de divinatione argumentantibus, potueritne sine illo viscere hostia vivere an ad tempus amiserit, stimmen fast wortgetreu zu Cic. de div. 1, 118 f., wo Q. Cicero behauptet: tum ipsum, cum immolare velis extorum sieri mutatio potest und dann fortsährt: maximo est argumento, quod paulo ante interitum Caesaris contigit. qui cum immolaret illo die, quo primum in sella aurea sedit et cum purpurea veste processit, in extis bovis opimi cor non fuit. Aber da Cicero weder im Text noch im ind. auctorum von B. 11 genannt wird, ist es wahrscheinlich, dass Plinius jene Worte ihm nicht unmittelbar, sondern durch fremde Vermittelung, die des Umbricius, entlehnte. Wenn Münzer S. 96 f., der die obige Stelle durch Varro an Plinius gelangen lassen möchte, diese Vermuthung auch damit begründet, dass die bei Cicero sich anschliessenden Worte: postero die caput in iecore non fuit von Plinius nicht auch an dieser Stelle aufgenommen seien, so übersieht er, dass s. 71 § 186 f. eben nur vom Herzen und nicht von der

<sup>1)</sup> f(ilio) ist von Sillig eingesetzt; M bietet L. libino, C: l. albino.

<sup>2)</sup> So schrieb Urlichs Chrestom. S. 169; M hat: sacrificantis, F<sup>2</sup> sacrificanti, die übrigen sacrificantibus, alle lassen bovis aus.

Leber gehandelt wird. Aus diesem Grunde konnte auch Umbricius die Worte in diesem Zusammenhange nicht anführen.

Von der Leber heisst es § 189: iecur in dextera parte est. in eo quod caput extorum vocant magnae varietatis. M. Marcello circa mortem, cum periit ab Hannibale, defuit in extis. sequenti deinde die geminum repertum est. defuit et C. Mario, cum immolaret Uticae, item Gaio principi kal. Ian., cum iniret consulatum quo anno interfectus est, Claudio successori eius quo mense interemptus est veneno. 190. divo Augusto Spoleti sacrificanti primo potestatis suae die sex victimarum iocinera replicata intrinsecus ab ima fibra reperta sunt, responsumque duplicaturum intra annum imperium. Münzer sucht festzustellen, woher Plinius jede einzelne dieser Angaben entlehnt habe, indem er dabei einerseits die Parallelstellen zu Rathe zieht, andererseits die in den verschiedenen Büchern der Nat. Hist. berichteten Prodigien in zeitlich geordnete Gruppen zusammenfasst, die er dann bestimmten einzelnen Schriftstellern zuweisen möchte. Eine wörtliche Uebereinstimmung findet sich jedoch nur zwischen der Stelle § 190 und Suet. Aug. 95: primo consulatu . . . immolanti omnium victimarum iocinora replicata intrinsecus ab ima fibra paruerunt,1) während die Berichte über das prodigium des Marcellus bei Liv. 27, 26, 13, Val. Max. 1, 6, 9 und Plut. Marc. 29, 8, sowie der über Marius bei Sall. Iug. 63, 1 und Plut. Mar. 8, 6 gar keine Anklänge an den Text des Plinius bieten. Betrachtet man letzteren in seinem ganzen Zusammenhange, so scheint sich mir die Folgerung geradezu aufzudrängen, dass dieser ganze Abschnitt einer auguralen Quelle entlehnt ist. Die magna varietas des caput extorum soll bewiesen werden, bald fehlt es, bald ist es doppelt vorhanden, bald hat es eine ungewöhnliche Gestalt. Danach werden die Beispiele chronologisch geordnet, diejenigen, welche die Kaiser Gaius und Claudius betreffen, sind anderweitig gar nicht bekannt. Anzunehmen, dass Plinius selbst diese Zusammenstellung gemacht habe, halte ich für höchst unwahrscheinlich, gerne will ich jedoch zugeben, dass die Vermuthungen, welche Münzer über den Ursprung einzelner dieser Nachrichten aufstellt, insoweit berechtigt sind, als diese sich auch bei den von ihm angenommenen Schriftstellern fanden. Plinius hätte sich aber doch zu viel Mühe um diesen kurzen Abschnitt geben müssen,

<sup>1)</sup> Der Bericht bei Cassius Dio 46, 35 weicht ab.

wenn er die Nachrichten erst aus diesen verschiedenen Quellen zusammengesucht hätte. Es ist vielmehr höchst wahrscheinlich, dass er sie bereits in seiner Quelle zusammengeordnet vorfand, und da ist wieder kaum eine andere Quelle denkbar, als die Schrift des Umbricius, der allein von den im ind. auctorum zu B. 11 genannten Schriftstellern so lange lebte, dass er die Prodigien aus der Zeit des Gaius und des Claudius anführen konnte. Derselben oder einer aus ihr abgeleiteten Schrift wird dann auch wohl Sueton die Nachricht über Augustus verdanken.

Weiter mag auch wohl die Stelle aus dem Schluss von § 195: taurorum felle aureus ducitur color. haruspices id Neptuno et umoris potentiae dicavere, geminumque fuit divo Augusto quo die apud Actium vicit, für die wir keine Parallele haben, auf Umbricius zurückgehen.

Auch § 197: Caecinae Volaterrano dracones emicuisse de extis laeto prodigio traditur kann aus dieser Quelle entlehnt sein. Ob aber dieser Caecina mit dem im ind. auctorum zu B. 2 genannten Caecina, qui de Etrusca disciplina (scripsit), oder mit dem 10, 71 erwähnten Ritter identisch ist, bleibt völlig ungewiss. Selbst die sich unmittelbar in § 197 anschliessenden Worte: et profecto nihil incredibile sit aestimantibus Pyrrho regi quo die periit praecisa hostiarum capita repsisse sanguinem suum lambentia können dem Umbricius zugeschrieben werden, der sie wieder dem Hylas entlehnt haben mag (vgl. oben S. 24).

Alle diese von den Wahrzeichen aus den Eingeweiden handelnden Stellen aus § 186, 189 f., 195 und 197 gehören dem Abschnitte der Etrusca disciplina an, den Festus (s. o. S. 20) mit signa ex quadripedibus bezeichnet. Sind die Ansichten, welche im Laufe dieser Abhandlung von den auguralen Nachrichten bei Plinius aufgestellt wurden, richtig, so haben wir in der Schrift des Umbricius Melior de Etrusca disciplina eine Quellenschrift des Plinius nachgewiesen, die von einem seiner auctores exquisiti verfasst war und nach der hergebrachten Theorie der Augurallehre in die fünf Abschnitte der signa ex caelo, ex avibus, ex tripudiis, ex quadripedibus und ex diris zerfiel. In die Einrichtung des zweiten Abschnittes gaben uns eine Reihe von Stellen in B. 10 der N. H. einen ziemlich genauen Einblick; den dritten, die tripudia, berücksichtigte Plinius nur ganz kurz, da er von dieser, zu seiner Zeit noch regelmässig geübten Art der Gewinnung von Vorzeichen eine

selbständige, schwungvolle Darstellung zu geben vorzog; von den dira theilt er in B. 11 nur ein einziges Beispiel mit, zahlreiche von den signa ex quadripedibus. Was Umbricius über die signa ex caelo berichtet hat, scheint Plinius nicht berücksichtigt zu haben. Von solchen ist in B. 2 der N. H. die Rede, dessen s. 53 nach dem index die Etrusca observatio in fulguribus et Romana behandelt; da aber im ind. auctorum dieses Buches Umbricius nicht genannt wird, wohl aber Caecina, Tarquitius und Iulius Aquila, qui de Etrusca disciplina (scripserunt), werden jene Nachrichten eher auf einen dieser Schriftsteller zurückgehen.

Glückstadt.

D. DETLEFSEN.

## ZUR CHRONOLOGIE DES KAISERS LICINIUS.

Unter den reichen Aufschlüssen, die uns die ägyptischen Papyri in letzter Zeit gewährt haben, befindet sich auch eine Reihe chronologischer Daten zur Geschichte Constantins des Grossen, die Mommsen in dieser Zeitschrift mit gewohntem Scharfsinn verwerthet hat.¹) Aber da sich das Material an Urkunden von Tage zu Tage vermehrt, ist seitdem manches bekannt geworden, was seine Datirungen in einzelnen Punkten theils bestätigt, theils berichtigt.

Dass Licinius am 11. November auf den Thron erhoben ist, wird einstimmig überliefert; doch nennen die chronistischen Quellen theils das Jahr 308, theils 307.°) Ich hatte mich für das spätere Datum entschieden, Tillemont für das frühere; Mommsen (S. 543) ist geneigt, mir zuzustimmen, wagt aber noch nicht, die Frage endgiltig zu beantworten. Volle Sicherheit bieten jetzt zwei Quittungen, die im Jahre 314 ausgestellt sind ῦπλὸς γενήματος εθ΄ ἔτους καὶ ζ΄ ἔτους καὶ κ΄ ἔτους καὶ γ΄ ἔτους.°) Es unterliegt keinem Zweifel, dass die Ziffern dasselbe Regierungsjahr von vier Kaisern bezeichnen, die gleichzeitig in Aegypten anerkannt waren, und zwar muss es nicht sehr lange vor 314 fallen. Damit ist es gegeben, dass jene Kaiser nur Galerius, Maximinus, Constantin und Licinius sein können. Wir erhalten also die Gleichung:

- 19. Jahr des Galerius -
- 7. Jahr des Maximinus Daja =
- 5. Jahr des Constantin =
- 3. Jahr des Licinius.

<sup>1)</sup> Consularia, in dies. Ztschr. XXXII 538.

<sup>2)</sup> Für die Nachweise im einzelnen kann ich mich auf meine "Geschichte des Untergangs der antiken Welt" beziehen, wo die Quellenstellen vollständig gegeben sind.

<sup>3)</sup> Aegyptische Urkunden der kgl. Museen zu Berlin II 411. Nicole Les papyrus de Genève I 13.

Das 1. Jahr des Galerius läuft nach der bekannten ägyptischen Rechnung vom 1. März bis zum 28. August 293, das 1. Jahr des Maximinus vom 1. Mai bis zum 28. August 305. Das 19. Jahr des einen, das 7. des anderen ist also 310/11. Dies ist freilich nicht Constantins 5. Jahr, sondern das 6. Denn da er am 25. Juli 306 den Purpur nahm, hätte nach ägyptischem Brauch als sein 1. Jahr der eine Monat gelten müssen, der noch bis zum Neujahr des 1. Thoth (29. August 306) übrig war. Nach dem Tode des Maximinus Daja hat man wirklich so gerechnet; denn wie ein anderer Papyrus zeigt, setzte man den 8. August 323 in das 18. Jahr des Kaisers.1) Doch ist es keineswegs unwahrscheinlich, dass Galerius die Regierung seines jungen Collegen nicht von dem Tage an datirte, an dem dieser von den Soldaten zum Augustus ausgerufen wurde, sondern von demjenigen, an dem er selbst ihn als Caesar anerkannte, und dass Maximinus, zu dessen Reichstheil Aegypten gehörte, hierin seinem Adoptivvater folgte. Da nun die Erhebung Constantins in York stattfand, seine Anerkennung wahrscheinlich in Sirmium, so muss dazwischen ein viel längerer Zeitraum als jene 35 Tage liegen, die nach der späteren Rechnung sein erstes ägyptisches Kaiserjahr bildeten.2) Doch wie dem immer sein mag, dass das Jahr 310/11 in unseren Urkunden gemeint ist, kann nach den beiden ersten Ziffern nicht zweiselhaft sein. War dieses aber das 3. des Licinius, so muss sein erstes 308/9 gewesen sein, d. h. er hat am 11. November 308 die Kaiserwurde empfangen.

Wie für die Thronbesteigung, so ist auch für die Abdankung des Licinius das Jahr bis jetzt streitig, aber das Tagdatum der entscheidenden Kämpfe, die ihn der Krone beraubten, gut überliefert. Am 3. Juli fand bei Adrianopel die erste Schlacht des Krieges statt, am 18. September bei Chrysopolis die letzte. Von da flüchtete Licinius nach dem nahen Nicomedia, um bald darauf sich und die Stadt Constantin zu übergeben. Seine Abdankung dürfte also in die letzten Tage des September oder in die ersten des October fallen. Bei dem Schwanken der Quellen über das Jahr hatte ich aus Gründen, die ich hier nicht wiederholen will,

<sup>1)</sup> Nicole I 10.

<sup>2)</sup> Kurz vor der Erhebung des Maxentius (28. October) wurde in Rom die Anerkennung Constantins officiell verkündet (Zosim. II 9, 2); sie kann also kaum vor Ende September stattgefunden haben.

324 den Vorzug gegeben, Mommsen (S. 545) 323, und zwar stützte er diese Datirung auf zwei ägyptische Urkunden. Die eine trug die Consulatsbezeichnung ὑπατείας τῶν δεσποτῶν ἡμῶν Δικιννίου Σεβαστοῦ τὸ ς καὶ Λικιννίου τοῦ ἐπιφανεστάτου Καίσαρος τὸ β'; da sie zugleich den 4. Payni (23. Mai) der 11. Indiction (322/23) nannte, meinte er sie in das Jahr 323 setzen zu müssen. In den verbreiteten Fasten, welche die von Constantin anerkannten Consuln enthalten, kommt ein sechstes Consulat des Licinius und ein zweites seines Sohnes nicht vor; das betreffende Jahr heisst dort: Severo et Rufino consulibus. Danach schien es, dass Ende 322 jeder der beiden Kaiser ein Consulnpaar ernannt hatte, das im Reichstheil des anderen nicht verkündet wurde. Dies war ein offenkundiges Zeichen der Feindseligkeit. Aber Constantin und Licinius hatten schon 314 miteinander gekämpft und auch nach dem Friedensschlusse nie in einem freundschaftlichen Verhältniss gestanden; gegenseitige Beleidigungen, wie jenes unzweifelhaft eine war, konnten also schon lange vor dem Ausbruch des zweiten Krieges zwischen ihnen vorgekommen sein. Wenn aber Mommsen ihn auf Grund jenes Consulats in das Jahr 323 setzte, so trug noch dazu bei, dass eine andere ägyptische Urkunde dieses Jahres, die sich in Genf befindet,1) schon am 8. August mit den Constantinischen Consuln datirte: 'Ακιλίου Σαβείνου καὶ Ούεττίου Pougivou των λαμπροτάτων. Denn Sabinus für Severus war ein offenbares Versehen des Schreibers, das um so weniger Zweifel erregen konnte, als das Gentilicium Acilius nachweislich dem Severus gehörte.2) Mommsen schloss also, wie er nach diesen Voraussetzungen schliessen musste, zwischen dem 23. Mai und dem 8. August 323 sei Aegypten in die Gewalt Constantins gekommen, was natürlich die Verkündigung der von ihm ernannten Consuln und die Unterdrückung der Licinianischen zur Folge haben musste.

Mit welchen Schwierigkeiten diese Annahme verknüpft ist, wird Mommsen selbst nicht entgangen sein. Da der Landweg noch bis zum 18. September durch das Heer des Licinius versperrt war, hätte Aegypten nur durch die Flotte erobert werden können. Diese aber kämpfte Ende Juli oder Anfang August im Hellespont und unterstützte später Constantin bei der Belagerung von Byzanz

<sup>1)</sup> Nicole I 10.

<sup>2)</sup> Mommsen Chronica minora III 519.

und dem Uebergange über den Bosporos. Auch dass ein Theil der Schiffe nach Aegypten detachirt worden sei, ist nicht wahrscheinlich, weil der Kaiser seine ganze Seemacht zusammenhalten musste, um der weit überlegenen Flotte des Licinius die Spitze zu bieten. Dazu kommt noch ein Zweites. Gerade über Aegypten sind wir aus jener Zeit relativ gut unterrichtet, da es durch den Arianischen Streit die Aufmerksamkeit der theologischen Schriftsteller damals lebhaft beschäftigte. Wie ist es also denkbar, dass keine Quelle, auch nicht Eusebius, dessen Bisthum in der nächsten Nachbarprovinz Aegyptens lag, etwas davon berichtet oder auch nur andeutet, dass dieses Land hinter dem Rücken des Licinius erobert worden sei? Diesen Bedenken gegenüber wird man der Combination Mommsens, so fein sie ist, nur zustimmen können, wenn sie sich als durchaus zwingend erweist; dies aber wäre nur der Fall, wenn seine Ansetzung jenes Liciniusconsulates auf das Jahr 323 über jedem Zweisel stünde.

Die 11. Indiction fällt bekanntlich nur mit ihrer zweiten Halfte in dieses Jahr, mit der ersten in das vorhergehende, und welches gemeint sei, darüber giebt der Tag des 4. Payni keinen Aufschluss. Denn wie Wilcken') erwiesen hat, war in Aegypten der Anfang der Indiction schwankend, fiel aber regelmässig in diejenige Zeit des julianischen Jahres, welche durch unser Datum bezeichnet wird. So findet sich in den von ihm gesammelten Stellen einmal (Nr. 14) der 4. Payni télet lidiktiwog, ein andermal (Nr. 22) der 3. Payni dexti lidiktiwog, um von anderen Belegen zu schweigen, die für die Datirung unserer Urkunde von geringerer Bedeutung sind. Aus ihrem Inhalt lässt sich nicht erkennen, ob die 11. Indiction des Licinius vor oder nach dem 4. Payni begann; je nachdem wir das eine oder das andere annehmen, kann man das fragliche Consulat auf 322 oder 323 beziehen.

Im Katalog der Papyrussammlung des Erzherzogs Rainer<sup>2</sup>) steht unter Nr. 292 folgende Notiz: "Contract, behandelt die Uebernahme von Weinlese- und Kelterarbeiten anlässlich der Weinlese der 10. Indiction unter dem 6. Consulat unseres Kaisers und Herrn Licinius Augustus und dem zweiten Consulat des Caesars Licinius." Hat hier Wessely den Inhalt richtig angegeben, so würde sich dasselbe

<sup>1)</sup> Diese Ztschr. XIX 293. XXI 277.

<sup>2)</sup> Papyrus Erzherzog Rainer. Führer durch die Ausstellung. Wien 1894.

Consulat einmal mit der 11. Indiction (322/23), das andere Mal mit der 10. (321/22) verbunden finden, wonach es mit Sicherheit in das Jahr 322 verwiesen werden könnte. Von mir hierauf aufmerksam gemacht, erbat Mommsen von Mitteis eine Abschrift jenes Contractes, die er auch mir freundlichst mittheilte. Zum Unglück war der Text so schwer lesbar, dass sich wohl das Consulat und die Indictionsziffer erkennen liessen, nicht aber, ob sie miteinander zu verbinden seien. Mithin blieb die Frage einstweilen noch ungelöst, und doch ist sie von entscheidender Wichtigkeit. Denn gehörte das sechste Consulat des Licinius noch dem Jahre 322 an, so bezeichnete es wohl ein gespanntes Verhältniss zwischen den beiden Kaisern, kam aber für die Datirung ihres letzten Krieges nicht in Betracht, da dieser, wie auch Mommsen anerkannte, nur 323 oder 324 ausgefochten sein kann.

Die Entscheidung bringen jetzt zwei der interessanten Oxyrhynchos-Papyri, die Grenfell und Hunt herausgegeben haben (I 42. 60). Der zweite, der so gut wie vollständig erhalten ist, trägt die Datirung: τοις ἀποδειχθησομένοις ὑπάτοις τὸ γ΄, Μεσορή κδ'. Dies lässt sich nur folgendermaassen übersetzen: ,am 17. August unter denjenigen Consuln, die man künftig verkündigen wird, zum dritten Mal'. Bekanntlich pflegte man im lateinischen Reichstheil, so lange man die Jahresconsuln noch nicht kannte, entweder post consulatum der vorhergehenden zu datiren oder auch consulibus, quos iusserint domini nostri Augusti.1) Offenbar ist τοῖς ἀποδειχθησομένοις ὑπάτοις die griechische Uebersetzung dieser letzteren Formel. Wir ersahren also aus jener Datirung, dass zu der Zeit, wo unsere Urkunde geschrieben wurde, schon das 3. Jahr theilweise verflossen war, seit man in Oxyrhynchos von keinem ordnungsmässig verkündeten Consulat wusste. Natürlich ist dies nur in einer Epoche schwerer innerer Wirren denkbar, und welche das war, darüber belehrt uns die andere Urkunde, in deren Subscription die gleiche Formel mit dem Postconsulat verbunden ist. Denn ohne Zweisel ist die theilweise zerstörte Stelle solgendermaassen zu ergänzen: [μετὰ τὴν ὑπατείαν] τῶν δεσποτῶν ἡμῶν Αικινίου Σεβαστοῦ τὸ 5' καὶ [Αικινίου τοῦ ἐπ]ιφ(αν)εστάτου Καίσαρ[ο]ς τὸ β΄, τοῖς ἀποδειχθησομένοις ὑπάτοις τὸ γ΄, Τῦβι κγ΄ (18. Januar). Die drei consulnlosen Jahre folgten eben un-

<sup>1)</sup> Beispiele findet man bei Mommsen Chronica minora I 67 unter den Jahren 308, 311 und 317.

mittelbar auf das sechste Consulat des Licinius; es waren also, je nachdem man dieses auf 322 oder auf 323 setzt, entweder 323, 324, 325 oder 324, 325, 326. Nun ist aber die zweite Möglichkeit ausgeschlossen; denn dass Constantin spätestens seit Anfang 325 auch in Aegypten anerkannter Herrscher war, ist unbestrittene Thatsache. Die Verkündigung des Consulates von 326 konnte also hier ebenso wenig auf Widerstand stossen, wie im übrigen Reiche. Dagegen ist dies bei dem vorhergehenden wohl möglich, freilich nur, wenn der Krieg 324 ausgefochten wurde. Denn da der Kaiser erst im October oder wenig vorher Nicomedia gewann, so konnten leicht noch einige Monate vergehen, ehe er auch das weit entlegene Aegypten in Besitz nahm. Dass man im Januar 325 noch nicht nach den von ihm ernannten Consuln datirte, ist also erklärlich. Nennt doch die Urkunde, welche diesem Monat angehört, den Licinius ὁ δεσπότης ἡμῶν, ignorirt also noch seine Abdankung.1) War aber im Anfang des Jahres die Bezeichnung τοις αποδειχθησομένοις υπάτοις το τρίτον für dasselbe üblich geworden, so konnte man, wenigstens in einem Landstädtchen wie Oxyrhynchos, aus Gewohnheit bei dieser Form der Datirung bleiben, auch nachdem sie überslüssig geworden war. Denn dass man im August 325, in dem die eine unserer Urkunden geschrieben ist, die Consuln schon kennen musste, kann allerdings kaum bezweifelt werden, namentlich da hier in der Datirung die Namen des Licinius und seines Sohnes unterdrückt sind, man also anit ihrem Schicksal schon bekannt war. Doch finden sich auch im Codex Theodosianus sehr häufig Datirungen nach Postconsulaten bis in den Herbst und Winter hinein, auch wenn es nach Lage der Sache gar nicht zweifelhaft ist, dass die fungirenden Jahresconsuln nur in den ersten Monaten der betreffenden Provinz unbekannt gewesen sein können. Jedenfalls ergiebt sich aus diesen Zeugnissen, dass der Krieg nicht vor 324, das sechste Consulat des Licinius nicht nach 322 angesetzt werden kann, welches letztere übrigens schon jene Urkunde mit der 10. Indiction trotz ihres verstümmelten Zustandes, zwar nicht bewies, aber doch wahrscheinlich machte.

<sup>1)</sup> Dass die Nachricht von einem Regierungswechsel mehr als fünf Monate brauchen konnte, ehe sie in den Landstädten Aegyptens bekannt wurde, ist auch durch andere Urkunden sichergestellt. L. Mitteis, Aus den griechischen Papyrusurkunden. Leipzig 1900, S. 18.

Allerdings besteht ein Widerspruch zwischen den beiden Urkunden von Oxyrhynches und dem einen Genfer Papyros, auf den sich Mommsen beruft. Denn jene setzen voraus, dass in Aegypten die Consuln 323 und 324 gar nicht, 325 wenigstens nicht rechtzeitig verkündet wurden, während dieser am 8. August 323 nach den Constantinischen Consuln datirt (S. 30). Die Schwierigkeit löst sich durch den Bericht, den der Anonymus Valesianus, trotz seiner Kürze eine der besten Quellen für die Geschichte Constantins, von dem Verhalten des Licinius vor dem entscheidenden Kriege giebt (5, 22): deinde cum variasset inter supplicantia et superba mandata, iram Constantini merito excitavit. Für diesen Wechsel zwischen ängstlicher Nachgiebigkeit und verletzendem Uebermuth geben die Datirungen der Urkunden ein charakteristisches Beispiel. Im Jahre 322 überträgt Licinius sich und seinem Sohne eigenmächtig das Consulat und versagt denjenigen Consuln, die Constantin kraft seines Rechtes als ältester Augustus ernannt hatte, in seinem Reichstheil die Anerkennung. 323 lässt er sie verkündigen, aber nur um ihre Würde später wieder zu annulliren; denn anders kann man es kaum erklären, dass sie in einer Urkunde genannt werden, während nach zwei anderen, die später sind, das Jahr ohne rechtmässige Consuln war. Endlich 324 wagt er es zwar nicht, seinerseits das Consulat zu vergeben, weist aber auch das Constantinische zurück. So macht er bald Zugeständnisse, bald nimmt er sie zurück, und reizt dadurch seinen Gegner mehr, als wenn er schroff, aber consequent auf der vollen Gleichberechtigung mit ihm bestände.

Dass am 8. August 323 Aegypten noch nicht im Besitze Constantins sein konnte, selbst wenn in diesem Jahre der Krieg stattgefunden hätte, haben wir oben schon gezeigt. Wie kommt es also, dass die Urkunde, die von jenem Tage datirt ist, das laufende Jahr als 18. bezeichnet, d. h. nach Regierungsjahren Constantins und nur nach diesen rechnet? Der Grund liegt wohl darin, dass jene Aufzählung aller gleichzeitig in Betracht kommenden Kaiserjahre, wie wir sie in den Quittungen des Jahres 314 gefunden haben, doch verzweifelt unbequem war und sich daher auf die Dauer nicht behaupten konnte. Die vollständige Datirung hätte 323 lauten müssen: ,im 18. Jahre des Augustus Constantin, im 15. des Augustus Licinius, im 7. der Caesaren Crispus, Licinius und Constantinus'. Diese lange Tirade kürzte man sehr passend

ab, indem man nur die Ziffer derjenigen Regierung nannte, die am längsten gewährt hatte und daher an der Spitze stand. Jedenfalls aber ist jene Rechnung ein Beweis dafür, dass am 8. August 323 Constantin in Aegypten als Kaiser anerkannt war, d. h. dass Licinius seine Absetzung noch nicht ausgesprochen und folglich auch den Krieg gegen ihn noch nicht eröffnet hatte. Da die erste Schlacht desselben, wie schon oben gesagt wurde, am 3. Juli geschlagen ist, ergiebt sich auch hieraus, dass das Kriegsjahr nur 324 gewesen sein kann.

Greifswald.

OTTO SEECK.

## ARISTODEMS EПІГРАММАТА ӨНВАІКА.

I.

Unter den unmittelbaren Schülern Aristarchs verdient und verlohnt nicht zuletzt Aristodem von Alexandria eine eingehendere Betrachtung. Freilich ist solche erst ermöglicht, nachdem v. Wilamowitz die Persönlichkeit des Mannes endgültig festgestellt, sowie Art und Bedeutung seiner Studien voll gewürdigt hat. Zunächst hat v. Wilamowitz sicher erwiesen, dass der Aristarcheer Aristodem, dessen Werk περί Πινδάρου (Athen. XI 495 f.) in den Pindarscholien östers citirt wird, identisch ist mit dem Versasser eines Buches über Theben: denn beide Werke erörtern vorwiegend topographische Fragen und zeigen darin die gleiche Gelehrsamkeit und Schärfe: vgl. Hom. Untersuch. 360 (vermuthungsweise sprach auch Böckh Pindar II, Praef. p. XIV die Identität aus). Besonders aber hat v. Wilamowitz auf Aristodems Leistungen für die mythische Topographie Thebens hingewiesen: vgl. diese Ztschr. XXVI 191 ff., wo neben den bezeugten Fragmenten des betreffenden Werkes auch weitere Reste aufgezeigt sind.

Diese in allem wesentlichen grundlegenden Aufstellungen v. Wilamowitz' möchte ich in einem Punkte ergänzen, indem ich nur auf das Werk über Theben, und zwar vornehmlich auf dessen eigenartige Form eingehe. Als Grundstock desselben hoffe ich nämlich Epigramme zu erweisen und so den nur einmal überlieferten Titel sicherzustellen (Schol. zu Apollon. Rhod. II 904 ἐν πρώτφ Θηβαικῶν ἐπιγραμμάτων: dafür Ed. Schwartz bei Pauly-Wissowa II 925 ἐν πρώτφ ⟨τῶν⟩ Θηβαικῶν ἐπιγραφομένων). Dieser Nachweis dürfte auch von weiterer litterarhistorischer Bedeutung sein. Aristodems Werk rückt damit stofflich neben Polemons περὶ τῶν κατὰ πόλεις ἐπιγραμμάτων oder Philochoros' Ἐπιγράμματα ἀπτικά (Suidas u. Φιλόχορος: auch in der ἀτθίς sind Epigramme berücksichtigt, fr. 81); ebenso gehört

der aristotelische Peplos in diese Reihe (fraglich, ob schon in der altesten Fassung oder erst in einer Ueberarbeitung aus dem 2. Jahrhundert v. Chr.: Wendling de Peplo Aristotelico p. 59), und endlich schrieb noch Neoptolemos von Parion περὶ ἐπιγραμμάτων, Athen. X 454 f. — Preger Inscript. Nr. 260. Indessen ist bei dem Aristarcheer Aristodem eine ganz andere Behandlung eines derartigen Stoffes zu erwarten, als bei seinen genannten Vorläufern oder Genossen — wofern sich von deren Werken überhaupt schon etwas sagen lässt.

Wir müssen nun für unseren besonderen Zweck von einem Fragmente Aristodems ausgehen, das zunächst nicht ganz unverdächtig aussieht.

Zu N 1 Zεὺς δ' ἐπεὶ οὖν Τςῶάς τε καὶ Ἐκτοςα νηνσὶ πέλασσεν giebt der Venetus <math>A die kurze Bemerkung des Aristonikos ὅτι κεχώςικε τῶν Τςώων τὸν Ἐκτοςα ὡς κἀκεῖ ,οὖ γὰς ἔτ' Οἰνῆος μεγαλήτοςος νίξες ἦσαν οὖδ' ἄς' ἔτ' αὐτὸς ἔην, θάνε δὲ ξανθὸς Μελέαγρος, B 641' (vgl. Aristonikos bei Strabo I 40); danach folgende ἱστοςία, die mit belanglosen Abweichungen auch in B steht:

κεχώρικε τῶν λοιπῶν Τράων τὸν Ἐκτορα κατ' ἐξοχήν. μετὰ δὲ τὴν Ἰλίου πόρθησιν Ἐκτωρ ὁ Πριάμου καὶ μετὰ τὸν θάνατον τὴν ἀπὸ θεῶν εὐτύχησε τιμήν. οἱ γὰρ ἐν Βοιωτία Θηβαῖοι πιεζόμενοι κακοῖς ἐμαντεύοντο περὶ ἀπαλλαγῆς. χρησμὸς δὲ αὐτοῖς ἐδόθη, παύσεσθαι τὰ δεινά, ἐὰν ἐξ Ὀφρυνίου τῆς Τρωάδος ἡ τὰ Ἑκτορος ὀστᾶ διακομισθῶσιν εἰς τὸν παρ' αὐτοῖς καλούμενον τόπον Διὸς γονάς. οἱ δὲ τοῦτο ποιήσαντες καὶ τῶν κακῶν ἀπαλλαγέντες διὰ τιμῆς ἔσχον Ἐκτορα κατά τε τοὺς ἐπείγοντας καιροὺς ἐπικαλοῦνται τὴν ἐπιφάνειαν αὐτοῦ. ἡ ἱστορία παρὰ ᾿Αριστοδήμω.

Form und Unterschrift dieses Scholions erregen für den ersten Blick Misstrauen: denn bei einer grossen Zahl solcher lovoglat steht fest, dass die Erzählung dem betressenden Autor, wenigstens in den Einzelheiten, nicht gehört (vgl. besonders Ed. Schwartz de scholiis Homericis im 12. Supplementb. von Fleckeisens Jahrbüchern; Panzer de mythographo Homerico restituendo, Greisswald 1892). Aber damit ist obige lovogla noch nicht abgethan. Dort wird nämlich

<sup>1)</sup> Vgl. Strabo XIII 595 τὸ 'Οφρίνιον, ἐφ'  $\tilde{q}$  τὸ τοῦ Έκτορος ἄλσος ἐν παριφαναῖ τόπ $\phi$ .

ἐν Θήβαις.

eine ganz entlegene Sage einem in diesen Scholien durchaus nicht gewöhnlichen Autor zugeschrieben, und diese Sage berührt sich in ihrem Hauptinhalt mit Lykophron v. 1189 ff. Daraus folgt doch, dass es für Hektors Ueberführung nach Theben verhältnissmässig alte, erlesene Tradition gegeben haben muss, vgl. auch die Geschichte von Orestes' Gebeinen bei Herodot I 67. Nun hat aber Aristodem, wie sich zeigen wird, auch die erlesensten Quellen thebanischer Sagengeschichte ausgenutzt. Besondere Ausmerksamkeit erregt sodann im N-Scholion die genaue Ortsangabe εἰς τὸν παρ' αὐτοίς καλούμενον τόπον Διὸς γονάς, die völlig allein steht in der gesammten thebanischen Mythographie. Da sie nämlich nicht aus Lykophron (v. 1194 πρὸς γενεθλίαν πλάκα) entnommen sein kann, so ist sie auf Theons Commentar zurückzusühren, der östers in diesen zu Lykophron stimmenden έστορίαι benutzt ist, Schwartz a. a. O. 459. Gerade jene Localität aber passt ausgezeichnet auf den gelehrten Topographen Aristodem. Somit möchte die Unterschrist  $ilde{\eta}$  ίστορία παρά Αριστοδήμ $\psi$  zam mindesten für die Worte ε $l_{\mathcal{G}}$ τὸν - τόπον Διὸς γονάς glaubhast erscheinen: der Autor wäre dann ursprünglich nur für diese Einzelheit citirt und erst von einer späteren Hand mit der ganzen Erzählung belastet, was auch sonst in diesen Scholien vorkommt, Schwartz 441, Panzer 47.

Klarheit verschafft uns Theon selbst, aus dessen Commentar zu 1194 πρὸς γενεθλίαν πλάκα folgendes erhalten ist:

- 1 (p. 176, 14—17 Kinkel): γενεθλίαν πλάκα φησὶ τὰς Θήβας, παρόσον τινές φασι τὰς μακάρων νήσους ἐν Θήβαις εἶναι καὶ τὸν Δία ἐνταῦθα τεχθῆναι.
- 2 (p. 177, 9—13): τὴν τοῦ Διὸς γένεσιν οἱ μὲν ἐν Κρήτη, οἱ δὲ ἐν ᾿Αρχαδία, οὖτος δὲ ἐν Θήβαις λέγει, ἔνθα χαὶ ἐπιγέγραπται ταῦτα

αϊδ' εἰσὶν Μακάρων νῆσοι, τόθι πες τὸν ἄςιστον Ζῆνα θεῶν βασιλῆα Ῥέη τέκε τῷδ' ἐνὶ χώρῳ. Vgl. zu 1204 νήσοις δὲ μακάρων· οὐχ ὡς ἄλλοι τὰς τῶν μακάρων νήσους ἐν τῷ Ὠκεανῷ λέγει ὁ Δυκόφρων εἶναι, ἀλλ'

Das vollständigere der beiden Excerpte (2) zählt drei Varianten über Zeus' Geburt auf; die dritte  $\dot{\epsilon}\nu$   $\Theta\eta\beta\alpha\iota\varsigma$ , der auch Lykophron folgt, wird durch ein Epigramm belegt, das einen ganz bestimmten Platz in Theben bezeichnet, ohne Zweisel die  $\Delta\iota\dot{o}\varsigma$   $\gamma o\nu\alpha\dot{\iota}$  des Homerscholions. Dasselbe Epigramm scheint in 1 in Prosafassung

vorzuliegen; doch kann Theon, wenn man τινές φασι pressen darf, auch noch weitere Zeugen für Zeus' Geburt in Theben genannt haben, s. u. S. 43 A. 1.

Für solche mythographischen Citate pflegen nun Theon und Genossen gelehrte Sammelwerke heranzuziehen, und eben Theon kennt und benutzt Aristodems Werk über Theben, s. u. fr. IIa und VII, in letzterem der Titel Ἐπιγράμματα Θηβαικά. Auf der einen Seite erwähnt also das Scholion N 1, das unter Aristodems Namen geht, einen thebanischen Ort Aids yoval, auf der anderen überliefert Theon ein Epigramm für jenen Ort: derselbe Grammatiker erweist sich aber durch fr. IIa und VII als Compilator Aristodems und bietet endlich für dessen Buch den Titel Ἐπιγράμματα Θηβαικά. Das kann kein zufälliges Zusammentreffen sein: vielmehr vereinigen sich die vorgelegten Zeugnisse dahin, dass sowohl für Theons Lykophronscholion zu 1194 die Abhängigkeit von Aristodem, als auch im N-Scholion Aristodems Autorschaft wenigstens für die Ortsangabe els - Aiòs yoras gesichert wird. Weiterhin findet der Titel Ἐπιγράμματα Θηβαικά endgültige Bestätigung. Das Epigramm αίδ' εἰσὶν Μακάρων νῆσοι, der wichtigste Beleg, den Theon für Zeus' Geburt in Theben zur Hand hat, muss schon in Aristodems Werk besonders stark hervorgehoben sein: d. h. thebanische Epigramme bildeten so sehr Mittelpunkt und Grundlage jenes Werkes, dass es davon den Namen erhielt.

Theon belehrt uns nun noch weiter über Aristodems Antheil an dem Scholion N 1. Zu v. 1194 άλλ ἄξεται σε πρὸς γενεθλίαν πλάχα giebt er folgende Erzählung, p. 178, 8 ff. mit Ergänzungen aus Tzetzes (): φασὶν ὅτι λοιμοῦ κατασχόντος τὴν Ἑλλάδα ἔχρησεν ὁ Απόλλων τὰ τοῦ Ἑκτορος ὀστᾶ (κειμένου ἐν Ὀφρυνίψ τόπψ τῆς Τρψάδος, vgl. Kinkel p. 177, 23) μετενεγκεῖν ἐπί τινα πόλιν Ἑλληνίδα ἐν τιμῆ οὐσαν μηδὲ μετασχοῦσαν (überliefert ἐν τιμῆ μὴ μετασχοῦσαν) τῆς ἐπὶ Τιιον στρατείας οἱ δὲ Ἑλληνες εὐρόντες τὰς ἐν Βοιωτία Θήβας μὴ στρατευσαμένας ἐπὶ Ἰλιον ἐνεγκόντες τὰ τοῦ ῆρωος λείψανα ἔθηκαν (παρὰ τὴν Οἰδιποδείαν κρήνην ἐν Θήβαις): im alten Scholion nur ἔθηκαν αὐτὰ ἐκεῖσε, doch vgl. bei Kinkel p. 177, 6—8 τὰ τοῦ Ἑκτορος ὀστᾶ κατὰ χρησμὸν οἱ Ἑλληνες ἐκ Τροίας κομίσαντες ἔθηκαν εἰς τὴν Οἰδιποδείαν κρήνην καλουμένην.

Das ist keine einfache Paraphrase zu Lykophron, sondern eine

wesentlich abweichende Version jener Sage. Denn nicht die Hellenen, sondern die Thebaner erhalten beim Dichter das Orakel; demgemäss steht bei Lykophron auch kein Wort von Thebens Nichtbetheiligung am troischen Kriege, wortber noch Apollodor im Commentar des Schiffskataloges handelt, Schol. B zu B 505 und Strabo IX 412; ferner setzt Lykophron Hektors Grab nicht an die Oedipusquelle (so nur noch Paus. IX 18, 5). Auch diese Sagenvariante verdankt Theon ohne Zweisel einem gelehrten Compendium, wiederum Aristodems Ἐπιγρόμματα, die er ja auch bei der Erklärung der im gleichen Verse stehenden Worte γενεθλία πλάξ benutzt. Denn erstens wird diese thebanische Oertlichkeit überhaupt nur im engsten Zusammenhange mit Hektors Bestattung in Theben erwähnt (Scholion N 1 und Lykophron nebst Scholien), und zweitens giebt es für das Hektorgrab in Theben nur noch ein Zeugniss ausser den bereits erwähnten, ein Epigramm: Nr. 46 des Peplos έπλ Έκτορος κειμένου έν Θήβαις: Έχτορι τόνδε μέγαν Βοιώτιοι ἄνδρες ἔτευξαν τύμβον ὑπὲρ γαίης σημ' ἐπιγιγνομένοις. Ohne Frage hat dies Gedicht auch bei Aristodem gestanden; als unmittelbarer Schüler Aristarchs kann er es selbst dann gekannt haben, wenn es wirklich erst zwischen 250 und 150 v. Chr. entstanden sein sollte, vgl. Wendling de Peplo Aristot. Dass es indessen älter sein kann, zeigt schon die deutliche Nachahmung in Nr. 59 des Peplos: ἐπλ Έχτορος κειμένου εν 'Οφουνίω λόφω της Τομάδος. Έκτορι τόνδε τάφου Πρίαμος μέγαν έξετέλεσσεν όχθον ύπερ γαίης μνημ' επιγιγνομένοις.1)

Wenn nun Theon zu Lycophron 1194 ( $\gamma \epsilon \nu \epsilon \vartheta \lambda l \alpha \pi \lambda \dot{\alpha} \xi$  und  $\tau \dot{\alpha} \varphi o \varsigma \ E \kappa \tau o \varrho o \varsigma$ ) Aristodems Epigrammata herangezogen hat, so muss auch die  $l \sigma \tau o \varrho l \alpha$  im Scholion N 1 schliesslich auf demselben Werke beruhen: dabei mag unentschieden bleiben, ob sie wirklich aus dem vollständigeren Theoncommentar (s. o. S. 38) in die Homerscholien herübergenommen ist, oder ob der Homerscholiast selbst von Aristodem abhängt. Letzteres ist immerhin möglich. Vergleicht

<sup>1)</sup> Von einem zeitlich nicht bestimmbaren Epigramm für Hektors Grab in Nikomedia ist der Anfang erhalten: Έπτόρεον τύμβον τὸν έθαύμασε θεῖος Ομηρος, Kaibel Epigr. Nr. 549. Ebenda Nr. 1080 die Inschrift einer Hektorstatue in Neu-Ilion, wo noch Julian ein Heroon Hektors sah, Kaibel a. a. O., τίπτε τάχνα τὸν ἄριστον ὀμύντορα πατρίδος αἵης, οἶον Ζεὺς ὧρσεν, οἶον "Ομηρος ἐφη.

man nämlich die lavogla mit Aristonikos' Bemerkung, so möchte jene aus dem Scholion eines Grammatikers verbreitert') erscheinen, der auf Aristarchs kurze Notiz entlegene Gelehrsamkeit häuste, also einer jener sectatores oder adversarii Aristarchi, deren Reste Schwartz de scholiis Homericis gesammelt hat. Diese Leute benutzten aber die gleichen mythographischen Sammelwerke wie Theon und Genossen.

Fragment I nebst den Parallelen zeigt also folgendes. Aristodem hat in seinen Επιγράμματα Θηβαικά unter anderem auch ober Hektors Grab in Theben gehandelt und jedenfalls zwei Versionen dieser Sage vorgelegt: nach der einen befindet sich das Grab an den Διὸς γοναί, nach der anderen an der Oedipusquelle. In Verbindung mit jener Oertlichkeit brachte der Grammatiker auch die Varianten über Zeus' Geburt bei. Seine ganze Erörterung aber knupfte an Epigramme an, oder umgekehrt, er gab zu den betreffenden Gedichten einen Commentar, in dem die ermittelten Varianten verzeichnet waren. Somit stellen sich die Επιγράμματα Θηβαικά als eine commentirte Sammlung thebanischer Epigramme dar: von solchen Gedichten ist uns eines (ald' eloir M. v.) unmittelbar aus Aristodem übernommen, ein anderes (Έκτορι τόνδε) von anderer Seite erhalten. Wann sind diese Epigramme entstanden? Dass sie nicht nachchristlich sein können, wie Preger Nr. 204 zu αίδ' εἰσίν zweifelnd anmerkt, steht durch den Quellennachweis sicher. Dagegen scheinen sie nach Ausdruck und Ton jünger als die Inschriften im Tempel des Apollon Ismenios zu Theben (Herod. V 59-61: Preger Nr. 79, 80). Zwar giebt τόθι περ in αίδ' είolv kein sicheres Kriterium für das Alter der Gedichte. Denn der Gebrauch der Relative mit z (um Hiatus zu vermeiden oder Position zu bewirken) ist nicht erst alexandrinische Observanz (wie nach Gottfr. Hermanns Zusammenstellungen scheinen könnte, zu Orph. Arg. 631 und zum hom. Hymn. auf Aphr. 158), sondern schon früher nachweisbar: so bei Mimnermos fr. 11 (Strabo 1 46, aus Demetrios v. Scepsis): Αἰήταο πόλιν τόθι τ' ἀκέος Ήελίοιο άκτίνες χουσέφ κείαται έν θαλάμφ, und bei Antimachos fr. 28 (Pausan. VIII 25, 4): Δήμητρος τόθι φασίν Έρινύος είναι ἔδεθλον, wo τόθι als Relativum durch die homerische

Aehnlich wie die Bemerkung des Demetrios von Skepsis zu 2°53 (BT)
 im Ven. A zu 2°3 mit fremden (?) Zusätzen als ἰστορία wiederholt ist, fr. 23 Gaede; vgl. auch fr. 32.

Vorlage gesichert ist, B 783 Elv Agluois 891 quol Tuquéos ἔμμεναι εὐνάς. Ebensowenig weist das Fehlen von Böotismen auf späten Ursprung der Epigramme. Denn erstens brauchen sie ja nicht von Thebanern verfasst zu sein, und zweitens werden in solchen Gedichten ionische Formen schon im 5. Jahrhundert von Dorern und Aeolern eingemischt, um im 4. Jahrhundert ganz durchzudringen, Preger p. XVIII, vgl. die böotisch-thebanischen Steingedichte bei Kaibel Nr. 489, 490, 492, 768a (p. XVII) 938 u. a.: natürlich laufen auch noch später böotische Formen bewusst oder unbewusst mit unter, Nr. 491, 496. Immerhin sind die Aristodemgedichte ohne Bedenken noch dem 4. Jahrhundert zuzuweisen, vielleicht sogar dem Anfang desselben. Sicherlich aber haben sie in Theben auf Steinen gestanden, oder waren zum mindesten für diesen Zweck verfasst. Das zeigt deutlichst der localpatriotische Inhalt und Ton von ald' eloiv wie von Extope τόνδε: beide Epigramme bezeichnen in bündigster Entschiedenheit ganz bestimmte mythische Oertlichkeiten von besonderer sacraler Bedeutung. Am schärfsten aber weist das erstere auf einen bestimmten Platz hin (τῷδ' ένλ χώρφ), der noch zu ermitteln ist. Dazu hilft ein kurzes, aber recht werthvolles Stück aus Aristodems Commentar, Photios-Hesych υ. Μαχάρων νήσος ή άχροπολις των έν Βοιωτία Θηβών τὸ παλαιόν, ως Αρμενίδας. Hesych und Photios haben mehrfach aristodemisches Gut aufbewahrt, aus Diogenian oder aus Scholien (also wohl aus Theon zu Lyk. 1204): hier aber wird nicht bloss Mακάρων νησος nach Theben verlegt, wie nur noch bei Lykophron und im Epigramm, sondern auch ein erlesener thebanischer Localantiquar citirt, Armenidas oder Harmenidas FHG IV 339, kaum junger als 300 v. Chr. Ja, seine Angabe (Μ. ν. - Καδμεία) läuft sogar - wie ich glaube - auf dasselbe hinaus wie die des Epigramms (Μ. ν. = Διὸς γοναί). Eine Μακάρων νῆσος auf dem Festlande findet sich nämlich nur noch bei Herodot III 26 (ihm folgt Duris, Steph. Byz. Avaois). Dort kommt die Abtheilung, welche Kambyses vom ägyptischen Theben gegen das Ammonion absandte, in sieben Tagen ές "Οασιν πόλιν" ..... ονομάζεται δὲ ὁ χῶρος οὖτος κατὰ Ελλήνων γλῶσσαν Μακάρων νησος. Wie in allen Oasen der libyschen Wüste wurde nun auch hier der Ammon des ägyptischen Theben verehrt, der bekanntlich als Zeus Ammon (vgl. auch Herodot II 42 'Αμοῦν γὰρ Αἰγύπτιοι καλέουσι τον Δία) nach Hellas gewandert ist, besonders nach Sparta.

Dass er indessen auch im böotischen Theben Anhänger gefunden, darf man schon desshalb vermuthen, weil einige Mythographen die Stadt sogar direct vom ägyptischen Theben herleiteten, vgl. Schol. Pind. Isthm. VIII 37 (s. u. S. 47 A. 1), Schol. Eur. Phoen. 638. Den Ausschlag aber giebt Pausanias, der einen Ammontempel auf der Kadmea erwähnt, IX 16, 1. Nun setzt doch Armenidas mit der Kadmea die Μαχάρων νησος gleich: sollte er also nicht auch seine Μαχάρων νήσος mit Zeus oder Ammon in Verbindung gebracht haben, und zwar in die gleiche wie Lykophron und das Epigramm? Mit dieser Annahme ist dann zunächst der Standort des Epigramms ermittelt, der Ammontempel auf der Kadmea, genauer der Platz Διός γοναί innerhalb des τέμενος. Sodann wird ersichtlich, warum Armenidas - d. h. seine vollständige, im angedeuteten Sinne zu ergänzende Angabe, nicht Hesych-Photios' dürftiges Excerpt - von Aristodem citirt war: er stimmt zu dem Gedichte. Der Grammatiker hat demnach das Epigramm mit der mythographischen Ueberlieferung verglichen und eine litterarische Parallele angemerkt,1)

In allen übrigen Fragmenten erscheint nun Aristodem meist nicht einfach referirend, sondern stellt ganz bestimmte Behauptungen auf und weist sogar abweichende scharf zurück, vgl. besonders fr. Hb. Demnach ist zu erwarten, dass er auch über Zeus' Geburt in Theben und das Hektorgrab ein Urtheil abgegeben habe: aber unsere Excerptoren, Theon und der Homerscholiast zu N 1, scheinen nur das gelehrte Material Aristodems, nicht dessen eigene Ansicht wiederzugeben. Es muss also dahingestellt bleiben,

<sup>1)</sup> Vieileicht stecken also in den τινές bei Theon zu 1194 γεν. πλ. (s. o. S. 39) Aristodem, das Epigramm und Armenidas. — In der Lykophron-paraphrase, aber gewiss aus Theons Commentar geschöpft, steht noch folgende Deutung: ἐν Θήβαιε ταῖε Βοιωτίαιε τόπος καλεῖται Μακάρων νῆσοι, περιροεόμενος ὑπὸ Ἰσμηνοῦ καὶ Δίρκης. Damit sollen offenbar die νῆσοι auf dem Festlande äusserlich gedeutet werden, wie die Oeroe-Insel bei Plataeae, Herodot IX 51. Doch sind Ismenos und Dirke, zwischen denen u. a. allerdings auch die Kadmea liegt, als Grenzen viel zu weit, um einen bestimmten Platz zu bezeichnen. Trotzdem kann die Deutung schon bei Aristodem gestanden haben, der auch solche Varianten anmerkte, die er als verfehlt ansah. — Uebrigens ist der alte echte Name des Platzes wohl Μακάρων νῆσος, s. Herodot und Armenidas. Wenn das Epigramm und Lykophron den Plural setzen, so passen sie sich der populären Vorstellung von den Inseln der Seligen im Okeanos an, Hesiod. Ορ. 171, Strabo III 150 u. a.

ob er Theben als Geburtsort des Zeus und Hektors Grab daselbst anerkannt hat oder nicht, ebenso ob er dieses an die Atòs yovat oder an die Oedipusquelle verlegt hat. Für den Fall aber, dass er sich der in atò' eloù M. v. ausgesprochenen thebanischen Localtradition anschloss, stehen — ganz absolut betrachtet — zwei Möglichkeiten offen. Entweder hat sich Aristodem wegen der Uebereinstimmung zwischen dem Epigramm und dem Localzeugen Armenidas für jene Sage entschieden (dann fasste er die Gedichte als zunächst unverbindliche Zeugnisse auf und untersuchte von Fall zu Fall ihre Angaben durch Vergleich mit der sonstigen Ueberlieferung; diese Annahme ist für den Grammatiker von vornherein wahrscheinlicher) — oder er betrachtete die Gedichte als Grundlagen für mythographisch-topographische Forschung und prüfte an ihnen die litterarische Tradition.

Zur Entscheidung dieser Frage müssen die übrigen Bruchstücke untersucht werden. Dabei werden sich auch die bereits gezogenen Folgerungen nachprüsen lassen: für einen Punkt freilich müssen und dürsen wir von sr. I und dem ausreichend gesicherten Titel  $E\pi\iota y \varrho \acute{\alpha} \mu \mu \alpha \tau \alpha \Theta \eta \beta \alpha \iota x \acute{\alpha}$  auf die übrigen weiter schliessen. Keines derselben weist nämlich ein Epigramm aus: doch erheben sich auch nirgends Bedenken, dass die einzelnen Bruchstücke ursprünglich an solche Gedichte entweder äusserlich angelehnt oder innerlich angeschlossen waren.

Wie zu Lykophron hat Theon Aristodem auch im Theokrit-commentar benutzt. Zu Theokrit VII 103 τόν (sc. τὸν παῖδα) μοι Πάν, 'Ομόλας ἐρατὸν πέδον ὅστε λέλογχας κτλ. giebt er folgende Anmerkung: ἐπικαλεῖται τὸν Πᾶνα, ἐπεὶ καὶ οὖτος τοιοῦτός ἐστιν καὶ Καλλίμαχος · Πὰν ὁ Μαλειήτης τρύπανον αἰπολικόν.

Όμόλας δὲ Θετταλίας ὅρος, ὡς Ἦφορος καὶ Αριστόδημος II ὁ Θηβαῖος, ἐν οἶς ἱστορεῖ περὶ τῆς ἑορτῆς τῶν Ὁμολώων, καὶ Πίνδαρος ἐν τοῖς ὑπορχήμασιν (vgl. das kürzere Scholion ἄλλως. ὑμόλας ὅρος Θετταλίας ἔνθα τιμᾶται ὁ Πάν. εὕχεται αὐτῷ ὡς παιδεραστῆ). Durch den Zusatz ὁ Θηβαῖος, den Aristodems Name nur hier trägt, wird das Fragment in die Θηβαικὰ ἐπιγράμματα gewiesen: in den Bruchstücken aus περὶ Πινδάρου, worauf Schwartz bei Pauly-Wissowa a. a. O. das Theokritscholion bezieht, findet sich als Beiname nur ὁ ἀλεξανδρεύς neben ὁ ἀριστάρχου μαθητής (schol. Pind. Isthm. I 11, Nem.

VII 1). Andererseits führen die Worte zai Hivoagog ev roig υπορχήμασι s. o., nicht mit Nothwendigkeit auf das Buch über Pindar, sondern sind, wie auch ώς "Εφορος, als Citat aufzufassen. Beide Citate übernahm Theon aus Aristodem, wie oben die Varianten zu Lyk. 1194. Ferner zeigt év olg ίστορεῖ xτλ., dass Theon die Epigrammata unmittelbar benutzt hat. Das gilt, solange nicht zwingende Gegengrunde vorliegen, überhaupt für alle Dichterinterpreten, die Aristodem zu Rathe gezogen haben; so auch für den Phönissencommentar s. u., wo ich früher Vermittelung durch Lysimachos' Θηβαικά παράδοξα annahm, de Lysim. Alexandrino p. 59.

Wie kommt aber das thessalische Homolegebirge in das Werk über Theben? Darüber geben weitere Aristodemstücke Ausschluss, zunächst das auch von Schwartz den Θηβαικά zugetheilte Schol. Eur. Phoen. 1119 Όμολωίσιν δὲ τάξιν είχε πρὸς πύλαις Τυδεύς αὐται ούτως ἐκλήθησαν ἀπὸ Όμολωέως τοῦ Αμφίονος. τοὺς γὰρ περὶ 'Αμφίονά φασιν ἄμα Κάδμω τειχίσαι τὴν πόλιν. 'Αριστόδημος δέ φησιν αίτας ούτω κληθήναι δια το πλη- 116 σίον είναι τοῦ Όμολφου ὄρους (s. u.: ήρωος überliefert). κατά δὲ τους ψευδολογεῖν βουλομένους ἀπὸ μιᾶς τῶν Νιόβης θυγα-

τέρων Όμολωίδος.

Die Aenderung von ήρωος in όρους stützt v. Wilamowitz, in dies. Ztschr. XXVI 215, durch Steph. Byz. Όμόλη: ὄφος Θετταλίας ..... καὶ Θηβῶν αἱ πρὸς τῷ ὅρει πύλαι Όμολωίδες καὶ Ζεὺς Όμολῷος τιμάται ἐν Θήβαις (vgl. Hesych. Ομολωίδες πύλαι έν Θήβαις + Όμολωιος Ζεύς Θήβησιν οὖτω προσαγορεύεται ὁ Ζεύς). Stephanus fusst eben, wie Wilamowitz richtig erkannt hat, auf Aristodem: so werden fr. II' und 11b inhaltlich klar. Das im Theokritscholion genannte Fest sind die thebanischen Όμολφα: mit diesem Feste im Zusammenhang erwähnte Aristodem die thessalische Ομόλη: aber auch die πύλαι 'Oμολωίδες setzte er zu dem Feste in Beziehung, wenn auch indirect, indem er den Thornamen von einem Homoloosberge bei Theben und weiter von dem thessalischen Gebirge ableitete, vgl. Paus. IX 8, 6, Wilamowitz a. a. O. Damit ergiebt sich die Möglichkeit, dass auch die beiden Citate in IIa, Ephoros und Pindar, sich auf das thebanische Thor bezogen haben. Aristodems Deutung dieses Thores aber, 11b, kann im Commentar eines Epigrammes angemerkt gewesen sein, das jenes Thor oder einen Ort in dessen

Nähe bezeichnete, oder auch nur die  $O\mu o\lambda ar{\psi}lpha$  erwähnte. Neben der eigenen Ableitung gab Aristodem noch die beiden Varianten des Phoenissenscholions. Die erste ἀπὸ Ὁμολωέως τοῦ ἀμφίονος beruht auf einer sonst nicht belegten Sagenform, die Amphion zu Kadmos' Zeitgenossen und Gehilfen gemacht hat. Aristodem wies diese ebenso ab, wie die andere Deutung κατά τοὺς ψευδολογεῖν Hovlousivous, welche auch Theon und der Septemscholiast aus Aristodem wiederholen: Theon zu Lykophron 520 (hergestellt von Wilamowitz 215) Όμολωὶς τιμάται παρά Θηβαίοις (sc. 'Δθηνά). Ομολωίδες γὰρ πίλαι Θηβῶν (ἀπὸ ὑμολωίδος τῆς Νιόβης θυγατρός, Tzetzes), Scholion Aeschyl. Septem 570 ταῖς ἀπὸ Όμολωίδος της θυγατρός Νιόβης. Diese ψευδυλογείν βουλόμενοι, die auch in anderen Phoenissenscholien begegnen, zu 1104 Νήισται, zu 1129 Ἡλέπτραι (beide aus Aristodem), leiten die Thornamen von Niobiden her; daraus hat Wilamowitz a. a. O. 219 ihre Zeit erschlossen. Eine Niobide nämlich, nach der ein Thor benannt werden konnte, bietet zuerst Hellanikos, Ogygia im Schol. Eur. Phoen. 159: also stehen die werdoloyeir Borloueror zwischen Hellanikos und Aristodem, d. i. zwischen dem Ausgang des 5. und der Mitte des 2. Jahrhunderts. Wie aber diese Leute von Amphions Töchtern, so leiteten andere die Thornamen von dessen Söhnen her, siehe Ilb.

Nächst dem homoloischen Thore hat Aristodem auch das ogygische behandelt. Schol. Phoen. 1113 Δγέγια δ' ές πυλώμαθ' Ίππομεδων αναξ κελ.:

- 11 1. Σρίγια προσηγορεύθη, φησίν δ'Αριστόδημος, διά τὸ τοῦς περὶ Αμφιώνα καὶ Ζήθον τειχίζοντας Θήβας παρὰ τὸν Σρίγον τάφω αὐτὰς ταξαι.
  - 2. ἐπειδί παρά τῷ Δρέγου τοῦ Βοιωτοῦ τάσῳ ἔκειντο, καὶ οἰχ ἐτι Δρέγος αὐτὰς ἔκτισεν οἱ γὰρ περὶ Δυσιονα ἔκτισαν Θίβας. ἢ άρχαιων ώς αὐτών πρωτοκτιστών οἰσών τῷ πόλει.

In beiden Fassungen des Scholions steht Aristodems Erklärung, in 2 ohne seinen Namen, aber inhaltlich vollständiger (Ogygos, Sohn des Buiotes a. u.). Wenn er aber den Namen der Υρίγιας vom Grabe des Ogygos berleitet, so ergiebt sich leicht ein Grabepigramm als Ausgangspunkt oder Grundlage seiner Deutung, wie m. fr. I Hektors Grabgroucht wech vorliegt. Im Gommentar jenes Ogygosephaphious sams nebes Aristodems eigener Erklärung auch

zwei Varianten aufgeführt, s. 2. Die zweite η ἀρχαίων u. s. w. hat auch Theon vor Augen gehabt, zu Lyk. 1206 οπου σε πεισθείς 'Ωγύγου σπαρτός λεώς: 'Ωγυγος άρχαῖος βασιλεύς Θηβών, άφ' οδ καὶ αἱ Ὠγύγιαι πύλαι ἐν Θήβαις ἐκ τούτου δὲ καὶ πᾶν τὸ ἀρχαῖον ὢγύγιόν φασι διὰ τὸ πολύ αὐτὸν γενέσθαι ἀρχαιότατον. (ὁ δὲ ὑρυγος υίὸς ήν Ποσειδώνος καὶ Μήστρας Tzetzes, der Aλίστρας giebt, verbessert von Wilamowitz a. a. O. 216). Vgl. Theon zu Nikander Ther. 343 'Ωγύγιος δὲ ἀπὸ 'Ωγύγου τινός, τουτέστιν άρχαῖος καὶ παλαιός. Theon nennt zu Lyk. ausdrücklich den Ogygos als Eponymen des ogygischen Thores, und was er dort mit den Worten έχ τούτου δὲ καὶ πᾶν τὸ ἀρχαῖον κτλ. vorbringt, ist der dritten Deutung des Phoenissenscholions nahe verwandt; wie zu 1194 (fr. I), hat er demnach auch zu 1206 die Epigrammata eingesehen. Mit der singulären Genealogie des Ogygos (Ποσειδώνος και Μήστρας) wird also eine weitere Variante des aristodemischen Commentars gewonnen.1)

Aber Theon hat auch zu Apollonios Apy. III 1179 über Ogygos

<sup>1)</sup> Noch andere Stücke daraus sind nachweisbar: a) das vollständigere Pindarscholion zu Isthm. VIII 37, vermuthlich aus Theons Pindarcommentar (ausgeschrieben von Tzetzes zu Lykophron 1206, s. o.): Λίκος δὲ ἐν τῷ περὶ Θηβών ίστορει 'Μετά τι κατά τον Δευκαλίωνα Ζεύς μιγείς 'Ιοδάμα τῆ Ιτώνου του Άμφικτύονος γεννά Θήβην, ην δίδωσιν Ωγύγω, άφ' ου 'Ωγυγίη ή Θήβη'. ἄλλος δὲ πάλιν ἰστορικὸς γράφει ' Ζεὺς Θήβη μιγεὶς Αϊγυπτον γεννᾶ, οὐ θυγάτηρ Κάρχη, ἀφ' ἀν ἡ τε τῆς Αἰγύπτου πόλις Θήβη έκλήθη καὶ ἡ Καρχηδών νῆσος. καὶ ὁ Δγυγος Θηβῶν Αίγυπτίων ἦν βασιλεύς, ὅθεν ὁ Κάθμος ὑπάρχων ἐν Ἑλλάδι τὰς ἐπταπύλους (Θήβας) ἔκτισε καὶ Ώγυγίας πέλας έκάλεσε πάντα ποιήσας ές ονομα των Αίγυπτίων Θηβων'. (Vgl. Crusius bei Roscher u. Kadmos, II 843). Beide Erzählungen gipfeln in der Erklärung des Namens 'Ωγυγίη Θήβη, bezw. 'Ωγύγιαι πύλαι. Der Autor der ersten, Lykos, ist ein Localhistoriker, wie Armenidas, mit dem er das Stemma Itonos-Amphiktyon gemein hat (siehe Schol, Ap. Rhod, I 551 = Steph. Byz. Boiwria: aus Alexander Polyistors Korinnacommentar); Iodama als Tochter des Itonos begegnet auch beim Genealogen Simonides, Et. magn. Irwels (wohl aus dem vollständigeren Apolloniosscholion). b) Schol. Lyk. 1209 Καλύδνου τύρσιν: τὸ τεῖχος τὸ ὑπὸ Καλύδνου κτισθέν· λέγει δὲ τὰς Θήβας. Κάλυδνος γάρ τις πρώτος έβασίλευε, μεθ' ον "Ωγυγος = Steph. Byz. Κάλυδνα: (νησος). καὶ πόλις Θήβη ἀπὸ Καλύδνου του Ούρανου. (λέγεται καὶ Καλυδνός), wohl aus dem vollständigeren Theonscholion; mit νησος vor και πόλις deutet Steph. nuf B 677, d. h. auf Demetrios' oder Apollodors Schiffskatalog, vgl. Steph. Κάλυμνα und Strabo X 489. Endlich geht auf Aristodem auch Photios u. 'Ωγίγιον zurück: άρχαῖον, παλαιὸν ἢ ὑπερμέγεθες' ἢ διὰ τὸ 'Ωγυγον πρῶτον τος εαι των Θηβών, vgl. Schol. a 85, wo Αθηνών aus Θηβών verschrieben ist.

gehandelt: es verlohnt sich dieses Scholion mit dem schon betrachteten, zu Lyk. 1206, zu vergleichen.

zu Lyk. 1206:

1. ὅπου σε πεισθείς Ὠγύyou:

"Ωγυγος άρχαίος ατλ. — άρχαιότατον, siehe oben S. 47.

2. σπαρτός δὲ λεώς, οί Θηβαῖοι Κάδμου δὲ ἀνελόντος βας παρουσίας Δυσίμαχος ἐν τὸν δράκοντα τὸν φύλακα τοῦ | τῆ συναγωγῆ κτλ. - Lysimach. "Αρεος καὶ τοὺς ὀδόντας αὐ-|fr. VIII. τοῦ ἀνασπάσαντος καὶ εἰς γῆν δίψαντος μυθεύονται άναδοθήναι ἄνδρες ἔνοπλοι, ἐξ ὧν είσὶν οί Θηβαῖοι.

zu Apoll. III 1179:

1. . . . . (ὀδόντας) Αονίοιο δράκοντος, δν 'Ωγυγίη ένλ Θήβη . . . Κάδμος . . πέφνεν:

(ἀντὶ Βοιωτιαχοῦ 'Αονία γὰρ πρότερον ή Βοιωτία).

'Ωγυγίας δὲ τὰς Θήβας ἀπὸ 'Ωγύγου τοῦ βασιλεύσαντος αὐτῶν Κόριννα δὲ τὸν Ώγυγον Βοιωτοῦ υίὸν· ἀπὸ τούτου δὲ και αί των Θηβων πύλαι.

2. περὶ τῆς Κάδμου εἰς Θή-

Die offenkundige Uebereinstimmung sichert beide Scholien dem Theon, vgl. Bethe quaest. Diod. p. 92, Wentzel de grammaticis Graecis (Ἐπικλήσεις) VII 38. Damit liegen auch Theons Quellen zu Tage: beide Mal hat er nacheinander Aristodem und Lysimachos benutzt. Demnach war bei Aristodem die Genealogie "Ωγυγος τοῦ Βοιωτοῦ aus Korinna belegt, vgl. fr. Ill Fassung 2 mit dem Anfang des Apolloniosscholions 'Ωγυγίας δὲ τὰς Θήβας κτλ.

Um endlich auf das Phoenissenscholion zurückzukommen, so lehren die Worte διὰ τὸ τοὺς περὶ Άμφίονα καὶ Ζῆθον τειχίζοντας Θήβας = οί γὰρ περί 'Αμφίονα ἔκτισαν τὰς Θήβας, dass Aristodem die Befestigung Thebens mit besonderem Nachdruck den Brüdern Amphion und Zethos zuschrieb. Das ist die Version Homers, λ 263 'Αμφίονά τε Ζηθόν τε, οι πρώτοι Θήβης έδος ἔχτισαν ξπταπύλοιο χτλ.: als echter Aristarcheer schloss er sich dieser getreulich an und wies andere Versionen, wie die Befestigung durch Ogygos (fr. 111), durch Kadmos, durch Kalydnos (S. 47 A. 1) ab. Ebensowenig konnte er den νεώτεροι darin folgen, dass sie beim Mauerbau Amphion die Hauptrolle zuwiesen und dessen Saitenspiel mit besonderer Aussührlichkeit hervorhoben: so vielleicht schon Hesiod (Palaephatus c. 42 = fr. 60 Rz.), sicher Pherekydes und die Alexandriner.

Auf ein Grabepigramm des Parthenopaios, wie fr. III auf das des Ogygos, führt Scholion zu Eur. Phoen. 1156 ἀλλ' ἔσχε μας-γῶντ' αὐτὸν ἐναλίου θεοῦ Περικλύμενος παῖς λᾶαν ἐμβαλιῶν κάρα: πρὸς ταῖς Κρηναίαις πύλαις φησὶ τὸν Παρθενοπαῖον ὅπὸ τοῦ Περικλυμένου λιθοβοληθηναι ὁ ᾿Αριστόδημος.

Aristodems Angabe, dass Parthenopaios durch Periklymenos fallt, stimmt zur Thebais, Paus. IX 18, 6, vgl. Wilamowitz a. a. O. 217. Ob das Epos den Kampf auch an die Κοηναῖαι verlegte, ist ungewiss, zumal Euripides die Νήισται nennt. Doch ist unbedenklich anzunehmen, dass Aristodem die Thebais eingesehen und citirt hat, vgl. fr. VI.

Aus den Phoenissenscholien bleibt noch Scholion zu 159 ἐχεῖ-νος ἑπτὰ παρθένων τάφου πέλας Νιόβης κτλ.: ὁ ᾿Αριστό- V δημος οὐδαμοῦ φησιν ἐν ταῖς Θήβαις τῶν Νιοβιδῶν εἶναι τάφον, ὅπερ ἐστὶν ἀληθές, ὡς αὐτοσχεδιάζειν νῦν ἔσικεν ὁ Εὐριπίδης. Die Worte ὅπερ ἐστὶν — ὁ Εὐριπίδης gehören dem Grammatiker, der in den Phoenissen, wie Didymos in anderen Stücken, als Tadler des Euripides auftritt, vgl. Wilamowitz Herakles I¹ 160. Für die sachliche Begründung seines Tadels stützt er sich auf Aristodem; ihm gehört also auch fr. IV, wo die Κρηναῖαι gegenüber den Νήισται des Euripides (1104) betont werden sollen: ebenso fr. IIb und III — zu v. 1119 und 1113: denn in unmittelbarer Nähe dieser Stellen, zu 1116, ist er sicher erweislich.

Mit den Worten οὐδαμοῦ ἐν ταῖς Θήβαις τῶν Νιοβιδῶν εἶναι τάφον lehnt nun Aristodem offenbar die Tradition von Niobidengräbern in Theben ab: solche werden aber nicht nur bei Pausanias erwähnt (IX 16, 7 und 17, 2), sondern auch in einem Pindarscholion, das mit gutem, aus Aristodem περὶ Πινδάρου entlehnten Material arbeitet (ἀπὸ τῶν δὶς ἐπτὰ παίδων Νιόβης ἐκεῖ καυθέντων χωρισθεισῶν τῶν συζυγιῶν) s. u.¹) Darin

<sup>1)</sup> Scholion zu Pindar Ol. VI 23 έπτὰ δ' ἔπειτα πυρᾶν νεκρῶν τελεσθέντων: ὁ δὲ Ἀριστόδημός φησι τὰς έπτὰ πυρᾶς εἶναι τῶν στρατιωτῶν τῶν ἀπολομένων: οὕτω [καὶ Ἱππομέδων zu streichen] καὶ Άρμονίδης γράφει καὶ πυρᾶς ποιοῦντες έπτὰ ἐπὶ τοῖς † ἔρμασιν, ἐνταῦθα ὅπου καλοῦνται έπτὰ πυραί....... hier bricht das Citat ab; offenbar bezog es sich auf die Hormes XXXVI.

steckt doch wohl thebanische Localüberlieferung, der also auch Euripides v. 159 folgt. Suchte und zeigte man aber in Theben Gräber oder busta der Niobiden, so werden auch entsprechende Epigramme nicht gefehlt haben. Bei dem localpatriotischen Charakter der noch erhaltenen Gedichte (fr. I) ist undenkbar, dass es keine Epitaphien für die Niobiden gegeben haben sollte, wie für Hektor, Ogygos und Parthenopaios; schon Euripides' Worte v. 159 konnten solche hervorrufen. Wenn also Aristodem die Niobidengräber bestritt, so muss er auch die Zuverlässigkeit der zugehörigen Epigramme angezweifelt haben. Und gerade der Aristarcheer hatte dafür eine entscheidende Autorität zur Seite, Homer \, 610 ff. of μεν ἄρ' εννημαρ κέατ' εν φόνω οὐδέ τις ήεν κατθάψαι. λαοὺς δὲ λίθους ποίησε Κρονίων τους δ' ἄρα τῆ δεκάτη θάψαν θεοί Οὐρανίωνες, vgl. Wilamowitz a. a. O. 220. Wie Aristodems Urtheil über den Mauerbau durch 2 263 bestimmt wurde, so musste er auf Grund der Ω-Stelle die Niobidengräber abweisen; demgemäss desavouirte er die Epigramme. Somit erledigt sich die eine der beiden auf S. 44 aufgestellten Möglichkeiten: Aristodem nahm nicht die thebanischen Steingedichte als Kriterien für seine topographisch-mythographische Forschung, sondern prüfte sie selbst an der maassgebenden litterarischen Ueberlieferung, vorwiegend Homer, und entschied sich danach bald für, bald gegen die Angabe seiner Epigramme. So könnte auch der einen oder anderen Variante in fr. IIb und III ein von ihm verworfenes Gedicht zu Grunde liegen: wenn schon Periegeten niedrigsten Ranges besonders gern mit Epigrammen prunkten, Plutarch de Pyth. orac. 2, so gab es gewiss für manchen mythischen Ort in Theben mehrere, wohl auch einander widersprechende Versinschriften. Der Sammler hätte dann alle inhaltlich zusammengehörigen Gedichte nebeneinandergestellt und durch Vergleichung mit der sonstigen Tradition entweder glaubwürdige und minder zuverlässige von einander geschieden, oder wie bei fr. V die betreffenden Epigramme sämmtlich verworfen.

Verbrennung der im Kriege der Sieben Gefallenen, vgl. Aristodem. Der Schluss des Harmonidescitats ist verdrängt durch Wiederholung von Aristodems Interpretation, der eine andere, völlig verschlte beigefügt ist:  $\hat{\eta}$  ånd  $\tau$  ånd

Zur Beurtheilung der in fr. I-IV gebotenen Sagen und Deutungen giebt nun Homer nichts näheres aus. So handelt es sich in fr. I ja nur um eine spätere Ueberführung von Hektors Gebeinen aus dem troischen Grabe, das der Schluss der Ilias kennt, ag of γ' άμφιεπον τάφον Έχτορος επποδάμοιο. Immerhin zeigt fr. III, dass Aristodem, wo es anging, wenigstens die allgemeinen Voraussetzungen für die thebanische Orts- und Sagenkunde aus Homer herleitete; daneben scheint er aber dem zu vermuthenden Grabgedichte für Ogygos doch soviel Glauben geschenkt zu haben, dass er den Namen des ogygischen Thores aus der Nähe des Grabes erklärte. Im übrigen mag er diesem Gedichte misstraut haben, vielleicht auf Grund der von ihm citirten Korinna, die dann als boeotische Localdichterin den gleichen Dienst leistete wie zu fr. V Homer. Doch ist ebensogut möglich, dass schon im Ogygosgedicht das aus Korinna belegte Stemma 'Ωγυγος τοῦ Βοιωτοῦ (fr. III 2) begegnete: dann war Korinna als mythographische Parallele neben das Epigramm gesetzt, wie in fr. I Armenides neben αίδ' είσιν M. v. Aehnlich lassen sich auch die übrigen Fragmente ausdeuten: so mag z. B. in fr. IV die Thebais Aristodems Behauptung gestützt haben, sei es im Widerspruch, sei es im Einklang mit dem Grabgedicht für Parthenopaios.

Von der für Aristodems Urtheil in fr. V maassgebenden Ω-Stelle (602 ff.) wichen aber die νεώτεροι nicht bloss bezüglich des Niobidengrabes ab, sondern noch in manchen anderen Einzelheiten. So bietet das Phonissenscholion zu 159 Varianten über die Zahl der Niobiden und ihr Ende (vgl. besonders Timagoras, sowie Xanthos erganzt aus schol. \( \Omega\$ 613 \infty 602 und aus Parthenios 33; über die Zahl der Niobiden auch Gellius XX 7, Aelian. v. h. XII 36): desgleichen Varianten über Niobes Abstammung, Heimath, Ehe und Tod die Scholien Ω 602, 613, 617. Der Gedanke liegt nahe, dass auch die eine oder andere dieser Sagen in thebanischen Niobe- und Niobidengedichten, und demgemäss in Aristodems Commentaren berührt worden ist: besonders wird doch die Zahl der Kinder in den Grabgedichten genannt gewesen sein, vielleicht auch ihre Namen. Nun hat sich aber Aristodems Werk genugsam als eine reiche Fundgrube gelehrter mythographischer Citate erwiesen, aus der ausser anderen sowohl der Phoenissenkritiker wie auch die aristarchisirenden Homererklärer (Schol.  $\Omega$ 602 ff.) geschöpft haben: somit ist für diese in sich eng zusammenhängenden Scholien (zu Phoen. 159 und zu \Omega 602, 613, 617) die Entlehnung aus den Epigrammata zu mindesten höchst wahrscheinlich. Im Phoenissenscholion folgen dabei noch die Varianten über Zahl und Tod der Niobiden unmittelbar auf das Aristodemfragment V, und passt die Version des Timagoras vorzüglich zu dem für Aristodem bezeichnenden Interesse an thebanischer Localüberlieferung: Τιμαγόρας έν τοῖς Θηβαικοῖς φησιν ώς κακῶς πάσχοντες ύπο των περί Αμφίονα οί Σπαρτοί άνετλον αύτους λοχήσαντες απιόντας είς Έλευθερας έπὶ πάτριον θυσίαν, την δε Νιόβην εἴασαν ζην δια Πέλοπα. Zudem konnte aus dieser Erzählung, die den Untergang der Niobiden nach dem Kithaeron verlegte, sogar ein Beweismoment gegen das Grab in oder bei Theben entnommen werden. Ebenso scheinen sich in den  $\Omega$ -Scholien Hinweise auf Aristodem zu bieten, z. B. in Scholion 602 die Gegenüberstellung von Theben und Lydien als Schauplatz der Sage, ή δὲ συμφορά αὐτῆς, ὡς μέν τινες ἐν Δυδία (vgl. Xanthos zu 613, Pherekydes zu 617), ώς δ' ένιοι έν Θήβαις. Σοφοκλής δὲ τοὺς μὲν παϊδας ἐν Θήβαις ἀπολέσθαι, νοστήσαι δὲ αὐτήν ές Λυδίαν. ἀπώλετο δὲ, ώς τινες, συπεπιορχήσασα Πανδάρεψ περί του χυνός, ώς δὲ ἔνιοι, ἐνεδρευθείσα ὑπὸ τῶν Σπαρτών εν Κιθαιρώνι, vgl. Timagoras; ferner wird in Scholion 613 und 617 die homerische Version besonders betont, our aga έλιθώθη καθ' Όμηρον, im Gegensatz zu Xanthos und Pherekydes: Αυδοί δέ φασιν ότι Ασσωνίδης έρασθείς αὐτῆς καί μή πεισθείσης έπ' άριστον τούς παίδας καλέσας ένέπρησεν. ή δὲ φεύγουσα ηύξατο λιθωθήναι καὶ ἐλιθώθη. τινὲς δὲ είς χρύσταλλον αὐτὴν μεταβεβλησθαί φασιν ...... Φερεχύδης δε εν η· ή δε Νιόβη ύπο του άχεος άναχωρεί είς Σίπυλον καὶ ὁρᾶ τὴν πόλιν ἀνεστραμμένην καὶ Ταντάλφ λίθον έπικρεμάμενον άραται δε τῷ Διὶ λίθος γενέσθαι φεῖ δε έξ αύτης δάκουα καὶ πρὸς ἄρκτον ὁρᾳ'.

Demnach möchte auch dieses erlesene Material für Aristodems Έπιγράμματα zu beanspruchen sein; jedenfalls eher als für Lysimachos (d. Lysim. Alex. p. 74), in dessen sicheren Fragmenten die Niobesage überhaupt nicht berührt ist. 1)

In die Epigrammata gehört ferner Photios-Hesych Τευμησία: περί τῆς Τευμησίας ἀλώπελος οἱ τὰ Θηβαικὰ γεγραφότες

Dass ich auch sonst dem Lysimachos gegenüber allzu freigebig gewesen bin, kann und will ich nicht bestreiten.

ξανώς ἱστορήκασιν (Hesych, der hier abbricht, εἰρήκασιν), καθάπερ Αριστόδημος. ἐπιπεμφθήναι μὲν γὰρ ὑπὸ τῶν θεῶν VI τὸ θηρίον τοῦτο τοῖς Καδμείοις, διότι τῆς βασιλείας ἐξέλειον τοὺς ἀπὸ Κάδμου γεγονότας. Κέφαλον δέ φασι τὸν Αηιόνος Αθηναῖον ὄντα καὶ κύνα κεκτημένον ὅν οὐδὲν διέφυγε τῶν θηρίων, ὡς ἀπέκτεινεν ἄκων τὴν ἑαυτοῦ γυναῖκα Πρόκριν καθηράντων αὐτὸν τῶν Καδμείων, διώκειν τὴν ἀλώπεκα μετὰ τοῦ κυνός καταλαμβανομένους δὲ περὶ τὸν Τευμησὸν λίθους γενέσθαι τόν τε κύνα καὶ τὴν ἀλώπεκα. εἰλήσασι δὸ οὖτοι τὸν μῦθον ἐκ τοῦ ἐπικοῦ κύκλου.

Vermuthlich zeigte man noch später die Stelle am Teumessos, wo die Verwandlung stattgefunden hat, oder auch zwei Steine, die für die verwandelten Thiere galten: in beiden Fällen ergiebt sich leicht ein Epigramm (oder mehrere) als Grundlage des Aristodemfragments. Die Worte ἐπιπεμφθήναι — τόν τε κύνα καὶ τήν άλώπεχα geben dann entweder die Version wieder, welche Aristodem selbst als die maassgebende hingestellt hatte, oder die litterarische Parallele zu dem Epigramme; nach der vermuthlich gekürzten Schlussbemerkung εἰλήφασι - κύκλου die Version eines alten Epos (ob Thebais-Epigonoi? Bethe theb. Heldenlieder 163). Sie zeigt erhebliche Abweichungen von den anderen Berichten der Sage, Apollodor. bibl. p. 67/68 Wagn., Anton. Lib. 41, Ovid. Met. VII 759 ff., Paus. IX 19, 1, Korinna im Schol. Phoen. 26 (Lysimach. fr. XI), Nikander bei Pollux V 39 (fr. 97 Schn.), Hygin f. 189. Allen diesen gegenüber erwähnt die Aristodemerzählung ausdrücklich den besonderen Anlass für das Erscheinen des Fuchses, Entπεμφθήναι . . . . , διότι της βασιλείας έξέκλειον τούς ἀπὸ Κάθμου γεγονότας (sollte darauf auch Pausanias deuten, bei dem leider die nähere Ausführung fehlt? ώς έχ μηνίματος Διονύσου τὸ θηρίον ἐπ' ὀλέθρω τραφείη Θηβαίων). Eine Entthronung von Kadmos' Geschlecht ist für die Vulgärsage ohne weiteres durch Zethos' und Amphions Herrschaft gegeben, Apollod. p. 118 Aátov δὲ ἐξέβαλον (Z. κ. 'A.) = Hygin. f. 9, vgl. Paus. IX 5, 6 καὶ Λάιον έπεκκλέπτουσιν οίς ην έπιμελές μη γενέσθαι το Κάδμου γένος είς τους έπειτα άνώνυμον und 5, 9 Λάιον έπί βασιλείαν κατάγουσιν, vgl. auch Timagoras S. 52 (Wiederabsetzung der Amphioniden). Bei Lykos und Nykteus schwanken die Berichte, indem die beiden bald als Usurpatoren (so Lykos bei Apollod. p. 119), bald als Regenten für minderjährige Kadmeer erscheinen

(Nykteus und Lykos bei Paus. IX 5, 5 ∞ II 6: bei Euripides zwei Lykos, ein rechtmässiger Herrscher und ein Usurpator, Herc. 28 ff.); der Sparte Kreon endlich, in dessen Zeit die Fuchsjagd bei Apollod. a. a. O. fällt, ist zu sehr blosse Füllfigur, als dass Aristodems Angabe auf ihn zu beziehen wäre. - Eine weitere Abweichung besteht in der Motivirung von Kephalos' Eingreifen. Im Aristodemfragment übernimmt dieser die Verfolgung des Unthiers, nachdem er durch Entsuhnung vom góvos axorotos der Prokris den Thebanern dankpflichtig geworden ist: bei Apollodor und Antonin dagegen kommt Amphitryon auf Kreons Veranlassung zu Kephalos und erbittet und gewinnt seine Hülfe, indem er ihm Antheil an der Teleboerbeute verspricht; von Prokris' Tod steht dort nichts, der auch bei Ovid erst nach der Fuchsjagd erfolgt. Somit dürfte bei Aristodem eine specifisch-thebanische Version vorliegen, und zwar eine kadmeische. Einer ganz anderen Localsage folgt Korinna, bei der das Unthier durch Oedipus erlegt wird, τον Οἰδίποδα άνελεῖν οὐ μόνον την Σφίγγα, άλλα καὶ την Τευμησίαν άλώπεκα: damit kann zusammenhängen, dass Ovid die Fuchsjagd unmittelbar an den Tod der Sphinx anknupft.1)

Ein sicheres Fragment der Epigrammata bietet endlich noch das Scholion zu Apollonius II 904 ώχα δὲ Καλλιχόροιο παρὰ προχοὰς ποταμοῖο ἤλυθον, ἔνθ' ἐνέπουσι Διὸς Νυσήιον υἶα Ἰνδῶν ἡνίχα φῦλα λιπῶν κατενάσσατο Θήβας ὀργιάσαι στῆσαί τε χοροὺς ἄντροιο πάροιθεν, ῷ ἐν ἀμειδήτους ἁγίας εὐνάζετο νύχτας, ἐξ οὖ Καλλίχορον ποταμὸν περιναιετάοντες ἦδὲ καὶ Αὔλιον ἄντρον ἐπωνυμίην καλέουσιν:

ποταμός Φαφλαγονίας, οὖ μέμνηται καὶ Καλλίμαχος. ἔξεισι δὲ διὰ στομάτων δισσῶν. οὕτω δὲ κέκληται ἀπὸ τοῦ τὸν Διόνυσον αὐτόθι στῆσαι χορίν, ὅτε ἀπὸ Ἰνδῶν ὑπέστρεφεν. τοῦτον δὲ πάλιν ὑξύνοντα ἐκάλουν.

VII ὅτι δὲ κατεπολέμησεν Ἰνδοὺς ὁ Διόνυσος, Διονύσιός φησι καὶ ᾿Αριστόδημος ἐν πρώτφ Θηβαικῶν ἐπιγραμμάτων καὶ

<sup>1)</sup> Wenn übrigens die Worte in fr. VI καθάπερ Αριστόδημος nicht bloss eine nähere Bestimmung zu οἱ τ. Θ. γεγραφότες bilden, sondern zu ergänzen sind in καθάπερ Α. λέγει, so bietet Photios ein wörtliches Citat, nur stark zusammengestrichen, und zwar den Anfang des Commentars des oder der betreffenden Epigramme: 'περὶ τ. Τ. ἀλώπεκος οἱ τ. Θ. γεγραφότες — vielleicht folgten einzelne Namen — ἰκανῶς (= satis probabiliter) ἱστορήκασιν. ἐπιπεμφθήναι — ἀλώπεκα. εἰλήφασι δ' οὖτοι — nämlich οἱ τ. Θ. γ. und vielleicht die Epigramme — τὸν μῦθον ἐκ τ. ε. κ.'

Κλείταρχος εν ταις περί 'Αλέξανδρον ίστορίαις, προσιστορών ότι και Νύσα όρος έστιν εν Ινδική και κισσώ προσόμοιον φυτον φυτεύεται έχει, ο προσαγορεύεται σχινδαψός. ώσαύτως δὲ καὶ Χαμαιλέων ἱστόρησεν ἐν πέμπτω περὶ Ἰλιάδος (cf. Z 133 Αυχόοργος . . ., ός ποτε μαινομένοιο Διωνύσοιο τιθήνας σεύε κατ' ήγάθεον Νυσήιον). Aus der genauen Angabe von Titel und Buchzahl folgt directe Vermittelung des Bruchstückes, und zwar durch Theon, der allein unter den Apollonioserklärern Aristodem sicher benutzt hat, ausser zu III 1179 (S. 48) noch zu I 594 Όμόλη όρος Θετταλίας ούτω καλούμενον ή πόλις Θράκης, vgl. fr. II. Auf Theon weist auch das Kallimachoscitat hin, wie er ja gern bei einem Alexandriner andere zum Vergleich heranzog, fr. IIa. Aristodem citirte also für Dionysos' Zug nach Indien zunächst einen Dionysios (vielleicht Skytobrachion, vgl. Diodor, III 73, 6, 7: er hätte dann sogar einen zeitgenössischen Schriftsteller berücksichtigt, dessen Werke allerdings einiges Aufsehen machen mussten, Bethe quaest. Diod. mythograph.), ausserdem Klitarch: denn das genaue Excerpt, hesonders καὶ κισσῷ προσόμοιον — σκινδαψός, hat zu wenig unmittelbare Beziehung auf die Apolloniosstelle, als dass Theon selbst das alles aus Klitarch direct angemerkt haben sollte. Endlich kann auch der dritte Zeuge, Chamaeleon (der aber nur für die allgemeine Behauptung Ινδούς κατεπολέμησεν ὁ Διόνυσος in Betracht kommt) schon in Theons Quelle erwähnt gewesen sein. Denn Aristodem hat den Inderkrieg des Gottes doch nur deshalb behandelt, weil er in einem thebanischen Epigramm vorkam,1) vielleicht in abnlichem Zusammenhange wie bei Apollonios Ινδών ήνέχα φύλα λιπών κατενάσσατο Θήβας, vgl. Diodor IV 3 στρατεύσαντα δ' είς την Ινδικήν τριετεί χρόνφ την επάνοδον είς την Βοιωτίαν ποιήσασθαι: (übrigens kommt der Gott auch in Euripides' Bakchenprolog unmittelbar aus Asien nach Theben, v. 13 ff. λιπών δέ Αυδών των πολυχουσών γύας .... είς τήνδε πρώτον ήλθον Έλλήνων πόλιν). Die Sage vom Inderzuge des Dionysos ist aber erst durch Alexanders Zug entstanden,2) kann also auch von Aristodem nicht anerkannt sein, zumal Homer widersprach: denn in Z 133 sah die gewöhnliche Erklärung das thrakische Nysa, wenn auch

<sup>1)</sup> Im Apolloniosscholion steht also mit der in solchen Excerpten häufigen Verkürzung Aristodems Name statt des von ihm vorgelegten Epigramms: um so werthvoller ist der Zusatz ἐν πρώτω Θ. ἐ.

<sup>2)</sup> S. B. Graef de Bacchi expeditione Indica, Berlin 1886, p. 1 ff.

schon früh Nysa im fernen Osten oder Süden gesucht wurde, hymn. Hom. 34, 8, 9 Bm, Antimach. fr. 70, Herodot. II 146. Chamaeleon dagegen verlegte den Ort auch für Homer nach Indien und deutete in Z 133 den Inderzug hinein, wie auch wohl Megasthenes, s. u. Somit kann Aristodem zusammen mit seinem Epigramm auch Chamaeleons verfehlte Interpretation der entscheidenden Homerstelle abgefertigt haben. Auf den Inhalt jenes Epigrammes aber lässt vielleicht das genaue Klitarchcitat noch einen Rückschluss zu: das Gedicht mag den Epheu mit dem Inderzuge des Gottes in ähnliche Verbindung gebracht haben, wie Theophrast mit dem Alexanderzuge, hist. plant. IV 4 κιττον καὶ ἐλάαν οῦ φασιν είναι τῆς 'Ασίας έν τοις άνω της Συρίας από θαλάττης πένθ' ήμερων. άλλ' εν Ίνδοῖς φανήναι κιττον εν τῷ όρει τῷ Μηρῷ καλουμένω, όθεν δή καὶ τὸν Διόνυσον μυθολογοῦσιν. διὸ καὶ 'Αλέξανδρος έξ Ίνδίας λέγεται άπιων έστεφανωμένος κιττῷ είναι καὶ αὐτὸς καὶ ἡ στρατιά: vgl. ferner Megasthenes bei Strabo XV 687 ἐχ δὲ τῶν τοιούτων (wie aus dem kurz vorher citirten Z 133) Νυσαίους δή τινας έθνος προσωνόμασαν (d. h. Megasthenes u. a.) καὶ πόλιν παρ' αὐτοῖς (sc. τοῖς Ἰνδοῖς) Νύσαν Διονύσου κτίσμα καὶ όρος τὸ ὑπὲρ τῆς πόλεως Μηρόν, αἰτιασάμενοι καὶ τὸν αὐτόθι κισσὸν καὶ ἄμπελον κτλ.: Eur. Bacch. 23 πρώτας δὲ Θήβας — ἀνωλόλυξα νεβρίδ' ἐξάψας χροὸς θύρσον τε δούς είς χείρα χίσσινον βέλος.

Schliesslich giebt Fragment VII auch noch eine Buchzahl, ἐν πρώτω Θ. ἐ. (damit ist doch wohl nicht das erste Gedicht in Aristodems Sammlung gemeint). Danach könnte man als Inhalt des ersten Buches Götterepigramme vermuthen. Doch fehlt in den anderen Buchstücken jede weitere Handhabe, und a priori möchte sich für ein Werk, das vornehmlich auf ganz bestimmte Oertlichkeiten zielende Epigramme bot, die periegetische Anordnung mehr empfehlen.

VIII Ueber Dionysos handelt auch ein Aristodem im Etym. Magn.

Διόνυσος, wo unter anderen Deutungen des Namens auch folgende steht: οἱ δὲ ἀπὸ τοῦ Διὸς ὕετοῖς κεράννυσθαι, ὁ ἔστιν ὕδασιν, ὡς πιθανεύεται ἀριστόδημος. Das kann sehr wohl unser Epigrammensammler sein. Die sonderbare Etymologie würde bei einem Grammatiker des 2. Jahrhunderts v. Chr. nicht befremden, könnte aber auch aus einem Epigramm stammen: ὑετός ist vorzugsweise poetisch. Den sachlichen Zusammenhang mag Diodor illustriren,

der im Anschluss an Dionysos' Rückkehr aus Indien nach Theben, s. o., allerlei nachträgt, dort auch (IV 3, 4) . . . . . φασίν ἐπὶ τῶν δείπνων ὅταν ἄπρατος οἶνος ἐπιδιδῶται προςεπιλέγειν ἀγαθοῦ δαίμονος. ὅταν δὲ μετὰ τὸ δεῖπνον διδῶται κεκραμένος υδατι, Διὸς σωτῆρος ἐπιφωνεῖν. τὸν μὲν γὰρ οἶνον ἄπρατον πινόμενον μανιώδεις διαθέσεις ἀποτελεῖν, τοῦ δ' ἀπὸ Διὸς ὅμβρου μιγέντος τὴν μὲν τέρψιν καὶ ἡδονὴν μένειν, τὸ δὲ τῆς μανίας καὶ παραλύσεως βλάπτον διορθοῦσθαι.

Endlich bezieht auf die Θηβαικά Ed. Schwartz noch das Scholion Pind. Isthm. I 79, wo in einer Citatenreibe über Minyas auch Aristodem begegnet. 'Αριστόδημος δε Άλεοῦ τὸν Μινύαν, καὶ τοὺς 'Αργοναύτας δὲ Μινύας ἐντεῦθεν γράφει προςηγορεῦσθαι. Aleos nebst Minyas kommen aber in Theben nicht vor, Aleos nur noch in Haliartos, wo Rhadamantys als zweiter Gemahl der Alkmene diesen Nebennamen hat und mit ihr zusammen bestattet ist, Plutarch de genio Socr. 5, Lys. 28. Sollte dieser Aleos als späterer Gatte Alkmenes auch in einem thebanischen Epigramm erwähnt gewesen sein? Dass nämlich über Alkmenes Ehe, Tod und Grab von Aristodem gehandelt ist, lässt sich aus Pausanias IX 11, 1 und 16, 7 wahrscheinlich machen. Doch bleibt auch unter dieser Voraussetzung die Verbindung des angeführten Fragments mit den Epigrammata zweifelhaft; und wie kommen Minyas und die Minyer-Argonauten hinein? Somit erscheint es gerathen in unserem Zusammenhange von dem Pindarscholion ganz abzusehen.

Wie also die Einzelprüfung der sicheren Fragmente theils bestätigt theils wohl zulässt, boten Aristodems Επιγράμματα Θηβαικά eine Sammlung thebanischer Epigramme, die in Commentaren erläutert, insbesondere an der Hand litterarischer Zeugnisse auf ihre mythographischen und topographischen Angaben geprüft wurden. Obwohl nun die erhaltenen oder vorausgesetzten Epigramme, z. B. fr. VII, nicht über das 4. Jahrhundert hinauszuweisen scheinen, so kann der Sammler auch ältere Gedichte aufgenommen haben, wie die Inschriften aus dem Ismenion bei Herodot V 59. Das dürfte auch ihm noch möglich gewesen sein trotz der mehrfachen voraufgegangenen Zerstörungen Thebens, siehe das Einzelne bei Wilamowitz a. a. O. 201 ff.; denn jene Epigramme hatten zumeist sacrale Bedeutung und waren demgemäss oft auch durch ihren Standort vor Feindeshand sicher. Nur die Belagerung nach der Schlacht bei Plataeae hatte in der südlichen Vorstadt auch die Heiligthümer

betroffen, darunter wohl das Ismenion: von den späteren Zerstörungen ist das Gegentheil entweder ausdrücklich bezeugt, so 335 und 146, oder doch höchst glaublich, so 290. Auch wurden solche Epigramme, wo wirklich vernichtet, gewiss baldigst erneuert, hier und da wohl auch durch andere ersetzt oder gar ganz neue hinzugethan 1); so könnte die eine der Ismenioninschriften (80b), die nach Preger nach dem Muster von 80° verfertigt ist, erst beim Wiederaufbau des Tempels (nach 479) abgefasst sein; so vermuthet Kaibel für das Gedicht auf Xenokrates, den Helden von Leuktra, erheblich spätere Abfassung, Nr. 768° = pr. p. XVII; endlich ist überall in Griechenland eine ganze Reihe von Versinschriften nachweisbar, die sich als alt geben, aber zu irgend einem politischen oder sacralen Zweck sicher erst später aufgezeichnet sind, Preger Nr. 29, 32, 63, 81, 89, 95 und viele andere. Nun ist Theben gerade am Ende des 4. Jahrhunderts, dem ja die Gedichte anzugehören scheinen, durch Kassander wieder erbaut: bei dieser Gelegenheit können sowohl alte Inschriften renovirt, wie auch ganz neue an sacralen oder mythischen Orten angebracht worden sein. Doch könnte auch zu Aristodems Zeit eine Wiederherstellung solcher Gedichte stattgefunden haben, die der Grammatiker dann in officiellem Auftrage geleitet hätte. Damit wurde sich die von Schwartz gegebene Deutung seines Beinamens ὁ Θηβαΐος, neben ὁ 'Aλεξανδοεύς, gut vereinigen; die Thebaner könnten ihn nach der Vertreibung der Grammatiker durch Ptolemaios Physkon, um 139, bei sich aufgenommen und ihm das Bürgerrecht verliehen haben: die Ehrung wäre dann veranlasst gewesen nicht bloss durch seine allgemeinen wissenschaftlichen Verdienste um Thebens grössten

<sup>1)</sup> Nach Dio Chrysostomos, der wohl selbst in Theben gewesen ist, sollen die Thebaner ἀναστάτου τῆς πόλεως γενομένης καὶ νῦν ἔτι σχεδὸν οὕσης πλὴν μικροῦ μέρους, τῆς Καδμείας, von allen Heiligthümern, Statuen und ἐπιγραφαί nur den Hermes mit dem Epigramm περὶ τῆς αὐλητικῆς erneuert haben: καὶ νῦν ἐτι ἐπὶ μέσης τῆς ἀρχαίας ἀγορῶς ἔν τοῦτο ἄγαλμα ἔστηκεν ἐν τοῖς ἐρειπίοις, Ευδοίς. § 121 = I 212 v. Arn., Preger Nr. 162. Doch ist das rhetorische Uebertreibung; denn an anderer Stelle kennt Dio noch den Herakles-Alkaios, Rhod. § 92 = I 246; jedenfalls gilt es hōchstens für Dios Zeit, 200 Jahre nach Aristodem, und passt ganz zu dem traurigen Bilde, das Theben nach der Zerstörung durch Sulla zeigt. — Erneuerungen älterer Epigramme sind übrigens auch noch aus byzantinischer Zeit bezeugt, so das Epigramm über die Thaten der Megarer im Perserkriege, Kaibel Nr. 461, und das für den Megarer Orsippos, Olympionike Ol. 15, Kaibel Nr. 843.

Dichter (περί Πινδάρου) und um die Sagengeschichte der Stadt, sondern durch eine ganz besondere Leistung, die Erneuerung der Epigramme. Diese Thätigkeit im Dienste seiner Adoptivheimath konnte aber dem Aristodem willkommene Gelegenheit bieten, die Ergebnisse seiner Sagen- und Ortsforschung zu öffentlicher Kenntniss und Anerkennung zu bringen: er hatte es ja in der Hand für die betreffende Oertlichkeit aus dem gesammten Vorrathe aller ihm zur Verfügung stehenden Epigramme - sei es aus litterarischen und inschriftlichen Quellen, sei es aus mündlicher oder schriftlicher Privatüberlieferung - nur solche auszuwählen, die mit seinen eigenen, scharf ausgeprägten Anschauungen stimmten; nöthigenfalls konnte er sogar selbst ein Epigramm liefern, das seine Ansicht aussprach. Sein Buch hätte dann die Begründung im einzelnen vorgelegt und neben den approbirten auch die zurückgewiesenen Gedichte enthalten; in besonderen Fällen, wie fr. V (Niobiden) und fr. VII (Dionysos' Inderfeldzug), wurde durch die grundsätzliche Ablehnung der in Frage kommenden Epigramme auch ihr Ausschluss von der öffentlichen Aufzeichnung gerechtfertigt. -In jedem Falle erhellt der besondere Werth seines Werkes für die thebanische Topographie, wie nach den Fragmenten anzunehmen ist, in erster Linie die mythische: diese kam in den Commentaren der Epigramme zu eingehender und entscheidender Erörterung. Dabei zog Aristodem mythographische Zeugnisse aus weitestem Umkreise heran, baute aber durchaus auf den Grundlagen weiter, die sein Lehrer Aristarch aus Homer für die Sagenkritik gewonnen hatte. So erscheint in ihm ein höchst bedeutsamer Vertreter der aristarchischen Schule, der seine wissenschaftliche Arbeit sogar auf Steingedichte ausdehnte. Solche Studien scheinen aber auch sonst der alexandrinischen Grammatik nicht fern gelegen zu haben: um von Polemon abzusehen (sollte er übrigens nicht doch zu Aristophanes von Byzanz in wissenschaftlicher Beziehung gestanden haben, sodass auch sein Werk περί ἀδόξων δημάτων neben Aristophanes' λέξεις zu stellen wäre? Suid. u. Πολέμων, Preller Polem. fragm. p. 10, dagegen Susemihl I 666 Anm.), so wird Eratosthenes' Schüler Mnaseas für die συναγωγή Δελφικών χρησμών nicht bloss litterarische, sondern auch inschriftliche Zeugnisse herangezogen haben, FHG III 157, besonders fr. 47, wo der Anfang des Laiosorakels von der Vulgata abweicht.

Den Dichterexegeten, die uns die spärlichen Reste der Έπι-

γράμματα Θηβαικά überliefern, waren naturgemäss in erster Hinsicht die topographischen Angaben nebst der mythographischen Gelehrsamkeit nutzbar: die Epigramme selbst liessen sie in der Regel weg, oder zogen sie höchstens in Prosa aus. Dadurch ging eine reiche Fülle eigenartiger und jedenfalls inhaltlich werthvoller Gedichte verloren. Aber wenn trotzdem gerade aus Theben noch verhältnissmässig viel mythische Inschriften vorliegen, Preger p. 67 Anm. 1, so ist das Aristodem zu danken. Seine Sammlung ist gewiss nicht bloss Theon und Genossen bekannt gewesen. Unter anderen kann schon der muthmaassliche Interpolator des Peplos die Επιγράμματα Θηβαικά zur Hand gehabt haben, Wendling de Peplo p. 59, siehe das Epigramm Έχτορι τόνδε in fr. I. Stand aber dies Gedicht schon im alten Peplos, so haben eben die Peripatetiker derartige schon von Historikern und Localantiquaren gern beachteten Zeugnisse zuerst systematisch für Geschichts- und Sagenforschung ausgenutzt und auch hierin den späteren Gelehrten die Wege gewiesen.

II.

Bei einem Werke wie Aristodems Epigrammata geben Name und Zeit des Verfassers, sowie sein Stoff von vornherein die vollste Berechtigung, über die benannten Bruchstücke hinaus nach weiteren Resten zu suchen. Die wenigen mythischen Oertlichkeiten des sagenberühmten Theben, die in den sicheren Fragmenten begegnen, bilden ja durchaus keine geschlossene Reihe. Ebensowenig ist abzusehen, weshalb Aristodem sich gerade auf die oben berührten Stätten, Götter oder Heroen beschränkt haben sollte: selbst der uns vorliegende Bestand an thebanischen Epigrammen reicht weiter. Endlich ist ja ein höchst schätzbares Stückchen des Werkes ohne Aristodems Namen auf uns gekommen, das Epigramm afd elohe Mr. v. nebst den dazu gehörigen Bemerkungen aus Theon; vgl. auch die sonst angemerkten Bruchstücke, zu fr. I, III, V.

Insbesondere aber drängt sich die Vermuthung auf, dass neben den Όμολωίδες ἀργύγιαι Κοηναΐαι (fr. II, III, IV) auch die anderen Thore der ἐπτάπυλαι Θῆβαι bei Aristodem behandelt worden seien. Nun liefern aber die Phoenissenscholien nebst den verwandten Quellen gelehrtes Material zu allen diesen Thoren, und dieses gleicht auch in Einzelheiten dem aus Aristodem bezeugten oder sicher erwiesenen. Die wichtigsten dieser Reste aristodemischer Forschung oder Gelehrsamkeit hat bereits Wilamo-

witz, a. a. 0. 210 ff., vorgelegt und durch die Parallelzeugnisse erläutert: Κρηναΐαι S. 217, Βορραΐαι Έβδομαὶ Βοιώτιαι Ύψισται 218, Ἡλέκτραι 210, Προιτίδες 212, Νήιται 214. Ich wiederhole daraus nur die besonders reichen Bemerkungen zu Ἡλέκτραι und Νήιται.

Nήtται.

Schol. Phoen. 1104: a) η ἀπὸ Νηίδος τῆς Δμφίονος καὶ Νίοβης, b) η ἔπεὶ νέαταί εἰσιν (daraus Hesych u. Ν. ταῖς πρώταις καὶ τελευταίαις, Wil. a. a. O.), c) ὁ δὲ Φερεκύδης ἀπὸ Νηίδος = τῆς Ζήθου θυγατρός (vgl. Schol. Sept. 460 ταῖς ἀπὸ Νηίδος = a oder c). Pherekydes' Erzählung steht vollständiger in dem Scholion zu τ 518: τῆ Νυκτέως Ζεὺς μίγνυται ἐξ ἦς Ζῆθος γίνονται καὶ Δμφίων. οὖται τὰς Θήβας οἰκοῦσι πρῶτοι καὶ καλοῦνται Διὸς κοῦροι λευκοπῶλοι.') γαμεῖ δὲ Ζῆθος μὲν ᾿Αηδόνα τὴν τοῦ Πανδαρέου τῶν δὲ γίνεται Ἱτυλος καὶ Νηίς . . . . ως φησι Φερεκύδης. Deutung a) ist gleicher Art wie die von den ψευδολογεῖν βουλόμενοι (IIb) für die 'Ομολωίδες aufgestellte; b) erinnert an 'Ωγυγίαι = ἀρχαῖαι in fr. III. Aristodem wird sich keiner der beiden angeschlossen haben; vielleicht dagegen dem Pherekydes, dessen Stemma er zum Theil durch τ 518—523 bestätigt sah, wo allerdings Νηίς nicht genannt wird.

Ήλέκτραι.

Schol. Phoen. 1129 in zwei Fassungen erhalten, mit drei Deutungen: a) ἀπὸ Ἡλέκτρας τῆς Ἅτλαντος καὶ Πληιόνης. ἱστορεῖται δὲ ἡ Ἡλέκτρα τρεῖς παῖδας ἔχειν Δάρδανον, Ἡετίωνα, ὅν καὶ Ἰασίωνα ἀνόμασαν, καὶ Ίαριονίαν. ἡν γήμαντα τὸν Κάδμον ἀπὸ τῆς μητρὸς αὐτῆς Ἡλεκτρίδας πύλας ὀνομάσαι τῆς Θήβης. ἔνιοι δὲ ἀπὸ Ἡλέκτρας τῆς Ἁρμονίας μητρός, ἡς εἶναι ἀνάθημά φασι τὸ ἐν Τροία παλλάδιον τὸ κλαπὲν ὑπὸ Ὀδυσσέως καὶ Διομήδους (— Schol. Sept. 423 ταῖς ἀπὸ Ἡλέκτρας θυγατρὸς τοῦ Ἦτλαντος καλουμέναις). b) οἱ δὲ ἀπὸ Ἡλέκτρας μιᾶς τῶν Ἁμφίονος θυγατέρων — ἢ ἀπὸ Ἡλέκτρας τῆς Ἁμφίονος. c) ἢ ἀπὸ Ἡλεκτρυόνος τοῦ πατρὸς Ἦλεμήνης.

Deutung a) stammt aus Hellanikos' Τοωικά, wie Schol. Apoll. Rhod. I 916 zeigt, wo auch der echte Name Ἡλεκτουώνη steht: dem

Darauf nimmt Bezug Schol. Phoen. 606 καὶ θεῶν τῶν λευκοπώ λων δώματα: Κάστορος ἢ Πολυδεύκους ἢ Ζήθου καὶ Αμφίονος, ὅπερ ἄμεινον.

Hellanikos folgt Ephoros, zu *Phoen*. 7. Für c) ist Pherekydes Gewährsmann, wie aus Antonin. Liberal. 33 zu schliessen, Wilam. 210. Pherekydes' Angabe scheint auch dem Chrysipp zu Pind. *Isthm*. IV 104 τῷ μὲν ἀλεκτῷᾶν ὕπερθεν bekannt gewesen zu sein. In b) endlich begegnen wiederum die ψευδολογεῖν βουλόμενοι.

Es mögen nun auch andere Aristodemstücke Platz finden, die 3 für sein Werk noch einiges Neue lehren. Auf die Όγκαται können sich folgende Scholien bezogen haben. a) Schol. Phoen. 1062 (δοκει "Αθηνά συμπράξαι τῷ Κάδμψ κατὰ τῶν Σπαρτῶν), διὸ καὶ ἱδρύσατο ταύτην "Όγκαν προσαγορεύσας τῆ τῶν Φοινίκων διαλέκτψ. ἐπεγέγραπτο δὲ τῷ ἱερῷ τούτψ.

Όγκας νηὸς δό' ἐστὶν 'Αθήνης ὅν ποτε Κάδμος εἴσατο βοῦν θ' ἱέρευσεν ὅτ' ἔκτισεν ἄστυ τὸ Θήβης (Preger Nr. 206).

Schol. Sept. 164 Όγκα: ή Αθηνά παρά Θηβαίοις (ἐπεύχεται δὲ τὴν ἐπιχώριον 'Αθηνᾶν . . . .). 'Ογκαῖα 'Αθηνᾶ τιμᾶται παρά Θηβαίοις, Όγκα δὲ παρά τοῖς Φοίνιξιν. καὶ Όγκαῖαι πύλαι· μέμνηται καὶ 'Αντίμαχος καὶ 'Ριανός (Ηράκλεια? Meineke An. Al. 202). Φοινιξ δὲ ἄνωθεν ὁ Κάδμος, vgl. Hesych "Ογγα 'Αθηνᾶ έν Θήβαις ἐπιχώριος, ἐπώνυμον ἔχουσα . . . . (vielleicht ναόν zu ergänzen). Steph. Byz. Όγκαζαι πύλαι Θηβών. Εύφορίων Θρακί. Όγκα γάρ ή Αθηνά κατά Φοίνικας. b) Ηεsych Όγκας 'Αθηνᾶς' τὰς ώγυγίας πύλας λέγει (aus einem Scholion zu Aesch. Sept. 486: eine selbständige Deutung, die daraus abgeleitet ist, dass bei Aeschylos die Ὠγύγιαι, bei Euripides die 'Ογκαΐαι fehlen, Wilamowitz 217; sie kann von Aristodem angemerkt sein, wie die Varianten bei den anderen Thoren). - Das Scholion zu Aesch. Sept. 149 und Stephanos u. Όγκ. πύλαι (a) stehen mit einander in deutlichem Zusammenhang, und gleichermaassen mit dem Phoenissenscholion: dieses aber bietet ein Epigramm ähnlicher Art wie ald' slow M. v. Somit gehen alle drei Excerpte in a) auf die Epigrammata zurück, vgl. fr. II. und II. Dagegen sieht Wentzel de grammaticis Graecis quaestiones selectae (Göttingen 1890) im Aeschylosscholion eine vollständigere Fassung des Artikels 'Όγκα aus den Έπικλήσεις, der verkürzt im Scholion zu Pind. Ol. II 45 (vgl. auch Paus. IX 12, 3) vorzuliegen scheint, Wentzel VII 35. Doch steht im Pindarscholion nichts von den πύλαι, wie im Aeschylosscholion und bei Stephanos: ausserdem zeigen die Aeschylosscholien wenig sichere Spuren der Ἐπικλήσεις (bei

Wentzel nur VII 25), während gerade für den Septemcommentar die Benutzung Aristodems feststeht. — Unter den Citaten sind neben Antimachos besonders bemerkenswerth Rhianos und Euphorion, der allerdings von Stephanos selbst eingefügt sein könnte. Doch zeigt das Rhianoscitat allein schon, dass Aristodem nicht bloss spätere Prosaiker, wie Armenidas und vielleicht Dionysios Skytobrachion, sondern auch alexandrinische Dichter berücksichtigt hat; das wird sich noch weiter bestätigen.

Als Erbauer der Thore wie der ganzen Befestigung galten bei Aristodem Amphion und Zethos, gemäss λ 263, s. o. S. 48: auch über diese sind gelehrte Bemerkungen aus den Ἐπιγράμματα nachweisbar.

Mehr Material liegt aber für die Sage von Amphions Saitenspiel vor. Auch diese ist in thebanischen Epigrammen ohne Zweifel

<sup>1)</sup> Ἐπιγράμματα und Ἐπικλήσειε treffen noch in einem andern Artikel zusammen, Ὁμολῷσος Ζεύς, bei Photios — Hesych Ὁμολῷσος: Weutzel II 9 VII 20, vgl. oben S. 45. Sollte aus diesen Berührungen auf Abhängigkeit von Aristodem zu schliessen sein? Ein berühmtes Sammelwerk eines anderen Schülers des Aristarch hat dem Verfasser der Ἐπικλήσειε sicher vorgelegen, Apollodor περὶ ἢεῶν, Wentzel VII 40 ff. Allerdings berührte sich dieses inhaltlich unmittelbar mit der Sammlung der Götternamen. Doch konnte der Sammler sehr wohl auch Werke heranziehen, die für einzelne Cultstätten neben sonstigem Material die heimischen Götternamen lieferten, wie das die Ἐπιγράμματα thaten, Athena Onka, Zeus Homoloos, vielleicht auch Dionysos Kadmeios (Paus. IX 12, 4).

herührt worden, wie noch in zwei späten Steingedichten aus Athen, Kaibel Nr. 1053 und 1054:

οὐ τάδε θελξιμέλης 'Αμφιονίς ἥραρε φόρμιγξ οὐδὲ Κυκλωπείας χειρὸς ἔδειμε βία (3. Jahrh. n. Chr.) und

'Αμφίων μούσαις κιθάρης ἔστησ' ἐπὶ Θήβης τείχεα' νῦν δ' ἐπ' ἐμᾶς πατρίδος Ἰλλύριος κτλ. (4. Jahrh.). Jedenfalls hat Aristodem, der selber Homers Version als einzig masssgebende betrachtete, sich mit jener vornehmlich in der späteren Dichtung ausgebildeten Sage beschäftigt. Das beweist Scholion 5 Phoen. 287 ἐπτάστομον πύργωμα: ἐπτάπυλος ἡ Θήβη κατεσκεύαστο ὅτι πρὸς τὴν ἐπτάχορδον λύραν τοῦ 'Αμφίονος κιθαρίζοντος ἐτειχοδομήθη = Schol. Δ 406 (Τ) ἐπταπύλοιο: πρὸς γὰρ ἐπτάχορδον 'Αμφίονος λύραν ἡρμόσθη. Diese Deutung der Siebenzahl der Thore führt aber in das Bereich der alexandrinischen Dichtung, wohin schon fr. 3 wies. Denn (abgesehen von Philostratos Imag. 1 10) begegnet sie nur noch einmal Anthol. Pal. IX 250, 'Ονέστου:

\*Εστην έν φόρμιγγι,') κατηρείφθην δε σὺν αὐλῷ Θήβη· φεῦ Μούσης ἔμπαλιν ἁρμονίης. κωφὰ δέ μοι κεῖται λυροθελγέα λείψανα πύργων, πέτροι μουσοδόμοις τείχεσιν αὐτόμολοι, σῆς χερὸς, 'Αμφίων, ἄπονος χάρις' ἑπτάπυλον γὰρ πάτρην ἑπταμίτῳ τείχισας ἐν κιθάρη.

Onestes, dessen Zeit nicht genauer bestimmbar scheint, beschränkt hier auf Thebens Mauern ein Motiv, das er und Philippos von Thessalonike auch für Thebens ganze Geschichte durchführen; Anth. IX 216 Ovéarov Koqurdiov:

'Αρμονίης ίερον φήσεις γάμον, άλλ' άθέμιστος Οἰδίποδος. λέξεις 'Αντιγόνην όσίην, άλλὰ κασίγνητοι μιαρώτατοι. ἄμβροτος Ἰνώ, άλλ 'Αθάμας τλήμων. τειχομελης κιθάρη, άλλ' αὐλὸς δύσμουσος. ἴδ' ὡς ἐκεράσσατο Θήβη δαίμων ἐσθλὰ κακοῖς κεἰς ἕν ἔμιξεν ἴσα — desgl. ΙΧ 253 Φιλίππου Θεσσαλονικέως:

<sup>1)</sup> Vgl. Eur. Phoen. 823 φόρμιγγί τε τείχεα Θήβας τᾶς 'Αμφιονίας τε λύρας ὕπο πύργος ἀνέστα: auch die beiden gleich zu citirenden Gedichte klingen an dies Chorlied mehrfach an.

Έν Θήβαις Κάδμου κλεινός γάμος, άλλὰ μυσαχθής Οἰδιποδος. τελέτας Εὔιος ἤσπασατο, ᾶς γελάσας Πενθεὺς ἀδύρατο. τείχεα χορδαῖς ἔστη καὶ λωτοῖς ἔστενε λυόμενα. Αντιόπης ὅσίη, χαλεπὴ δ' ἀδὶς Ἰοκάστης. ἦν Ἰνὰ φιλόπαις, άλλ' ἀσεβὴς Αθάμας. οἰκτρὸν ἀεὶ πτολίεθρον. Ἰδ' ὡς ἐσθλῶν περὶ Θήβας μύθων καὶ στυγνῶν ἤρκεσεν ἱστορίη.

Wie diesen beiden Gedichten, so liegt auch dem des Onestes Eστην έν φόρμιγγι ein älteres Muster, doch wohl ein Epigramm, zu Grunde. Dieses kann nun nicht voralexandrinisch sein, da es auf die Zerstörung durch Alexander hindeutet1): ausser dieser könnte höchstens noch die nächste, durch Demetrios, in Betracht kommen; denn die dann folgenden, durch Metellus und Sulla, fanden vermuthlich keine Mauern mehr vor, Wilamowitz 205. Somit hat Aristodem, wie er in fr. 3 Alexandriner citirt, in fr. 5 auf eine alexandrinische Version Bezug genommen - gleichgültig aus welcher Veranlassung, sei es um jene Sage als ψεῦδος hinzustellen, sei es um eine Parallele zu seinem Epigramme zu citiren. Vielleicht aber erklärt sich der Zusammenhang zwischen Aristodem und dem Gedichte Eozny Er φόρμιγγι einfach daraus, dass dem Onestes geradezu ein Epigramm der aristodemischen Sammlung vorgelegen hat. Dieses wäre dann für die Mauern Thebens, genauer für ein Trümmerstück bestimmt gewesen, das redend eingeführt werden konnte, wie auf einem Wiener Stein aus Aegypten eine Säulenhalle spricht, Kaibel Nr. 1049: ώλετο καὶ Θήβης τείχεα περθόμενα. τοῦτο δὲ τεῖχος ἐμὸν πολεμόχλονον έχθει "Αρηα χτλ.

Wie aber die obige Deutung der Siebenzahl der Thore, mögen auch die Deutungen ihrer Namen von Amphionstöchtern (oder -söhnen) alexandrinischen Ursprunges sein fr. II<sup>b</sup> u. s. w.: sie sind ja sicher jünger als das 5. Jahrhundert. Gerade die alexandrinischen Versionen der Amphionsage, die sich besonders weit von Homer ent-

<sup>1)</sup> Das σὰν αὐλῷ findet sich nur noch einmal bei einer Zerstörung Thebens bezeugt, und da eben bei der vom Jahre 335, Tzetzes Chiliad. VII 406 ff.: ὅϑεν ἀλέξανδρος ϑυμῷ τὰς Θήβας κατασκάπτει ϑρηνή ἔεσιν αὐλήμασιν αὐλοῦντος Ἰσμηνίου ὁ Ἰσμηνίας ηὔλει γὰς, αἱ Θῆβαι δ΄ ἐπορθοῦντο ἄσπερ τὸ πρὶν ἐκτίζοντο ᾿Αμφίονος τῷ λύρᾳ. Wenn hier αὐλός und λύρα gegenübergestellt werden, wie in den Gedichten der Anthologie, so kann Tzetzes auch in den andern Punkten gutes Material verarbeiten.

fernten, konnten einen Aristarcheer zu dem Tadel des ψευδολογείν βούλεσθαι veranlassen. Derartige Alexandrinercitate finden sich nun mit anderen zusammen in folgenden Scholien: Schol. zu Apoll. Rhod. I 735—741 ἐν δ' ἔσαν ἀντιόπης ἀσωπίδος υἱέε δοιώ, ἀμφίων καὶ Ζῆθος ἀπύργωτος δ' ἔτι Θήβη κείτο πέλας, τῆς οῖ γε νέον βάλλοντο δομαίους ἱέμενοι. Ζῆθος μὲν ἐπωμαδὸν ἡέρταζεν . . . . . . ἀμφίων δ' ἐπὶ οῖ χρυσέη φόρμιγγι λιγαίνων ἥιε κτλ.

δύο 'Αντιόπαι έγένοντο, ή μέν Νυκτέως, ή δὲ 'Ασωποῦ . . . . , ἦς καὶ Διὸς 'Αμφίων καὶ Ζῆθος, οῖ καὶ τὰς Θήβας ἐτείχισαν, ὡς καὶ Θμηρός φησιν 'οῖ πρῶτοι Θήβης Εδος ἔκτισαν ἐπταπύλοιο' (λ 263). Φερεκύδης δὲ καὶ τὴν αἰτίαν παραδίδωσι, διότι Φλεγύας πολεμίους ὄντας εἰλαβοῦντο [βασιλεύοντι Κάδμφ].')

Schol. λ 260 'Αντιόπην . . . . 'Ασωποίο θύγατρα: (ὁ μὲν ποιητης 'Ασωποῦ), οἱ δὲ τραγικοὶ Νυκτέως. ~ Νυκτέως αὐτην οἱ νεώτεροι ἱστοροῦσιν.

Schol. λ 262: ὅτι οἱ περὶ ᾿Αμφίονα ἐτείχισαν τὰς Θήβας διὰ τὸ δεδοικέναι τοὺς Φλεγύας μετὰ δὲ τὴν τελευτὴν αὐτῶν κατασκαφείσης τῆς πόλεως ὑπὸ Εὐρυμάχου τοῦ Φλεγυῶν βασιλέως Κάδμος ὕστερον ἐλθών ἀνέκτισε τὴν Θήβην (aus Pherekydes, vgl. oben und Schol. N 302 . . . . καὶ Φερεκύδης δὲ ἱστορεῖ περὶ Φλεγυῶν. καὶ γὰρ αὐτὰς τὰς Θήβας ὑπ' ᾿Αμφίονος καὶ Ζήθου διὰ τοῦτο τετειχίσθαι, διὰ τὸ δέος τῶν Φλεγυῶν. ) μετὰ δὲ ταῦτα τὰς Θήβας ἀναιρεθῆναι Εὐρυμάχου

<sup>1)</sup> Pherekydes, der seine Erzählung am genealogischen Faden aufreiht, handelt zwar über Kadmos in Buch V, über Amphion in X, aber er muss Amphion zeitlich vor Kadmos angesetzt haben, wenn anders die Scholien λ 262, N 302, τ 518 (s. o. S. 61) zuverlässig sind. Also streicht Heyne im Apolloniosscholion mit Recht die Worte βασιλείοντι Κάδμφ (zu Apollodors Bibl. S. 235). Deshalb brauchen sie aber nicht erst durch die Abschreiber interpolirt zu sein. Denn abweichend von Pherekydes erscheinen in einer nicht näher bekannten Sage Kadmos und Amphion als Zeitgenossen, und diese Sage wurde bei Aristodem erwähnt, fr. ll b. Somit können die oben eingeklammerten Worte auf einer schon früh (vielleicht durch Theon selbst) entstandenen Vermischung der beiden bei Aristodem citirten Versionen beruhen (Pherekydes + x). Oder sind sie verschrieben aus βασιλείοντος Εὐρυμάχου, das als nähere Bestimmung zu Φλεγύας πολεμίους ὅντας angefügt sein konnte? Vgl. Schol. N 302.

<sup>2)</sup> Vgl. über diese von Maass mit Unrecht gestrichenen Worte C. Luetke Pherecydea, Gott. 1893, p. 21.

βασιλεύοντος καὶ ἔρημον γενέσθαι τὴν πόλιν μέχρι τῆς Κάδμου ἀφίξεως).

Schol. λ 264 πύργωσάν τ' έπεὶ οὐ μὲν ἀπύργωτόν γ' ἐδύναντο ναιέμεν κτλ.: διὰ τοὺς Φλεγύας· μετὰ δὲ τὴν τελευτὴν αὐτῶν Εὐρύμαχος ἡρήμωσε τὰς Θήβας, ῶς φησι Φερεκύδης ἐν δεκάτη.

Schol. Apoll. I 740 s. oben: ὅτι δὲ ἦχολούθησαν τῆ ᾿Αμ- 6<sup>b</sup> φίονος λύρα οἱ λίθοι αὐτόματοι ἱστορεῖ καὶ ᾿Αρμενίδας ἐν πρώτψ τὴν δὲ λύραν δοθῆναι Ἦφιονι ὑπὸ Μουσῶν φησιν, Διοσχορίδης δὲ ὑπὸ ᾿Απόλλωνος. καὶ Φερεκύδης δὲ ἐν τῆ δεκάτη ἱστορεῖ ὑπὸ Μουσῶν: aus der vollständigeren Fassung bei Probus zu Vergil. Eclog. Il 25 ist hinzuzufügen:

Phanocles et Alexander (in Musis? über dies Gedicht Meineke An. Al. 225) lyram a Mercurio muneri datam dicunt, quod primus † euianaram liberavit (ei in ara libaverit Meineke, ei aram consecravit Keil, vgl. Paus. IX 5, 6).

Beide Scholienmassen zu Homer λ 260 ff. und zu Apollonios gehen auf Grammatiker zurück, die Aristodem zur Hand gehabt haben, die sectatores bezw. adversarii Aristarchi und Theon. Die unter a) gegebenen Varianten (meist Pherekydes) fügen sich fast von selbst in den Zusammenhang der Ἐπιγράμματα Θηβαικά ein, fr. IIb und III: auch das Homercitat könnte dahin weisen. Ebenso führen auf Aristodem die Hauptzeugnisse in b), Pherekydes und Armenidas. Dazu kommen noch die Alexandriner (Alexander, Phanokles, Dioskorides), die an und für sich von Theon selbst genannt sein könnten: da indessen Apollonios überhaupt nichts von der Verleihung der Leier sagt, so bot der Dichter selbst seinem Erklärer keinen directen Anlass, über diesen Punkt auch andere Alexandriner einzusehen.¹)

<sup>1)</sup> Für Schol. Apoll. I 740 hat Wilamowitz (Hom. Untersuch. 342) als Quelle Alexander Polyistors Korinnacommentar vermuthet, bei dem dann Abhängigkeit von Aristodem zu statuiren wäre. Doch mag gegenüber dieser Vermuthung auf folgendes hingewiesen werden: 1) steht das einzige bezeugte Fragment aus Alexander, Schol. Apoll. I 551 (s. oben S. 47 A. 1), mit I 740 inhaltlich in keinem Zusammenhange; 2) kann der Umstand, dass in I 551 Armenidas bei Alexander citirt wird, nichts für die Herkunft von I 740 beweisen, da jener Localhistoriker auch von dem in den Apolloniosscholien sicher benutzten Aristodem berücksichtigt ist; 3) nöthigt a priori nichts dazu, in dem Alexander bei Probus den Grammatiker zu sehen, statt des Dichters, der auch sonst in mythographischen Citaten begegnet, so in den Scholien Eur. Andr. 32 (Lysimach. fr. IV), \$\Pi\$ 86/87, Lyk. 265.

Neben dem Sänger Amphion weist die thebanische Localsage auch einen mythischen Dichter auf, Linos: über ihn handelt das Scholion Townl. zu Σ 570 τοῖσιν δ' ἐν μέσσοισι πάῖς φόρμιγγι λιγείη ἱμερόεν κιθάριζε, λίνον δ' ὑπὸ καλὸν ἄειδεν: (᾿Αρίσταρχος εἶδος ϣδῆς τὸν λίνον, ὡς παιᾶνα ἥ τι τοιοῦτον ἡ δὲ περὶ τὸν Αίνον ἱστορία καὶ παρὰ Φιλοχόρω ἐν τῆ τθ (ἐν τῆ ᾿Ατθίδι Βϋckh) καὶ παρὰ Μελανιππίδη ἡ τε καλουμένη Σφαῖρα ποίημά ἐστιν εἰς τὸν Αίνον, ἀναφέρεται δὲ εἰς Ὅρφέα. ὁ δὲ Φιλόχορος ὑπ' ᾿Απόλλωνός φησιν αὐτὸν ἀναιρεθῆναι, ὅτι ⟨οὖτος?⟩ τὸ λίνον καταλύσας πρῶτος χορδαῖς ἐχρήσατο εἰς τὰ ὄργανα).

φασὶ δὲ αὐτὸν ἐν Θήβαις ταφῆναι καὶ τιμᾶσθαι ὑπὸ 7 ποιητών θεηνώδεσιν ἀπαρχαῖς. ἐπιγραφὴ ἔστιν ἐν Θήβαις

Ω Λίνε πᾶσι θεοῖσι τετιμένε, σοὶ γὰρ ἔδωκαν άθάνατοι πρώτψ μέλος ἀνθρώποισιν ἀεῖσαι ἐν ποδὶ δεξιτερῷ. Μοῦσαι δέ σε θρήνεον αὐταὶ μυρόμεναι μόλπησιν, ἐπεὶ λίπες ἡλίου αὐγάς (Preger Nr. 18).') ἄλλως.

κρύπτω τὸν θεὸν ἄνδρα Δίνον, Μουσῶν θεράποντα (Nr. 248).
τὸν πολυθρήνητον Δίνον αἴ Δίνον ἡδὲ πατρώα
φοιβείοις βέλεσιν γῆ κατέχει φθίμενον (Nr. 240).
καὶ Ἡσίοδος (fr. 211 Rz.):

Οὐρανίη δ' ἄρ' ἔτικτε Δίνον πολυήρατον υίόν, δν δη ὅσοι βροτοί εἰσιν ἀοιδοὶ καὶ κιθαρισταὶ πάντες μὲν θρηνεῦσιν ἐν εἰλαπίναις τε χοροῖς τε ἀρχόμενοί τε Δίνον καὶ λήγοντες καλέουσιν.

δ μέντοι Ήρακλέα διδάξας μουσικήν ετερος παρά τοῦτόν ἐστιν.

Das Scholion gehört einem der aristarchisirenden Grammatiker, die in fr. I und sonst begegnen. Der erste Theil der höchst ge-

<sup>1)</sup> Kaum älter als 300 v. Chr. Vgl. übrigens Maass in dies. Zischr. XXIII 303, v. Wilamowitz Herakles² II 85. — Einige Aehnlichkeit hat das Polystratosgedicht aus Dyme (Kaibel Nr. 790, vielleicht von Alkaios von Messene verfasst): χαῖρέ μοι κάλλιστε καλῶν ἢιθέων, Πολύστρατε, ἀλκίμφ μάλιστα πάντων Ἡρακλεῖ τετιμένε, δε πάλαι δάμης κτλ. . . . ἀλλ² Εθνησκες, ἐκ δ' ἄρ' ὄσσων οὖ πάρος δεδευμένων Ἡρακλεῖ κατῆλθε δάκρυ, καὶ γοηρὸν ἴαχεν: beidemal wird der Todte (oder der Heros) angeredet, mit äusserst ähnlichen Worten (τετιμένε mit Dativ), beidemal von Göttern beweint, nur dass Herakles' Klage um Polystratos schön gesteigert ist durch den Gegensatz ἐκ δ' ἄρ' ὄσσων οὖ πάρος κτλ., wobei vielleicht Bakchylides V 155 f. vorschwebt φασὶν ἀδεισιβόαν ᾿Αμφιτρύωνος παῖδα μοῦνον δὴ τότε τέγξαι βλέφαρον.

lehrten Anmerkung (von ἡ δὲ περὶ τὸν Δίνον ἱστορία bis εἰς τὰ ὅργανα) stammt mit den Citaten Melanippides und Sphaira aus Philochoros. Denn dieser erscheint unter den namentlich bezeichneten Autoren nicht bloss an erster Stelle, sondern es wird auch allein seine Erzählung wiedergegeben, deren Hauptinhalt das εὕ-ρημα der χορδαί bildet, Phot.-Hesych und Suidas Δίνος: Orphica aber hat Philochoros sicher benutzt, Schol. Eur. Hec. 3.

Von φασὶ δ' αὐτὸν ἐν Θήβαις an handelt es sich aber um den Thebaner Linos, dessen Grab in Theben nebst der ἐπιγραφή angeführt wird. Zusammen mit diesem Epigramm waren in der ursprünglichen Fassung des Scholions auch die vier Hesiodverse citirt, die jetzt unter allws stehen: das zeigen die Worte unmittelbar vor jenem Epigramm καὶ τιμάσθαι ὑπὸ ποιητῶν θοηνιρόδεσιν απαρχαίς, wo ja die Hesiodverse in Prosa zusammengezogen sind. Endlich fügt sich auch die Schlussbemerkung über den Lehrer des Herakles gut in den 2. Theil (über den Thebaner Linos) ein. Dieser ganze Theil steht also für sich: es ist ja ohnehin unwahrscheinlich, dass gerade Philochoros, der Gewährsmann des 1. Theiles, ein thebanisches Epigramm berücksichtigt haben sollte, das ein Linosgrab in Theben bezeichnete. Denn bekanntlich nimmt auch Argos den Linos in Anspruch Paus. II 19, 8, und Philochoros' Zeitgenosse Herakleides Pontikos (Plut. de mus. 3) macht ihn zum Euböer: das gleiche ist von dem Attiker Philochoros zu erwarten.1)

Kann somit der 2. Theil des Scholions nicht aus Philochoros entlehnt sein, so werden wir dagegen mit aller Deutlichkeit auf Aristodem gewiesen. Denn den Mittelpunkt der Bemerkungen über den Thebaner Linos bildet das Epigramm  ${}^5\Omega$  Aire, aus dem der gleiche Localpatriotismus spricht, wie aus aid einer M. v.: hier wird für Theben Linos als der erste Meliker beansprucht, vielleicht als "Schüler" des Amphion zu denken. Die Zusammenstellung des Gedichtes mit den Hesiodversen gewinnt aber gerade für Aristodem besondere Bedeutung: wie nämlich das Epigramm von der Todtenklage der Musen spricht, so Hesiod von den Klageliedern, mit denen Sänger und Leierspieler den Linos ehren. Hesiod ist also zur Er-

Als Thebaner erscheint er nur noch bei Diogenes Laert. procem. 4
 (aus Lobon, Hiller Rh. Mus. 33, 521), wo übrigens sein Grab nach Euboea verlegt wird, in folgendem Epigramm ώδε Αίνον Θηβαΐον έδέξατο γαΐα θανόντα Μούσης Οὐρανίης νίὸν ένστεφάνου.

läuterung mit bewusster Absicht neben das Epigramm gesetzt. -Nächst dem grösseren haben endlich auch die beiden kleinen Epigramme schon bei Aristodem gestanden: zu welchem Zwecke auch sollte der Scholiast sie von sich aus eingefügt haben? Das Distichon τον πολυθοήνητον meint also Theben mit dem stark betonten ήδε πατρώα γη: in dem Epitheton πολυθρήνητον klingt die zweite Hälfte des größeren Gedichtes nach (Μοῦσαι δέ σε θρήνεον) oder Hesiods πάντες μέν Βρηνεύσιν: ausserdem giebt es noch die Todesart an (φοιβείοις βέλεσιν φθίμενον, vgl. Philochoros) und deutet mit Airov al Airov auf ein gelehrtes Etymon von allerog. - Unentschieden mag bleiben, ob die beiden kleinen Gedichte nur Scheinepigramme sind (vgl. Preger; solche führte auch Polemon neben einer wirklichen Grabschrift an, Preger Nr. 1), oder ob sie in Theben auf dem Linosgrab zusammen mit den vier Hexametern wirklich zu lesen waren (vgl. über mehrere Inschriften auf einem Grabe Preger Praef. p. XIX): möglich ist ja auch, dass Aristodem selbst aus den drei oder noch mehr Epigrammen das grosse für die Aufzeichnung auf dem Grab aussonderte und diese Auswahl in seinem Commentar begründete, s. o. S. 59. Endlich könnte er überhaupt auf die Linosfrage näher eingegangen sein und dabei die thebanische Tradition mit der übrigen verglichen haben: dann wäre wohl auch der Philochorosabschnitt dem Homerscholiasten durch Aristodems Vermittelung zugekommen.1)

Die in 1—7 betrachteten mythographischen Zusammenstellungen dürsten ausreichen, um das durch fr. I—VIII angedeutete Bild von den Ἐπιγράμματα Θηβαικά noch in einigen Theilen zu ergänzen und zu klären: insbesondere ist auch hier deutlich, in welchem Umsange die Commentare der Epigramme die thebanische Sagenüberlieserung, poetische wie prosaische, berücksichtigt haben. Diese Beobachtung könnte dazu verführen, in den von Aristodem beeinslussten Scholien und verwandten Quellen noch weiter über den Rahmen unserer Fragmente hinaus den Spuren seiner gelehrten Sammelthätigkeit nachzugehen. Doch würden sich diesem Versuche erhebliche Schwierigkeiten entgegenstellen, besonders von Seiten anderer, in jenen Scholien ebenfalls benutzter Compendien: in erster Linie dürste Lysimachos dem Aristodem erfolgreiche Konkurrenz machen

<sup>1)</sup> Aus dem Scholion Ven. B., das sonst in unserm Zusammenhange belanglos ist, dars vielleicht noch der Zusatz zu καὶ τιμηθηναί θερινή δεσιν ἀπαρχαϊε für Aristodem beansprucht werden: ἃε λινφδίαε ἐκάλουν.

(selbst nach Abzug der vielen Stücke, die ich seiner Zeit mit Unrecht dem Lysimachos zugesprochen habe, S. 45 u. 52). So wird unser Urtheil sich damit bescheiden müssen, dass den Dichterinterpreten des 1. Jahrhunderts v. Chr. und anderen gleichwerthigen Compilatoren erlesenes mythographisches Material für den thebanischen Sagenkreis besonders durch zwei Sammelwerke zugeführt worden ist, Lysimachos'  $\Theta\eta\beta\alpha\iota\kappa\dot{\alpha}$   $\pi\alpha\rho\dot{\alpha}\delta\delta\xi\alpha$  und Aristodems  $E\pi\iota\gamma\rho\dot{\alpha}\iota\mu\alpha\tau\alpha$   $\Theta\eta\beta\alpha\iota\kappa\dot{\alpha}$ — ganz abgesehen von dem grossen, alle Sagenkreise umspannenden Handbuche, Bethe quaest. Diodor. mythogr.: auf eine Sonderung des Gutes jener beiden wird in vielen Fällen verzichtet werden müssen.

Günstigere Aussichten für Aristodem scheint dagegen Pausanias IX zu eröffnen, wo die Nachwirkung seines Werkes an einigen Stellen offen zu Tage liegt, so c. VIII 4—7, vgl. Wilamowitz a. a. O. 222: doch kann diese Frage nur auf Grund eingehender Quellenanalyse des neunten Buches erledigt werden.

Buchsweiler i. E.

WILHELM RADTKE.

## DIE OLYMPIONIKENLISTE AUS OXYRHYNCHOS.

(Nebst einer Tasel).

Die Siegerliste der 75.—83. Olympiade, die unter den werthvollen Funden der zweiten Serie der Oxyrhynchus Papyri vielleicht der werthvollste ist (Pap. 222), hat bereits in dies. Ztschr. XXXV 141 ff. durch Robert, der auch bei der Entzifferung und Herausgabe des Documentes hilfreichen Beistand geleistet hatte, eine eingehende Würdigung erfahren. An einem Punkte, der in dieser ertragreichen Bearbeitung nur vorübergehend berührt wird, möchte ich eine andere Lesung und Erklärung zu geben versuchen.

An drei Stellen der Tasel finden sich räthselhaste Beischriften hinter den Siegernotizen, die ich zunächst in der Umschrift Grenfells hierhersetze:

- 1. I 17 [ $\alpha \sigma \tau$ ] $v \rho \sigma \varsigma$   $\sigma v \rho \alpha x \sigma \sigma \iota \sigma \varsigma$   $\sigma \pi \lambda \epsilon \iota^{\tau}$   $\bar{\sigma}$   $x \rho \alpha \tau \iota \sigma [.]$   $\bar{\alpha}$
- 2. -36 [...]  $\tau \iota \omega r \tau \alpha \rho \alpha r [\tau \iota r \circ \varsigma] \pi \epsilon r \tau \alpha^9 \bar{o} \varphi \iota \lambda \iota \sigma$
- 3. —41 [...]  $\eta\mu\sigma\sigma$   $\pi\alpha\varrho\varrho\alpha\sigma[\iota\sigma\sigma$   $\pi\alpha\iota^{\delta}$   $\pi\alpha\lambda]\eta\nu$   $\bar{\sigma}$   $\kappa\alpha\lambda\lambda\iota\sigma$  Blass hat diese drei gleichartigen Zusätze in folgender Weise aufgelöst:

οὖτος χράτιστος οὖτος φίλιστος οὖτος χάλλιστος.

Robert bemerkt dazu a. O. S. 142: "wer diese Prädicate ertheilte, die Hellanodiken, die Volksstimme oder erst die Verfasser der Olympionikenlisten, ist unklar, ebenso wie oft oder innerhalb welches Zeitraumes sie ertheilt wurden. Keinesfalls in jeder Olympiade; denn wie schon die Herausgeber treffend beobachtet haben, in der 77., wo das Ende sämmtlicher Zeilen erhalten ist [I 20—32], fehlen sie<sup>4</sup>. Diese Begründung macht auf soviel Zweifel und Unklarheiten ausmerksam, dass sie gleichsam selbst dazu ausschent etwas besseres zu suchen. Robert sührt freilich eine ähnliche Prädicirung aus

Hermes XXXVI. S. 72 ff. I 1

Olympionikenliste aus Oxyrhynchos (Oxyrhynchos Papyri n. 222)



Paus. VI 3, 6 an, we von Kratines bemerkt wird τότε ἐγένετο χάλλιστος των έφ' ξαυτοῦ χαὶ σύν τέχνη μάλιστα ἐπάλαισε. Der Zusammenhang zeigt, dass dies wohl nicht aus einer Siegerliste geschöpst ist. Es müsste sonst etwa auch ein Prädicat τεχνικώτατος verliehen worden sein.1) Vielmehr geht das auf anderweitige historische Berichte zurück, wie z. B. Herodot V 47 über Philippos des Butakides Sohn aus Kroton zufügt: ἐων τε 'Ολυμπιονίκης καὶ κάλλιστος Έλλήνων των κατ' έωυτόν. διὰ δὲ τὸ έωυτοῦ κάλλος ήνείκατο παρά Έγεσταίων τὰ οὐδείς ἄλλος. ἐπὶ γὰρ τοῦ τάφου αὐτοῦ ήρωιον ίδρυσάμενοι θυσίησι αὐτὸν ίλάσχονται. Aeholich sind Notizen, wie sie in der Liste des Eusebius hier und da sich finden, z. B. Ol. 57 Λεωνίδας . . . μόνος δὲ καὶ πρώτος ἐπὶ τέσσαρας όλυμπιάδας στεφάνους Όλυμπιαχούς έχει δώδεχα. Auf ihren einfachsten Ausdruck gebracht erscheinen solche Bemerkungen in den Zusätzen dig u. dgl., welche Phlegons Liste wie die neue Tafel zeigen.

Aber solche aus der Sache selbst sich ergebende thatsächliche Feststellungen haben mit der Verleihung von sterotypen Ehrenprädicaten nichts zu thun. Und gesetzt, es sei üblich gewesen in formelhaften Ausdrücken den Preis der Stärke und Schönheit, den die Volksstimme dem und jenem zuerkannte, anzumerken, an dem gillozog, das schon der Form nach nicht unbedenklich ist, scheitert wohl dieser Erklärungsversuch.

Nur erwähnen will ich einen anderen Lösungsversuch, der in der Berl. Phil. Wochenschr. vom 31. März 1900 sich findet, ὄν(ομα) χρατίσ(την) [π]αν(ήγυριν),

was dort übersetzt wird, genannt die beste Festaufführung (Augenweide). Die paläographischen und sprachlichen Schwierigkeiten will ich nicht erörtern. Aber was soll denn dies Ehrenprädicat der Olympiade? Die Beischrift gilt ja doch nicht dem Fest, sonst dürfte sie nicht einem beliebigen Namen, und vor allem nicht zwei Namen derselben Olympiade gegeben werden. Ferner wenn κρατίστη πανήγυρις ein kaum verständliches Griechisch

ist, was soll erst φιλίστη πανήγυρις heissen? Decken wir den

Mantel des Vergessens über diese Lesung und Lösung!

Ich gehe von einem festen Punkte, der Paläographie aus. Die

<sup>1)</sup> Historische Notizen, wie sie in Aristoteles Pinax vorkommen (Schol. Pind. N. III 27) Αεύκαρον φησι τον Ακαρνάνα πρώτον εύτεχνον το πανκράτιον ποιήσαι tragen einen anderen Charakter.

Beischristen sind stark gekürzt. Das geschieht, um die Zeile nicht übermässig auszudehnen, aber es pflegt da doch ein gewisses System beobachtet zu werden. In der Regel findet sich in gelehrten Schristsücken solche Abkürzung (abgesehen von den Trivialkürzungen häusig vorkommender Partikeln und Verbalsormen) nur bei technischen Ausdrücken und Autornamen. In dem Londoner medicinischen Papyrus¹) finden sich so  $\widehat{\in} M = E\mu\pi\epsilon\iota\varrho\iota\kappao\iota$ ,  $\widehat{\in} PA-CICTP = E\varrho\alpha\sigma\iota\sigma\tau\varrho\acute{\alpha}\tau\epsilon\iota\sigma\iota$ ,  $\widehat{N} = re\acute{\omega}\tau\epsilon\varrho\sigma\iota$ . Aehnlich  $\Phi \in P \in \widehat{K}$ 

- Φερεχύδης, ΑΡΙ oder ΑΡΙΟΤΟ = 'Αριστοφάνης, ΑΡΙ = 'Aρίσταρχος in den Scholien des Alkmannpapyrus und sonst in alten grammatischen Tractaten. Was die Fachausdrücke anbetrifft, so ist jedem Kenner grammatischer, mathematischer, philosophischer Handschriften eine Anzahl typischer oder wechselnder Abkurzungen bekannt, die z. Th. in hohes Alterthum hinaufgehen. Für unseren Fall ist wichtig, dass die fragliche Sigle ō im Londoner medicinischen Papyrus sich zweimal findet 16, 27. 17, 44. Hier bedeutet sie, wie der Sprachgebrauch und Zusammenhang lehrt, unzweifelhast ουτως. Die Form der Sigle ist zwar nicht zu beanstanden, da der horizontale Strich die älteste und allgemeinste Form der Abkürzung ist, aber sie ist nicht die gewöhnliche. Denn Galen bezeugt für seine Zeit, dass man damals ovrws durch o zu kürzen pflegte (XVII A 613). So steht das Zeichen als grammatischer Terminus im Herondaspapyrus VII 99, wo der Schreiber, der das Wort σεωυτοῦ ausgelassen, dann vor der Zeile nachgetragen hatte, trotzdem noch einmal ausführlich am oberen Rande die lectio emendata mit o wiederholte (Col. 40). Dieselbe Sigle, in der Regel mit Ligatur &, herrscht in den Minuskelhandschriften vom 9.—14. Jahrhundert.2)

Es scheint mir methodisch bei der Auflösung einer seltenen Abkürzung sich zunächst an das anderweit Feststehende anzuschliessen. Ich sehe also in den drei Vermerken der Olympionikenliste Grammatikernoten, die mit dem üblichen  $o\~v\varpi_{\mathcal{G}}$  die Autoritäten, welche den betreffenden Siegernamen verbürgen, namhaft machen. Wie es in unseren Dichterscholien nach Anführung einer

Anonymi Lond, ecl. Ber. 1893 (Suppl. Aristot, III 1). Die Abkürzungen sind Taf. 1 zusammengestellt.

<sup>2)</sup> Vgl. v. Zereteli de compendiis script. Petrop. 1896 T. 20. Heiberg Quaest. Archim. S. 115.

Lesart so oft heisst οὖτως Αρίσταρχος u. s. w., so stellt sich diese Liste als kritische Arbeit eines Grammatikers heraus, der auf die Varianten der wissenschaftlichen Forschung nicht verzichten und in Zweifelfällen seine Auswahl durch eine Autorität decken will. Sehen wir zu, ob diese Auffassung sich im einzelnen bewährt!

1. Ι 41 [. . .] ημος Παρφάσ[ιος παίδων πάλ]ην. ο(ὕτως) Καλλισ . . . .

Die Ergänzung der Autorität muss zunächst dahingestellt bleiben, da sich zwei Möglichkeiten bieten. Man wird zuerst vielleicht an Kallistratos den Aristophaneer denken. Denn man kann annehmen, das erhaltene Blatt, das die Ol. 75-83 umfasst, verdanke den Pindar- oder Bakchylidesstudien eines oxyrhynchitischen Schulmeisters seine Entstehung, wie die 'Aθηναίων πολιτεία um der attischen Redner willen von einem Lehrer und seinen Schülern abgeschrieben zu sein scheint. Die Lecture der Lyriker hat die meisten Nachrichten über antike Siegerlisten erhalten. Schon die Alexandriner haben sich deswegen eingehend mit diesen Fragen beschäftigt. So könnte Kallistratos, der sich mit Pindar und dessen Siegern beschäftigt hat (Schol. Isthm. 4 pr., Pyth. II pr.), auch für den Knabensieg des Parrhasiers . . . nuog angezogen worden sein. Aber eine bestimmte Beziehung ergiebt sich weder zu Pindar noch zu Kallistratos. Man wird vielmehr sagen dürfen, dass nichts in der philologischen Thätigkeit des Aristophaneers gerade auf eine solche Beschäftigung mit chronologischen Finessen hinweist.

Daher liegt eine andere Auflösung des verkürzten Namens näher: Kallisthenes. Wir wissen jetzt durch eine delphische Inschrift (BCH. XXII 260), dass die Pythionikenliste des Aristoteles von Kallisthenes in Delphi selbst vorbereitet worden ist. Ich vermuthe, dass als der junge Verwandte und Schüler des Aristoteles auf dessen Empfehlung von Philipp nach Delphi geschickt wurde, um die Acten für die Darstellung des heiligen Krieges zu sammeln, er zugleich im Interesse und nach dem Plan seines damals mit der Geschichte der Poesie beschäftigten Meisters die Acten der Pythien sammelte und bearbeitete. Das gemeinsame Werk des Aristoteles und Kallisthenes fand den Beifall der delphischen Priesterschaft, welche ein Exemplar davon in Stein aufstellen liess. So darf man weiter vermuthen, dass Aristoteles sich des eingeschulten Historikers auch bei der Aufstellung seiner Olympionikentafel bediente. Aber es wäre wohl falsch, wenn man das Citat unserer Liste auf jenen

aristotelischen Pinax zurückführen wollte. Denn alle diese von dem Meister veranlassten, geleiteten und bearbeiteten Materialsammmlungen tragen in der Ueberlieferung seinen Namen und so erscheinen die spärlichen Fragmente jener Pinakographie ausnahmslos unter Aristoteles Lemma. Das Jahr unserer Liste (Ol. 78) bringt vielmehr auf eine andere Vermuthung. Kallisthenes hatte wie die meisten antiken Historiker das Bedürfniss, seine Zeitgeschichte nach oben hin zu einem festen Abschluss zu bringen. Wie Theopomp seinen Philippica die Hellenica vorsetzte, wie Xenophon seine Darstellung der Feldzüge des Agesilaos und was sich dann weiter daran anschloss, später bis auf Thukydides vorschob, so setzte Kallisthenes seinem Phokischen Krieg die zehn Bücher Hellenica vor, die er mit dem Antalkidasfrieden in bewusst politischer Absicht begann. Um nun die richtige Basis zur Beurtheilung dieses Friedens zu gewinnen, ging er in dem Proomium auf die Vorgeschichte des Friedens auf den sogenannten Kimonischen Frieden und die Grundlage dieses Friedens, die Schlacht am Eurymedon, zurück, die von ihm ausführlich gewürdigt worden ist. Bei der chronologischen Unsicherheit, die bereits im Alterthum über diese Zeit herrschte, konnte ein chronologisch geschulter Mann wie Kallisthenes leicht die Gelegenheit ergreifen, seine Datirung unter Vorführung der maassgehenden Siegernamen genauer im einzelnen darzulegen. Leider ist das Datum der Schlacht am Eurymedon auch für uns nicht mit voller Sicherheit zu bestimmen, obgleich die Inschriften die Grenzen enger gezogen haben. Sicher fällt die Schlacht in Ol. 78 und wahrscheinlich in das erste Jahr derselben (Herbst 468).

Es erscheint daher durchaus glaublich, dass die spätere Olympionikenlitteratur, vor allem Eratosthenes, der z. B. die Autorität des Aristoteles für Ol. 71 heranzog (Diog. VIII 51), eine Notiz, die an so hervorragender Stelle in dem hochberühmten Geschichtswerke des Kallisthenes stand, berücksichtigt. Und schliesslich darf doch wohl dies schon den Ausschlag geben zwischen den beiden zur Wahl stehenden Namen, dass man im Alterthum die Abkürzung KAAAIC in einem solchen Werke nur auf den allbekannten Historiker, nicht aber auf einen Grammatiker dritten Ranges wie Kallistratos beziehen konnte.

Leichter aufzulösen ist die zweite Abkürzung:

2. Ι 36 [...] τιων Ταραν[τίνος] πένταθ(λον) ο φιλισ Hier giebt es keine Wahl. Philistos ist die einzige Autorität, die

Bleibt der schwierigste Fall:

## 3. Ι 17 [αστ]υρος Συρακόσιος δπλείτης ο κρατισ. α

Der Herausgeber hat selbst den Fehler des Schreibers richtig in Aστύλος gebessert. Aber die Autorität am Schlusse? Man wird vergeblich einen Historiker oder Grammatiker mit diesen Initialen auftreiben. Ich musste einen Vortrag über diesen Gegenstand, den ich auf dem Winckelmannsfeste der Berliner archäologischen Ge sellschaft 1899 hielt, mit dem Dilemma schliessen: ,entweder hat es einen uns unbekannten Gelehrten namens Kratistarchos oder Kratistoteles (oder wie immer der Name lautete) gegeben oder der Name ist verlesen, etwa aus Kratip(pos) oder Krate(s). Eine Nach prüfung ist, da die Herausgeber es versäumt haben, ihr capitalstes Stück photographiren zu lassen, zur Zeit unmöglich'.

Ich bin heute durch die liebenswürdige Zuvorkommenheit des Herrn Grenfell in der Lage eine Photographie vorzulegen, welche die Frage entscheidet und den Leser selbst in den Stand setzt, nachzuprüfen (s. Taf.). Die Ueberbleibsel des Namens sind nicht χρατισ, sondern χρατη zu lesen. Denn zwischen der ersten und zweiten Hasta des H ist die Querlinie unmittelbar über dem Rand der Lücke deutlich zu erkennen. Herr Grenfell selbst hat vor dem Original mir bestätigt, dass ein H gelesen werden dürfe. Es muss aber so gelesen werden, weil die Buchstaben IC nicht durch Querstrich verbunden werden können. Wenn dies I 20 in dem Worte [Jáv]dig doch geschieht, so bestätigt die Ausnahme die Regel. Denn der Abschreiber hatte sich in dem seltenen Namen, den er Z. 8 richtig geschrieben, geirrt und Δάνδης zu geben beabsichtigt, wie sonst in der Vulgärüberlieferung der Name erscheint. Er hat aber sofort seinen Irrthum bemerkt und aus H durch Zufügung des Hakens IC gemacht. Die Correctur ist aus dem verschiedenen

Druck und der Linienführung auf der Photographie ziemlich deutlich zu constatiren.

Also Κράτη[ς] scheint mir festzustehen. Ich verstehe darunter den berühmten Grammatiker, der in seinem weitschichtigen mit Realien aller Art vollgepfropften Homercommentare leicht auf Astylos zu reden kommen konnte, der durch seine acht olympischen Siege und sonstige Merkwürdigkeiten hochberühmt war.¹)

Ich habe das Zeichen a, das Grenfell am Schlusse der Zeile liest, noch nicht berücksichtigt. Man kann dieser Lesung auf der Photographie soweit folgen, dass man sie für möglich erklären kann. Unter dieser Voraussetzung würde es keine Schwierigkeit machen, nach der in den grammatischen Schriften üblichen Abkürzungsweise ein Buchcitat statt des aussührlicheren Koarns er a των Όμηρικων, darin zu erblicken. Aber mir bleibt ein doppelter Zweifel. Einmal entbehren die beiden anderen Citate genauerer Buchangaben, andererseits zeigt wenigstens auf der Photographie das Zeichen einen verschiedenen, ganz rohen Schreibductus und eine andere, grauere, mehr verblichene Tinte, als ob das Zeichen zu der Peragraphos oder vielmehr Diple (denn die steht deutlich II 23. 24) der zweiten Columne Z. 10. 11 gehöre, die später vorgesetzt zu sein scheint, um die einzelnen Olympiaden noch schärfer als durch die Ex 9 soig abzuheben. Aber dergleichen Feinheiten soll man nur vor dem Original entscheiden. Für das wesentliche meiner Lesung verschlägt diese Frage nichts.

Robert hat nach Grenfells Vorgang auf Phlegon als den Verfasser dieser Liste hingewiesen. In der That sind in der Form und Anlage der Anagraphe zwischen dem Papyrus und dem Bruchstücke der Phlegontischen Olympionikenliste zahlreiche Uebereinstimmungen zu bemerken. Trotzdem halte ich einen directen Zusammenhang der beiden Listen für unwahrscheinlich. Denn Phlegons Werk enthielt eine Weltchronik, in der die Olympionikenliste nur einen, wenn auch besonders hervorragenden Theil ausmachte. Es ist nicht wahrscheinlich, dass der Excerptor von Oxyrhynchos, der doch wohl andere Zwecke verfolgte als ein Photios, lediglich die Olympiensieger aus der Chronik herausgenommen haben sollte, während doch auch für rein litterarische Zwecke die Epochen der politischen und Litteraturgeschichte in Betracht kamen. Es

<sup>1)</sup> Krates' Schüler Asklepiades (wenn es der Myrleaner ist) wird zu Pind. Nem. 6 Anf. wegen eines Nemeoniken herangezogen,

ist mir daher wahrscheinlicher, dass die neue Liste wie die Phlegons, aus einem verbreiteten "Handbuche" der Kaiserzeit stammen, das gegenüber den alten 'Avayoaqai schon wesentliches wie die Vatersnamen (von denen der Papyrus keine, Phlegon eine einzige Spur erhalten hat) eingebüsst hatte. Von der gelehrten Ausstattung, welche die Listen des Aristoteles und Eratosthenes gehabt haben müssen, ist nicht viel in dem "Handbuche" übrig geblieben. Doch zeigen die paar Noten noch das Bestreben Erudition zu zeigen, das bis in das 3. Jahrhundert (aus diesem stammt das Fragment vom Oxyrhynchos) hinein noch rege bleibt. Dass man in einer Provinzialstadt Aegyptens in dieser Zeit überhaupt noch Olympiadenlisten abschreibt, ist merkwürdig, dass man kritische Noten zufügt, über alle Erwartung. Das ist historisch werthvoll für die Geschichte der antiken Cultur, aber nicht minder ist historisch wichtig die Thatsache, welche sich hinter diesen harmlosen Noten verbirgt, dass die antiken gelehrten 'Ολυμπιάδων άναγραφαί auf Schritt und Tritt mit Varianten zu rechnen hatten und dass das 5. Jahrhundert wenigstens und alles was dahinter lag, keineswegs in unantastbar officiellen Listen vorlag, soviel auch die Eleer Lastratidas' Vater, Euanoridas, Aristodemos, Hippias u. s. w. auf Wände oder in Bücher schrieben, sondern dass es schwere gelehrte Arbeit kostete, durch Controlle der olympischen und der Locallisten, durch Vergleichung der gleichzeitigen Dichter und Historiker¹) die That-

<sup>1)</sup> Hesychios in seiner Aristotelesvita (Anonymus Menagianus) hat den alten Katalog (den Diog. V 26 so giebt nach 'Ολυμπιονίκαι α: Πυθιονίκαι μουσικής α Πυθικός α Πυθιονικών έλεγχοι α, worin Pomptow Berl. Woch. 1899, 251 die zwei Pinakes, gymnisch-hippische Sieger, musikalische Sieger und die Geschichte der Pythien erkannt hat) so wiedergegeben (Rose fr. 1886 S. 15) Πυθιονίκας βιβλίον α έν φ Μέναιχμον ένίκησεν, περί μουσικής, έλέγχων σοφιστικών ή περί έριστικών. Die letzte Verballhornung begreift sich daraus, dass Hesych die kanonischen Schriften seiner Zeit (vgl. Nr. 132-134) die in dem Verzeichniss des Andronikos nichts zu thun haben, hineininterpolirt hat. Auch περί μουσικής ist in damals beliebter Weise entstellt und der Irrthum liegt klar zu Tage. Aber έν φ Μέναιχμον ένίκησεν kann Hesychios nicht auf eigene Hand zugesetzt haben. Es muss ihm ein Urtheil vorgelegen haben, dass die Pythioniken des Aristoteles die des Menaichmos übertroffen haben. Menaichmos aus Sikyon wird als Verfasser eines IIv Fixós in den Pindarscholien für die mythische Vorgeschichte des Festes citirt (Pyth. IV 313). Ich vermuthe, dass dieser Ilv Dixós identisch ist mit der Sekyonischen Chronik, aus der Herakleides Pontikos seine Musikgeschichte entnahm (Plut. de mus. 3 πιστούται δε τούτο έκ της άναγραφής της έν Σικυώνι αποκειμένης,

sachen festzustellen. Das leisteten die Generationen von Aristoteles bis Eratosthenes; die späteren Alexandriner bis Didymos werden einzelnes ergänzt haben. Ich folgere keineswegs mit neueren Sceptikern¹) die Unzuverlässigkeit der ganzen älteren Olympionikenüberlieferung daraus, obgleich schon Plutarch ähnlich denkt,²) aber allerdings werden wir darauf gefasst sein müssen, widersprechende Angaben vorzufinden, die sich nicht durch conciliatorische Kritik beseitigen lassen. Die Reconstruction der Siegerlisten hat mit einem weit weniger sicheren Fundament zu rechnen, auch noch im 5. Jahrhundert, als z. B. die der attischen Archontenliste. Trotzdem ist der Zuwachs der neueren chronologischen Ueberlieferung für die wichtigste Epoche des Hellenenthums auf das freudigste zu begrüssen.

Berlin.

H. DIELS.

δι' ής τάς τε ίερείας τάς έν Άργει καὶ τούς ποιητάς καὶ τούς μουσικούς όνομάζει). Eine Chronik von Sekyon, die sich auf die Argivischen Priesterinnen bezieht, liegt diesseits Hellanikos, gehört also dem 4. Jahrhundert an. Mag nun der Πυθικός eine selbständige Schrift oder ein Theil der Σικυωνιακά (Ath. VI p. 271 B) gewesen sein, es ist nicht anzunehmen, dass neben dem Werk des Menaichmos noch eine besondere, ebenfalls besonders die Musik berührende Sekyonische Chronik bestanden haben soll. Natürlich galt die gelehrte Arbeit des Menaichmos als Stadtchronik, da sie die Sekyonier sofort in Stein hauen liessen, wie die Delphier das Werk des Aristoteles und Kallisthenes in Delphi als officielles anerkannt und aufgestellt haben. Suidas setzt Menaichmos den Verfasser einer Alexandergeschichte natürlich unter die "Diadochen', etwa wie Aristoxenos γέγονεν έπὶ τῶν 'Αλεξάνδρου καὶ τῶν μετέπειτα χρόνων. In Wirklichkeit wird er wie Herakleides, Aristoteles, Demosthenes in den achtziger Jahren geboren und bis gegen Ende des Jahrhunderts gelebt haben (vgl. C. Müller FHG. II 182). Herakleides auf dem Gebiete der Rhetorik und Poetik als Concurrenten des Aristoteles zu erblicken hat nichts befremdendes, vgl. Schrader Philol. 44, 236. Um so nöthiger war es für Aristoteles sich in seinem IIv Dinos (wohl zu Anfang) mit der gepriesenen Sekyonischen Chronik des Menaichmos, die keinen anderen Werth, als die gleichzeitigen Atthiden beanspruchen darf, auseinanderzusetzen und der indirecten Ueberlieferung Sekyons die authentische von Delphi selbst entgegenzusetzen. Aus dieser Polemik des Aristoteles mag der Gewährsmann des Hesychios geschöpft haben.

<sup>1)</sup> Vgl. Mahaffy lourn. of hell. Stud. II 164.

<sup>2)</sup> Num. Anf. τοὺς μἐν οὖν χρόνους ἐξακριβῶσαι χαλεπόν ἐστι καὶ μάλιστα τοὺς ἐκ τῶν ᾿Ολυμπιονικῶν ἀναγομένους, ὧν τὴν ἀναγραφὴν ὀψέ φασιν Ἱππίαν ἐκδοῦναι τὸν Ἡλεῖον ἀπ' οἰδενὸς ὁρμώμενον ἀναγκαίου πρὸς πίστιν.

## ARCHAEOLOGISCHE BEITRAEGE.

1. ASSTEAS UND DIE ATTISCHE BUEHNE, In seinem Aufsatz ,Die hellenistische Bühne und ihre Decoration' im Jahrbuch des arch. Instituts XV 1. 59 ff. erklärt E. Bethe die Darstellung des kindermordenden Herakles auf der Vase des Assteas in Madrid für die Abbildung einer griechischen Tragödienbühne und baut darauf eine Reihe von Schlüssen, deren für die Geschichte des Theaters wichtigster der ist, dass eine geschlossene erhöhte Bühne, deren Hinterwand mit einem zweistöckigen Säulenbau geschmückt war, schon am Ende des 5. Jahrhunderts in Athen aufgekommen sei. Je einschneidender dieses Ergebnis für die Geschichte des Theaters sein würde, je zwingender der logische Aufbau von Bethes Argumentation, je gebieterischer sein Vortrag ist, desto dringender muss jeder, dem die Theaterfrage nahe liegt, die Grundlage dieser Beweise prufen. Das eine, was zeigen soll, dass Assteas eine tragische Bühne darstellt, ist die vermeintliche Aehnlichkeit mit der Terracotte S. Angelo, die nach Röm. Mitth. XII 140 auf S. 61 Fig. 8 wiederholt ist. Die Terracotte gilt mit Recht jetzt allgemein als Darstellung einer römischen Bühne. Ihrer genauen Beschreibung durch Petersen in den Röm. Mitth. ist nichts hinzuzufügen. Nur über einen Punkt kann man zweiselhaft sein; nämlich ob die Säulen wirklich, so wie es das Relief zeigt, dicht vor der Wand des Mittelbaues stehen, dieser also - wie die römische Bühne durch einen zweistöckigen Säulenaufbau an seiner Vorderwand geschmückt ist, oder ob die Wand etwas weiter hinter den Säulen gedacht ist, so dass eine wirkliche zweistöckige Säulenhalle die Front des Gebäudes bildete. Die letztere Annahme begegnet grossen Schwierigkeiten. Denn die oberen Säulen stehen nicht axial auf den unteren, es wäre also der dünne Architrav, auf welchem die oberen Säulen stehen, in der Mitte, wo er durchbrechen musste, belastet gewesen, durch Säulen, die einen Giebel tragen. Eine wirkliche Säulenhalle in dieser Construction wäre statisch unmöglich.

Hermes XXXVI.

Dieser Umstand und die Uebereinstimmung mit der Decoration der römischen Bühne führen also zu der ersten Annahme zurück: zweigeschossige Säulende coration, die also auch nichts zu tragen hatte, dicht vor der Wand. Die kleinen oberen Säulen sind nicht axial auf die unteren gestellt, weil sie sich in dieser engen Stellung besser ausnahmen. Ob es in Wirklichkeit eine solche Anordnung gegeben habe, bleibe dahingestellt. Wie man nun aber auch diese baulichen Einzelheiten auffassen mag: vor diesem dreitheiligen Bau, dessen mittlerer giebelgekrönter Theil gegen die flankirenden Thürme zurückweicht, breitet sich ein Podium aus, die Bühne, sie liegt also unter freiem Himmel ausserhalb des Gebäudes.

Die Assteasvase stellt das Innere eines Raumes dar, welcher durch eine Lage von Balken überdeckt sind. Die Balken sind in versuchter Perspective schräg gezeichnet, wir sollen sie uns parallel über dem Raume von vorn nach hinten liegend denken. So zeigen sie im wesentlichen die aediculae der Apulischen Vasen. Von den vier Wänden, die diesen Raum umschliessen, betrachten wir zunächst die einzige deutlich gezeichnete, die hintere, welche nicht perspectivisch, sondern in geometrischer Projection zu zeichnen war. Sie ist durch eine Borte, welche einem ganz einfachen Mäander ähnlich sieht, etwa in zweidrittel der Höhe horizontal getheilt. Das untere Feld, so weit es nicht durch die übrige Malerei verdeckt ist, zeigt eine Säule, etwa auf eindrittel der Wand von links. Eine ihr symmetrisch entsprechende rechts sich zu ergänzen kann man wünschen, doch wäre sie durch keine der Figuren ganz verdeckt gewesen, müsste also vom Maler fortgelassen sein. Diese Säule oder Säulen mögen wir uns rund oder als Halbsäulen oder als nur gemalt denken, jedenfalls handelt es sich hier sicher nicht um eine wirklich tragende Säule. Es ist also im unteren Theile sicher keine Säulenhalle dargestellt, sondern nur eine geschlossene Wand mit schmückender Säule, denn sonst hätten die Beine der oberen Figuren keinen Platz. Die Wand ist nämlich geschlossen nur bis zu jener Mäanderborte gedacht, darüber trägt sie Säulen wie die Westwand des Erechtheion, zwischen diesen Säulen sehen, so weit es der Raum gestattete, drei Figuren herein. Sie stehen also hinter dem überdeckten Raume, ausserhalb desselben. Die vier Säulchen der Hinterwand brauchen nicht axial auf der unteren Säule zu stehen, da diese ja nichts trägt, und die oberen Säulen auf der Mauer und nicht auf einem Architrav stehen. Die linke

Seitenwand hat der Maler unterdrückt, in der rechten könnte man versucht sein die halbgeöffnete Doppelthüre zu vermuthen, die der Maler auf die Hinterwand gezeichnet hat, so schmal, dass die ganze Doppelthür im oberen Wandtheil nur die halbe Breite des letzten Intercolumniums einnimmt. Man könnte das für beabsichtigte Verkurzung halten. Dazu kommt, dass Megara offenbar nach rechts durch diese Thure flieht und nicht in den Hintergrund. Endlich ist die Thür nach unten bis auf die Vorderkante des breiten Podestes durchgezeichnet, der vor ihr liegt, während, wenn die Thür im Hintergrunde läge, man erwarten müsste, dass der Podest eine Hinterkante habe, auf welcher die Thür zu stehen käme. Ferner wurde man erwarten, dass die Thur die ganze Breite des Podestes einnähme, wie auch des kleinen durch einen schrägen Balken gestützten Daches. Ich halte also die Annahme für die wahrscheinlichere, dass die Thür in der Seitenwand gedacht ist, und vor ihr ein Podest, über diesem ein durch einen schrägen Balken gestütztes Dach, die ganze Anordnung also so gemeint ist, wie sie auf dem Skyphos des Brit. Mus. Arch. Jahrb. I 293 richtig gezeichnet ist. Eigentlich sollten wir diese Thür, so lange ihre Flügel nicht ganz geöffnet sind, wie auf der oben genannten Vase, gar nicht sehen. Aber der Maler musste sie uns zeigen, um anzudeuten, dass Megara auf diesem Wege entsliehen kann.

Die Mäanderborte hätte der Maler rechts von dem Nacken der Megara noch auf eine ganz kurze Strecke wieder vorkommen lassen sollen. Das hat er über der complicirten Schwierigkeit seiner merkwürdigen Thür vergessen. Endlich die vierte Wand, die Vorderwand. Angenommen Assteas hätte sich ein Zimmer mit vier geschlossenen Wänden gedacht, so musste er doch die Vorderwand fortlassen, um das Innere des Zimmers zu zeigen, hier ist der Maler in derselben Lage, wie der, welcher ein Zimmer auf dem Theater zeigen will, beide aus demselben Grunde, aber keiner vom anderen abhängig. Ich möchte glauben, dass Assteas sich so ein geschlossenes Zimmer dachte, weil er so viel Gewicht auf die geöffnete Thur legt. Dann wären die ionischen Säulen wirklich nur Umrahmung, wie Bethe will, die geschickt mit der Architectur in Beziehung gesetzt wäre, aber nicht zur Vervollständigung des Bildes des Hauses verwendet werden dürste. Aber Assteas konnte auch eine äusserst diastyle ionische Säulenhalle sich als Schauplatz gedacht haben, in die wir von vorn hineinsehen, sie

könnte etwa ein Theil des inneren Peristyles des Hauses darstellen sollen, daher denn auch wieder das Ausgangsthor angegeben werden musste. Dann hätte man sich die Halbfiguren als im Inneren der um das Peristyl liegenden Räume zu denken. Sehr wahrscheinlich ist das nicht, und für das Gebälk eines Peristyles ist auch der Architrav auf den beiden ionischen Säulen zu dürftig. Gar einen Giebel, den Bethe für die ganze, wie er sagt ,tempelartige Construction fordert, wusste ich nirgends auf diesem Gebäude anzubringen. Aehnliche Tempel sind mir nicht bekannt. Wir fassen zusammen: die Vase des Assteas stellt einen einfachen überdeckten Inneraum dar, sei es eines geschlossenen Hauses, sei es selbst einer nach vorn offenen Halle. Die Terracotte S. Angelo zeigt uns die Aussenfront eines dreigliederigen Gebäudes, oder einen dreitheiligen Complex und einen Platz davor. Sie haben also gar nichts miteinander zu thun. Die Zufälligkeit, dass Säulen in zwei Stockwerken standen - eine bei Sacral- und Profanbauten nicht seltene Anordnung vom Paestaner Tempel bis zu der zweistöckigen Halle in Epidauros - darf uns nicht verführen, noch weniger der Umstand, dass sie nicht axial stehen, was bei jeder Darstellung verschiedenen Anlass hat. Also Aehnlichkeit in unwesentlichen Nebensachen, vollständige Verschiedenheit im Wesentlichen.

Es entsteht die Frage, ob sonst ein Verdacht vorliege, dass Assteas ein Bühnenbild geben wollte, oder wenigstens von einem solchen abhängig war. Bethe beruft sich auf das Costüm, aber auch die wenigen von ihm als theatralisch aufgefassten Spuren halten nicht Stand. Der überladene Helm des Herakles beweist mehr für den Geschmack des Assteas als für die Bühne. Dass die Gewandstreifen sich auf campanischen Wandmalereien finden, erwähnt Robert bei Pauly-Wissowa unter Assteas. Sie haben ursprünglich nichts mit der Theatertracht zu thun, sondern sind ein barbarisch orientalischer Zierrat, der allmählich auch auf andere Personen übergeht. Medea zwischen den attischen Phylenheroen trägt ihn auf der Meidiasvase, auf einer attischen "Lekane" aus Kertsch1) mag das eine Mädchen mit Spiegel und Truhe durch das mit diesem Streifen verzierte ungegürtete Aermelgewand noch als fremde Sclavin bezeichnet sein. Aber schon der Kastor der Meidiasvase trägt einen solchen Streifen nur zum Schmuck, bei den Hespe-

<sup>1)</sup> Compte Rendu 1881 Taf. III.

riden des Assteas wird gewiss niemand an Theater denken. Von anderen Beispielen auf unteritalischen Vasen genügt es das eine Berlin 3257 zu nennen.

Nun soll aber der Stoff des Heraklesbildes durchaus einer Tragödie entstammen, folglich das Bild, wenigstens in Erinnerung an die Scene gemalt sein. Aber Scenen, wie der Kindermord geschehen nicht vor den Augen der Zuschauer, sondern werden im Botenbericht erzählt. War des Malers Phantasie davon angeregt, so hatte er doch nichts davon auf dem Theater gesehen. Keine Erinnerung eines Bühnenbildes konnte sich in die bildnerische Thätigkeit seiner Einbildungskrast drängen.1) Gerade je ,dramatischer', d. h. im modernen Sinne dramatischer eine Scene ist, die ein Vasenmaler darstellt, desto weniger Anrecht hat sie für die Reminiscenz eines Bühnenbildes zu gelten. Und hier soll gar eine nacheuripideische Tragodie gewirkt haben! Und diese hätte den Stoff genau so behandelt, wie er vor Euripides bekannt war. Denn, dass alle entscheidenden Züge, in denen Assteas von Euripides abweicht -Tödtung nur eines Kindes, Rettung der Megara - der voreuripideischen Sage angehören, kann man bei Wilamowitz nachlesen: Euripides Herakles<sup>2</sup> I 85. Wilamowitz lässt denn auch ganz einfach Assteas jene Form der Sage darstellen, ohne ein Wort über die vermeintliche nacheuripideische Tragodie zu verlieren. Und wann sollte eine solche Tragodie auch geschrieben sein? Der Herakles des Euripides ist ein Stück seiner späteren Zeit, also vom Ausgang des 5. Jahrhunderts. Und wann malte Assteas? Man ist sich einig, Assteas ins 4. Jahrhundert zu setzen. Hoch hinauf jedenfalls. Assteas setzt den Beginn der Apulischen Malerei voraus, die fällt aber hoch ins 5. Jahrhundert.2) Er malt sehr schlecht, viel schlechter als die Abbildungen zeigen. Ich habe ausser der Berliner Vase mir wenigstens die Stücke in Neapel genau daraufhin angesehen. Er malt aber nicht schlecht in Folge von Verfall der Kunst, sondern

<sup>1)</sup> Vgl. auch Reisch Das griechische Theater S. 309.

<sup>2)</sup> Für das hohe Alter der rothfigurigen Malerei in Unteritalien ist das entscheidende die älteste Gruppe der campanischen Vasen, wie sie Furtwängler im Berliner Katalog Nr. 2987 ff. (S. 933) ausgesondert und an die ältere Hälfte des attischen schönen Stiles angegliedert hat, ferner die von demselben vermuthete Herkunst einer Gruppe unteritalischer Vasen aus Thurii (Meisterwerke S. 149). Die apulische Vasenmalerei setzt Furtwängler, anknüpsend an die attischen Vasen von 430 ab noch hoch in das 5. Jahrhundert. Bestätigungendieses Ansatzes mehren sich, so Milchhöser Jahrbuch XI S. 64 A. 15.

nur in Folge eigener Unsahigkeit. Seine Vorbilder sind alt. Die Hesperidenvase setzt nur den sogenannten schönen Stil voraus. Unter den Geräthen auf der Heraklesvase ist nichts, das tief in das 4. Jahrhundert wiese. Viel Platz bleibt nicht zwischen dem Herakles des Euripides und der Vase des Assteas für eine neue Tragödie. Sollte sich dereinst ergeben, dass gar Assteas etwas alter ist, als die letzten Stücke des Euripides, es wäre nicht zu verwundern. Mit dem Theater aber hat jene Vase nichts zu thun und darf nicht als Grundlage für scenische Untersuchungen verwendet werden.

2. DIE SCHAMHAFTIGKEIT DER SKYTHEN. Der goldene Gorytos aus Nikopol in der Ermitage zu Petersburg (Compte Rendu 1864 Taf. IV, Wiener Vorlegebl. Ser. B Taf. 10), ein durch Material, Form, Darstellung und Erhaltung an sich höchst merkwürdiges, ja einziges Denkmal, hat für unsere Studien noch erhöhte Bedeutung gewonnen durch die von Robert ihm gewordene Deutung seiner Darstellung und die im Zusammenhang damit versuchte Zurücksührung der wesentlichen Bestandttheile der Composition auf Polygnot (Arch. Anz. 1889 S. 151. XVI Hall. W.-Programm, Nekyia S. 38. auch eine Wiederholung der Abbildung, vgl. XVIII Hall. W.-Programm, Marathonschlacht S. 66). Diese letztere soll uns zunächst etwas genauer beschäftigen. Es leuchtet ja wohl ein, dass wir für Polygnot nur etwas aus dieser Darstellung gewinnen können, wenn sich erweisen lässt, dass in seinem Gemälde die gleichen Motive auch im gleichen Zusammenhang und zur Darstellung desselben Inhaltes verwendet waren. Nicht aber, wenn sich zwar zugeben oder auch wahrscheinlich machen lässt, dass die Motive polygnotisch seien, ihre ursprüngliche Bedeutung aber eine andere war. Um diese negative Kritik zu üben, sei erst ein Blick auf das Denkmal als ganzes geworfen. Da muss nun zunächst die ausserordentlich ungeschickte Art der Composition auffallen. Der Künstler hat so gut er konnte die ganze Fläche der Länge nach in drei Streifen getheilt, von diesen Streifen füllen zwei die Darstellung, ein dritter ist mit Ornamenten gefüllt. Aber nicht ganz, sondern der rechts übertretende Theil ist abgeschnitten und als besonderes Feld mit der in diesen Gegenden so besonders beliebten Darstellung zweier Greisen ausgefüllt, welche ein drittes Thier zersleischen. Sonderbarerweise ist es nicht ein Hirsch oder sonst ein zahmeres Thier.

sondern ein Panther. Der grössere Theil des Streifens ist wiederum der Länge nach getheilt und enthält zwei Ornamentfriese. Sonderbarerweise setzt sich nicht der untere äussere auf dem linken Seitenrande als einfassende Borte fort, sondern der obere innere. Dächte man sich den unteren Palmettenfries fort, so würde die Akanthuswellenranke sehr schön an zwei Seiten das Bild umrahmen. Der Palmettenfries sitzt etwas unvermittelt, wie aus Verlegenheit angebracht, da. Und besonders auffällig ist, dass die intermittirenden Ranken, auf welchen die Palmetten sitzen, in die Wellenranke der Seitenborte übergehen, also versucht wird zwei ganz verschiedene Ornamente in ganz verständnissloser Weise in eine organische Verbindung miteinander zu bringen. Links an der Kante wird die Platte durch ein sehr passendes Randmotiv abgeschlossen, eine gedrehte Schnur, aber sonderbarerweise, obwohl diese Schnur oben noch auf eine Strecke umbiegt, bleibt sie nicht an der Aussenkante, sondern schiebt sich zwischen den oberen Bildstreifen und einen noch über diesem als besondere Randverzierung angebrachten Thierfries, der auch seinerseits etwas um die abgerundete Ecke biegt. Der Kunstler hat also nicht die Absicht gehabt, eines von diesen verschiedenen Ornamenten als Rand rings herum zu führen, was ihm z. B. mit dem Rankenfries leicht gewesen wäre, im Gegentheil er wollte fast jedes dieser Motive theils als Bildstreifen, theils als Randverzierung verwenden. An der rechten Seite ist es nicht anders: ein Eierstab trennt die Bildstreifen und ein entsprechender zieht sich am rechten Rande entlang, dessen bizarrer Linie folgend, dann aber schneidet er das überstehende Feld mit den Greifen ab. Die Nothwendigkeit, dieses Ornament ein paar Mal in einem Winkel zu brechen, zwang den Künstler kleine Palmetten an diese Winkel zu setzen. Auch die beiden Langseiten der Greifenplatte sind mit Eierstab eingefasst, während für die kurze rechte Seite noch ein neues Motiv auftritt, ein Endchen lesbisches Kymation, bei welchem die Zwickel in sehr eigenthumlicher Weise statt mit Spitzblättern, mit kleinen Palmetten gefüllt sind, ähnlich denen in den Ecken der Eierstabborte. Eine Fülle ornamentaler Motive, aber gewiss nicht in dem geläuterten tectonischen Sinn verwendet, den wir an attischen Monumenten bewundern, sondern etwas planlos und überladen so recht für den barbarischen Geschmack der Skythen berechnet. Dass gerade das Untectonische hier beliebt war, das zeigt der Goldfund von Vettersfelde und die von Furtwängler dazu herangezogenen Analogien. Und doch ist zwischen dem eigenartigen Geschmack, welcher einen Gegenstand in Thierform bildet und dann das Thier mit vielen kleinen anderen Thieren füllt und dieser aus lauter kurzen Bortenresterchen zusammengestückten Verzierung noch ein beträchtlicher Unterschied. Das eine ist ein barbarisch-phantastischer Stil, dessen Beziehungen zu ionischer Kunstübung Furtwängler ausführlich dargelegt hat, dieses ist gar keiner. Und doch wussten diese Skythen auch die köstlichsten Erzeugnisse rein hellenischen Kunstgewerhes zu schätzen, wie die Silbervase, die mit dem Gorytos in demselben Grabe gefunden ist, oder wie den feinen Eimer, der in den Antiquités du Bosphore Cimmérien Tf. 39 abgebildet ist. Ein Werk, dessen feine Rankenborte zu einem lehrreichen Vergleich mit der des Gorytos auffordert.

Wir werden erwarten, dass auch in den Darstellungen derselbe Mangel an Sinn für die einheitliche Composition sich geltend mache. So hat auch Robert darauf hingewiesen, wie ungeschickt die Gruppe der sitzenden Frauen links an das Ende der unteren Reihe gesetzt ist. Er meint, sie gehöre rechts von der Mittelgruppe der oberen Reihe. Aber ob sie überhaupt in diesen Zusammenhang gehört? Sie ist eine Reminiscenz an den Parthenonfries, wie Robert hervor-Daran ist nicht zu zweifeln. Die Aehnlichkeit mit den sitzenden Figuren des Ostfrieses in der nördlichen Hälfte (vor allem Michaëlis 40, 41) ist trotz der Wendung nach der anderen Seite und einiger kleiner Veränderungen zu gross, um nicht auf engsten Zusammenhang zu schliessen. Gemeinsame Abhängigkeit von Polygnot müsste demgemäss angenommen werden (vgl. Robert Nekyia S. 55). Zugegeben. Und die Beziehung der Gruppe der stehenden und sitzenden Frau auf dem oberen Streifen zu den Figuren 28. 29 des Ostfrieses würde zu demselbe Schlusse führen müssen. Aber waren diese Gruppen bei Polygnot im Sinne des Parthenonfrieses oder des Gorytos oder in einem anderen verwendet? Dieselben Fragen knüpfen sich an die Gruppe des sitzenden Jünglings zwischen zwei stehenden Männern auf der rechten Hälfte des unteren Streifens, die uns am bekanntesten von dem attischen Relief aus der Zeit des Parthenon ist, dessen eine Replik das Museo Torlonia bewahrt (Friederichs-Wolters 1201). Eine Gruppe, die später in verschiedener Bedeutung wiederkehrt, z. B. auf der lukanischen Vase Mon. d. Inst. IV 19. Das nach rechts eilende Mädchen im oberen

Streifen, welches am Gewand gezerrt wird, ist aus zwei Figuren des Phigaliafrieses zusammengeflossen, der welche am Gewand gezerrt wird und das Götterbild umklammert und der daneben. Der Künstler verwendet also Motive, die auf Kunstwerken des 5. Jahrhunderts wiederkehren. Haben wir ein Recht zu glauben, dass er deren polygnotischen Charakter treuer bewahre als jene, und dass, was wir in jener verstreut finden, bei Polygnot sich in demselben Sinn und Zusammenhang vorfand, wie auf dem Gorytos? Einer Entscheidung hierüber lässt sich auch noch näher kommen, wenn wir untersuchen, welcher Zeit der Künster angehörte, und was von seinem Können zu halten sei. Davon wird das Maass des Vertrauens abhängen, das wir ihm überhaupt entgegenbringen können. Dass der Verfertiger des Gorytos zwar technisch nicht ungeschickt ist, aber künstlerisch nichts kann, braucht kaum erörtert zu werden, jeder sieht es. Seine grossköpfigen kurzen plumpen Figuren sind meilenweit von attischer Kunst entfernt. Wo diese ihr Höchstes leistet, in der souveränen Behandlung des nackten Körpers, die sich auch auf den flüchtigsten Erzeugnissen attischer Kunst nicht verleugnet, ist hier Aengstlichkeit, Unsicherheit und Kleinlichkeit. Zeigt die aus dem Parthenonfries entnommene Gruppe der sitzenden Frauen immerhin einige Erinnerung an dessen Stil, so sind die nackten Jünglinge, namentlich der mit dem Schiessunterricht beschäftigte, so gezeichnet, dass sie gar keine Schulung durch irgend welche künstlerische Tradition verrathen. Wie steif und leblos sind sämmtliche Bewegungen, am auffallendsten die der Frau, welche das Mädchen am Gewande hält! Geht man gar zu Einzelheiten nber: bald sind die Hände colossal gross, wie bei den sitzenden Frauen, bald ganz verkümmert und immer plump und schlecht gezeichnet. Die Füsse, so weit sie in Schuhen stecken, sind geradezu Klumpfüsse, so bei der stehenden weiblichen Figur der oberen Reihe, bei der welche das fliehende Mädchen hält, bei diesem selbst. Es hält schwer sich diesen Künstler unter den Athenern zu denken, selbst einem unter Barbaren lebenden Griechen möchte man mehr zutrauen. Wie fein ist nicht die Vase des Xenophantos! Vielleicht war es ein Nichtgrieche, der nur ganz äusserlich wie die Ornamente, so auch die Bildmotive zusammenstoppelte. Darum sind ihm auch attische Möbel und Kleider nicht ganz geläufig: die Frau mit dem Kind im oberen Streifen sitzt nicht auf einem Stuhl, sondern einer Fussbank, die zu ihrer Erhöhung auf irgend einen Untersatz gestellt ist. Von epichorischer Form ist wohl auch das lange schmale Handschuhkästchen, das der sitzende Jüngling des unteren Streifens hält. Bei dem sitzenden Jüngling des oberen Streifens, der den anderen festhält, ist das schleierartig über den halben Kopf gezogene Gewand bei sonst nacktem Oberkörper recht eigenartig und der Peplosüberschlag der stehenden Frau des Unterstreifens, der einestheils correct über den Rücken hinabfällt und anderntheils am Hinterkopf in die Höhe wächst, darf immerhin als seltsam bezeichnet werden. Dies nur einige Einzelheiten, welche den schlechten Gesammteindruck illustriren können. Es liesse sich noch mehr anführen, was keinesfälls zum Preise des Künstlers gereichen würde.

Die Frage nach seiner Zeit würde im wesentlichen durch die reichlichen Erinnerungen an die Kunst des 5. Jahrhunderts beantwortet sein. Es folgt auch dem strengen Reliefstil dieser Zeit in der Zeichnung aller Stühle, auf denen Personen sitzen. Sie haben wie die des Parthenonfrieses nur zwei Füsse. Nur der eine leere Stuhl mit Gewand, von dem offenbar der Jüngling im oberen Streifen eben aufgestanden ist, wird plötzlich in perspectivischer Ansicht gezeigt, und legt es nahe, den Künstler in beträchtlich spätere Zeit zu setzen, oder, was doch bedenklicher wäre, Anlehnung an eine ganz andere Kunstsphäre zu vermuthen.')

Eine Prüfung der Ornamentik zwingt zu dem gleichen Schluss: zwar die kleine Probe von Palmettenlotossries steht genau auf der Entwicklungsstuse der Verzierungen des Erechtheion und würde also damit sich zu den Bildmotiven zeitlich gesellen können. Aber die Akanthosranke ist beträchtlich jünger. In verschiedener Hinsicht. Erstens ist sie fülliger und etwas üppiger entwickelt, als man es für dergleichen Ornamente im 5. Jahrhundert lieht. Erst etwa die Sima der Tholos von Epidauros zeigt den Raum ebenso dicht durch das Ornament gefüllt. Zweitens ist der Akanthos in einem sortgeschrittenen Stadium der Ausbildung. Bei älteren Beispielen sitzt nämlich an den Knoten, aus denen die Ranken sich entwickeln, nur ein Akanthosblatt, welches nur von einer Seite die Ranke umschliesst. So vor allem auf der wundervollen silbernen Amphora, die den Berichten gemäss in dem gleichen Grabe gefunden wurde wie der Gorytos (Compte Rendu 1864 Taf. 1 ff.).

<sup>1)</sup> Ueber Darstellung von Geräth bei Polygnot: Robert XVII Hall. W.-Programm, lliupersis S. 36 und Marathonschlacht S. 77.

Furtwängler setzt dieses Gefäss an das Ende des 5. Jahrhunderts (Arch. Anz. 1892 S. 114). Sogar die Sima der Tholos zeigt noch diese Anordnung.1) Auf dem Gorytos aber ist die Ranke von beiden Seiten umschlossen, denn es entwickeln sich zwei Akanthosblätter aus dem Knoten. Auf dieser Stufe der Entwickelung stehen etwa die schönen und ganz eigenartigen verzierten Bautheile des Didymaion und des Tempels von Priene (Rayet et Thomas Milet et le golfe Latmique Tal. 16. 17. 52. Ion. Antiquities c. II und III). Deren endgiltige Datirung erwarten wir von den im Gange befindlichen Ausgrabungen und Untersuchungen, aber nur wie weit sie unter die Zeit Alexanders etwa herab zu rücken seien, ist die Frage. Vor Alexander gehört davon nichts. Eine dritte bezeichnende Einzelheit ist die Zeichnung, der grossen von vorne gesehenen Blüthen. Sie sind am Rande zackig, ,akanthisirend' wie man sagen möchte. Zwar beginnt auch diese Entwickelung bereits früher, wie der Fries des silbernen Gefässes zeigt, der in das Berliner Antiquarium gekommen ist (Arch. Anz. 1892 S. 113). Furtwängler datirt ihn in die zweite Hälfte des 5. Jahrhunderts. Deutlich lehrt der Vergleich mit den dort streng und einfach gezeichneten Blumen, wie tief der Fries des Goryts herabzurücken ist. Dort ist die Zackenblume sogar weiter entwickelt als an dem korinthischen Kapitell der Tholos von Epidauros.3) Endlich kommt auch die Mannigfaltigkeit der Blumen,

<sup>1)</sup> Reiches Material zur Geschichte der Akanthosornamentik enthält der lehrreiche Aufsatz von Meurer im Jahrbuch XI. Der Aufsatz lehrt das Gegentheil von dem was er soll, nämlich dass kein Naturvorbild unmittelbar die Entstehung des Akanthos veranlasst hat. Gegen Meurers Ausfassung spricht auch besonders nachdrücklich eine "Lekane" aus Odessa (herausgegeben von E. von Stern im XVIII. Band der Odessaer Zeitschrift für Geschichte, Odessa 1895), wo Akanthosblätter die aus dem Boden spriessenden Ranken begleiten. Dass der Akanthos wahrscheinlich im ionischen Kunstkreis aufgekommen ist, hat Furtwängler Samml. Sabouroff I 7 ausgesprochen, die oben erwähnten Berliner Fragmente (Arch. Anz. 1892 S. 113) kamen bestätigend hinzu. Die Vertreter der materialistischen Kunstanschauung müssen die Pflanze, die als Vorbild gedient haben mag, und ihre Theile nun erst für das ionische Gebiet aufsuchen. Inzwischen mag man sich daran erinnern, dass die Entwickelung des Akanthos bekanntlich bei der Palmette anhebt - wenn auch die Schlüsse Riegls (Stilfragen 218) über das Ziel hinausgehen - und dass die assyrische Palmette vielfach aus solchen gezackten Blättern entspringt, und diese Pflanze war in Ionien bekannt.

<sup>2)</sup> Die Bautheile der Tholos, auf welche hier Bezug genommen wird, finden sich in der bekannten grossen Bauurkunde (Fouilles d'Epidaure Nr. 242)

die reiche Stilisirung der Staubfäden, die Zeichnung in halber Seitenansicht in Betracht, um diesem Friese dem Stempel verhältnissmässig später Entstehung aufzudrücken. Würde sonach das ganze Werk frühestens einundeinhalbes Jahrhundert nach dem Wirken Polygnots entstanden sein können, so dürfen wir nach allem vorangegangenen keine irgendwie getreu bewahrten Erinnerungen an dessen Kunst darin erwarten.

Aber von einer ganz anderen Seite ist der Gorytos von allerhöchstem Interesse. Die Figuren sind sämmtlich schamhaft verhüllt. Robert (Arch. Anz. 1889, 151) vergleicht ihn hierin mit dem Friese von Gjölbaschi, der wie der Gorytos mit Rücksicht auf die orientalische Verhüllung gearbeitet sei. Aber hier scheint mir nicht eine Analogie, sondern ein principieller Unterschied vorzuliegen. Auf dem Friese von Gjölbaschi sind eben die männlichen Figuren bekleidet ganz wie auf dem Friese des Nereidenmonumentes und das entspricht sicher orientalischem Brauche. Aber diese Bekleidung lässt am Nereidenmonument in auffallendster Weise alle Körperformen durchscheinen, darunter auch die Geschlechtstheile in einer Deutlichkeit, die keineswegs nothwendig wäre, und die jeder moderne Künstler selbstverständlich vermieden hätte. Das zeigt nur, dass jener Stil des sogenannten nassen Gewandes bei diesen ionischen bildhauern eine consequente Herrschaft übte und dass

noch nicht erwähnt. Nun hat Bruno Keil in einem lehrreichen Aufsatze (Athen. Mitth. XX) der Inschrift genauere Angaben über die Bauzeit abgewonnen, die soweit sie sich auf die erhaltene Inschrift beziehen, vollständig überzeugend sind. Danach reicht der inschriftlich erwähnte Bau bis in die ersten Jahre Alexanders. Die reichverzierten Marmorglieder würden dann bis an das Ende des Jahrhunderts rücken. Keils Vermuthung, dass diese in einer Parallelurkunde gebucht waren, weil aus einer anderen Kasse bezahlt (S. 107), kann ich mir nicht zu eigen machen. Vgl. auch Dörpfeld und Reisch Das griechische Theater 130 und diese Ztschr. XXXII 442 f.

<sup>1)</sup> Dass das Nereidenmonument nicht ein Werk attischer Künstler ist, welche die Errungenschaften der Kunst des 5. Jahrhunderts nach Ionien verpflanzen, sondern umgekehrt ein Originalwerk ionischer Kunst, an dem wir die Abhängigkeit der attischen Kunst von jener erkennen können, ist wohl eine jetzt von den meisten Forschern gewonnene Erkenntniss. Für die Architecturformen hatte Puchstein noch auf Umwegen und mit geringem Material die Priorität im Vergleiche zum Erechtheion erwiesen (Das ionische Kapitell S. 27). Für die Sculptur ist Zeitansatz und Kunstcharakter in demselben Sinne von Studniczka (Die Siegesgöttin S. 18) angedeutet. Eine ausführlichere Darlegung behalte ich einer anderen Gelegenheit vor.

auch von ihnen, wie von allen griechischen Künstlern, ein Geschlechtstheil mit nicht anderen Augen betrachtet wurde, als irgend ein anderer Körpertheil, ein Ohr oder ein Knie, das nun einmal zum Körper gehört. Genau so ist es auf dem Friese von Gjölbaschi, wie trotz des schlechten Erhaltungszustandes doch noch deutlich erkennbar ist.1) Ganz anders der Gorytos. Hier sind die männlichen Figuren nach üblicher Art ohne Chiton dargestellt, aber ihre Mäntel oder Chlamyden fallen jedesmal zufällig so, dass sie sie schamhast verhüllen, und das geschieht in sünf Fällen. Denn auch der davoneilende Jüngling, dessen Bewegung Robert so auffasst, dass er sich das weibliche Gewand vom Körper reisst eine Handlung, die zum Mindesten sehr undeutlich vom Künstler wiedergegeben wäre - muss hier mitgezählt werden. Merkwürdigerweise erstreckt sich, wie bei einigen uncivilisirten Völkern und wie bei der Festkleidung der hochcivilisirten, die Schamhaftigkeit nur auf das männliche Geschlecht, während die dritte Frau in der zweiten Reihe, welche durch einen Kranz im Haar ausgezeichnet ist, nakte Brüste hat, ohne dass irgend eine Handlung oder lebhafte Bewegung diese Entblössung veranlasste.

Mit dem Gorytos hängt auf das engste zusammen die goldene Schwertscheide, die nach dem Berichte in den C. R. 1863 S. 4 in demselben Grabe gefunden ist, und auf welcher Stephani (C. R. 1864 S. 173) mit Recht die Hand desselben Künstlers erkannte, der den Gorytos verfertigte. Hier hatte schon Benndorf (Gjölbaschi S. 157) in der ersten Figur links auf Grund einer ähnlichen Figur, die sich auf dem Friese von Gjölbaschi dreimal wiederholt, eine polygnotische Spur gewittert. Doch ist die Uebereinstimmung nicht so schlagend und das Motiv an sich nicht so prägnant, dass diese Rückführung zwingend erscheinen müsste. Im übrigen arbeitet der Kunstler auf dieser Scheide auch mit dem Gemeingut der griechischen Monumentalkunst des 5. und 4. Jahrhunderts, ohne dass man in jedem Einzelfalle die Entlehnung scharf bezeichnen könnte. Aber fast alle Motive klingen auch hier wieder an den Phigaliafries an, auch an den Fries des Niketempels wird man hier und da gemahnt. Dort findet sich auf dem Westfries auch eine dem "Heerführer" verwandte Figur. Aber auch der Wiener

Auch die Behandlung des Gewandes im Freiermord ist ganz natürlich und kann mit der des Gorytos nicht verglichen werden. Vgl. Benndorf S. 98 und 235.

Amazonensarkophag (Antike Sarkophagreliefs II 27) enthält noch manche gemeinsamen Motive, und bei der Gruppe des Kriegers, der seinem verwundeten Gesährten hilft, kann man an die Geschwistergruppe der Niobiden aus dem Capitol denken. Also auch hier ein Wirthschaften ausschliesslich mit bekannten Motiven. Von der kunstlerischen Ausführung gilt das Gleiche wie beim Gorytos. Aber die Schamhastigkeit macht sich bei diesen stark bewegten Figuren noch in viel lächerlicher Weise geltend als bei jenem. Viermal legt sich zufällig mit derselben ungeschickt-absichtlichen Bewegung, wie bei den Werken der neueren Kunst, ein Gewandzipfel dahin, wo dem Auge eines Griechen nichts zu verhüllen war. Es giebt unter den übrigen Funden in Südrussland, soweit sie bekannt gemacht sind, kein ähnliches Stück und auch sonst unter dem antiken Denkmälervorrath nicht. Musste die vorangehende Untersuchung den kunstgeschichtlichen Werth dieser Gegenstände stark einschränken, es würden für die Culturgeschichte Denkmäler allerersten Ranges bleiben - wenn es nicht Fälschungen sind. Das mag an den Originalen und den Erwerbungsacten geprüft werden.

3. DARSTELLUNG DES DIONYSOS AUF EINER KORINTHISCHEN VASE. Im XIX. Band der Athenischen Mittheilungen Taf. 8 hat Loeschcke eine korinthische kleine Amphora mit der Rückführung des Hephaistos bekannt gemacht. Das Gefäss, wichtig an sich durch seine Darstellung, ist es noch mehr geworden durch die Erörterungen und Untersuchungen, die der Herausgeber daran geknüpst hat. Der Versuch, eine abweichende Deutung zweier Figuren zu begrunden, darf daher mitgetheilt werden. Loeschcke nennt die langbekleidete Figur, welche hinter Hephaistos geht, Thetis, nicht ohne auf die Schwierigkeiten aufmerksam zu machen, die überhaupt der Benennung dieser Gestalt entgegen stehen. Wilamowitz nennt sie Aphrodite im Zusammenhang mit dem von ihm nachgewiesenen Hephaistoshymnus (Göttinger Nachrichten 1895 S. 223 A. 13). Grössere Schwierigkeiten bereitet die Frage nach dem Verbleiben des Diouysos, und Loeschcke schlägt vor, in dem auf die erwähnte Figur folgenden Mann, welcher einen Zweig mit Trauben trägt, den Gott zu erkennen. Dass die Figur durch ihre Stellung im Zuge hervorgehoben sei, ist eigentlich schwer zuzugeben. Und wenn es Loeschcke auch gelungen ist, die Möglichkeit nachzuweisen, dass Dionysos

nackt dargestellt worden sei, so wird man sich eben auch nicht sehr leicht zu dieser Annahme entschliessen. Ich halte die vermeintliche Frau für Dionysos. Dem steht scheinbar zweierlei im Wege. Erstens die Gewandung und zweitens die Bartlosigkeit. Aber für die erstere braucht man sich nicht einmal auf den 3ηλύμορφος zu berufen, um sie zu rechtfertigen; vielmehr lässt sich die Figur durchaus als männlich nachweisen. Ein ungegürtetes langes Gewand mit kurzem Mantel darüber tragen männliche Götter auf den korinthischen Pinakes. Freilich meist so, dass ein Arm und eine Schulter frei bleibt.') Aehnlich ist auch die Tracht des Anführers einer Procession von Frauen, den der Herausgeber nicht hätte für weiblich halten sollen auf der bootischen Reliefvase: Bull. de corr. hell. XXII p. 466 fig. 9. Doch findet sich dieser selbe Mantel auch so gezeichnet, dass Arm und Schulter darunter verschwinden. Man könnte das leicht so erklären, dass in diesem Falle die dem Beschauer abgewandte Schulter frei geblieben sei, wie ja auch die Korenfiguren auf der athenischen Akropolis nicht alle den Mantel auf derselben Schulter tragen. Aber das ist nicht einmal nöthig. Der Mantel kann auch beide Schultern bedecken, ohne doch symmetrisch angenommen zu sein. Ein deutlich gezeichnetes Beispiel dieser Art bietet der Panzer aus dem Alpheios in Zante, Olympia, Bronzen Tf. LIX. Er steht vielleicht den Kreisen, aus denen die korinthische Cultur floss, nahe genug, um hier herangezogen zu werden. Von den drei Männern links hat der vorderste Bärtige über seinem kurzen Chiton den Mantel in der üblichen schrägen Weise über die linke Schulter genommen, er ist dann unter dem rechten Arm durchgeführt und der Zipfel wieder über die linke Schulter auf den Rücken geschlagen. Der andere Zipfel, d. h. das Ende des zu allererst auf die linke Schulter gelegten Theiles wird mit der linken Hand, die er verdeckt, etwas vorgehalten. Alles ist genau so bei den Mänteln der folgenden zwei Junglinge, nur dass der rechte Arm unter den Mantel gesteckt und dieser etwas über die Schulter hochgezogen ist. Eine dieser ähnlichen Tracht wird man auch für die in Rede stehende Figur des korinthischen Amphoriskos annehmen müssen, wie auch für

Ueber die Tracht der späteren korinthischen Vasen handelt im Zusammenhang seiner lehrreichen Untersuchungen auch H. Thiersch ,Tyrrhenische' Amphoren S. 112 f.

den dem Vasenbild an Flüchtigkeit gleichkommenden Pinax Jahrbuch XII 18 Fig. 8 bei der Figur links, welche Furtwängler für Poseidon erklärt. Und genau so ist die Tracht einer bärtigen Figur, welche an einen Dreizack fasst auf der altkorinthischen Kanne aus Rhodos bei Pottier Vases du Louvre A 438. Frauen dagegen tragen meist einen langen Mantel, den sie symmetrisch umnehmen,¹) und dessen spitzer Zipfel weit auf dem Untergewand herabhängt. Mit jenem Zipfel kann man aber die kurze Spitze, welche der Mantel der bezeichneten Figuren hinten bildet, nicht gleichsetzen. Ich glaube daher auch, dass Furtwänglers Bezeichnung der drei Gestalten auf der Berliner Pyxis Nr. 3829 als Jünglinge, wie sie offenbar auf Grund des Agamemnon der Dodwellvase im Text zu Samml. Sabouroff Taf. 47 steht, gegen die des Vasenkatalogs als Frauen in Schutz zu nehmen ist.

Zweitens ist die Figur unbärtig. Das ist aber auch Hephaistos. Es sind dies die beiden einzigen unbärtigen Figuren auf der Vase; denn die Gestalt zwischen beiden, bei der man Angesichts der Abbildung vielleicht über diesen Punkt zweifelhaft sein könnte, ist nach einer Skizze, die ich mir vor Jahren von dem Gefäss gemacht habe, sicher bärtig. Unbärtig ist übrigens auch der Poseidon auf dem oben erwähnten Pinax. Es steht also nichts im Wege, in der langbekleideten Figur des Vasenbildes Dionysos zu erkennen, für dessen Hervorhebung im übrigen der Maler durch seinen Platz, die Grösse des Kopfes und die sorgfältigere Bildung des grossen Auges mit dem hier allein als Punkt besonders gravirten Augenstern gethan hat, was er konnte.

4. DER BOCKSATYR AUF EINER SCHWARZFIGURIGEN VASE. Das Buch von E. Bethe Prolegomena zur Geschichte des Theaters hat G. Koerte durch die Abbildung eines unscheinbaren aber wichtigen Denkmales bereichert, der schwarzfigurigen Darstellung eines Bocksatyrs. Es

<sup>1)</sup> Wenn männliche Götter den Mantel symmetrisch tragen, pflegt es doch immer ein verhältnissmässig kleineres Stück Zeug zu sein, z. B. Poseidon auf dem Pinax Jahrbuch XII 20 Fig. 10. Mit der symmetrischen Tracht der Frauen auch den seltsamen Mantel auf der frühkorinthischen Scherbe Athen. Mitth. XXIV 371 in Einklang zu bringen, hat Studniczka wenigstens die Möglichkeit gezeigt. Auffallend bleibt der ungegürtete Chiton, und die Hand in weiss zu einer Zeit, wo man das durchaus nicht erwartet (Studniczka S. 377), noch dazu in so verkümmerter Gestalt ist immerhin eine starke Zumuthung.

ist nur sehr seltsam, diesen Dämon hier bartlos zu sehen. Auch Wernicke dies. Ztschr. XXXII 299 weiss dafür keine andere Erklärung verzuschlagen, als die Flüchtigkeit des Vasenmalers. Ich kann diesen kleinen Anstoss beseitigen. Auch der flüchtigste griechische Vasenmaler kann nicht gut den Umriss des Kinnes so und an der Stelle zeichnen, wie es hier geschehen sein müsste. Vielmehr ist das durchaus die richtige Stelle für den Mund, der allein durch jenen vermeintlichen Umriss des bartlosen Kinnes dargestellt sein kann, darunter haben wir uns das Kinn mit dem Bart zu denken, dessen unterer Theil hinter der Schulter verschwindet. Denn der Satyr ist vom Rücken dargestellt und die beiden Ritzlinien, deren Bedeutung unter der Annahme, dass sie sich auf der Brust befänden, Koerte nicht erklären konnte, können nur die Andeutungen der Schulterblätter mit den anschliessenden Rückenmuskeln sein, wie - um ein ganz beliebiges Beispiel anzusühren - auf der Schale des Pamphaios Wien. Vorlegebl. D Taf. V. Dann halt er mit dem rechten Arm die Amphora und erhebt die linke, sein rechtes Bein ist vorgesetzt, das linke zurück.

5. ZUR MELISCHEN GIGANTOMACHIE. Auf der schönen Gigantomachievase aus Melos (Monuments grecs 1875 pl. I. II und danach Wiener Vorlegeblätter VIII 7) hat bisher eine Figur hartnäckig allen Erklärungsversuchen widerstanden. Es ist das die links vom Wagen



des Ares und der Aphrodite nach links hin gewendete Gestalt mit kurzem Chiton, langen Haaren, auf dem Kopf eine Alopekis mit einem eigenthümlichen Aufsatz, kämpfend mit Bogen und Pfeil. Hermes XXXVI. Die bisherigen Deutungen sind: Perser, Amazone, Paris, Adonis, Pelops, Ganymedes, Kybele, Amphitrite und Iris. Ich will diese Versuche um einen vermehren.

Die Figur (s. die vorstehende Abbildung) kämpft auf der oberen Reihe auf Seiten der Götter gegen die Giganten, sie muss also göttlich sein. Das Geschlecht ist nicht mit absoluter Deutlichkeit ausgedrückt, doch glaube ich dem Kopftypus die Weiblichkeit anzusehen, und namentlich die Haare sprechen dafür. Tracht und Waffen würden auf Artemis weisen, doch ist diese schon vertreten. Die Tracht aber zeigt eine besondere Eigenthümlichkeit, die weiter führen kann. Die Kopfbedeckung, augenscheinlich eine Form der thrakischen Alopekis, hat einen Kamm, ähnlich den Flossen der Hippokampen. Das hatte M. Mayer richtig beobachtet und war dadurch auf die Benennung Amphitrite geführt worden (Giganten und Titanen 355). Doch ist dieser Flossenkamm keineswegs nur Seethieren eigenthümlich, vielmehr ist er in bestimmten Zeiten ein stehender Kopfschmuck der Greifen. Hierüber genügt es auf Furtwänglers Zusammenstellung in Roschers Lexicon zu verweisen. Dieser Kamm der Greifen findet sich in verschiedener Stilisirung, nur zackig oder mit einzelnen Strahlen oder Rippen zwischen den Zacken. Im allgemeinen scheint die Form ohne Rippen mit einfachen Zacken die abgeschliffenere nachlässigere und jüngere zu sein. Doch liegt sie schon bei den Flossen des Fisches der Genossin des Poseidon auf der Sosiasschale vor. Wie die verschiedenen Formen des Greifenkammes auf Vasen und auf Münzen vorkommen, so kommen sie auch auf den Kopfbedeckungen verschiedener Personen auf Vasendarstellungen vor, von denen die Göttin der Melischen Gigantomachie nur eine ist. lehrt zweierlei. Erstens die Uebertragung der Attribute von Seewesen auf den Kopfschmuck von Personen ist wahrscheinlich nicht direct erfolgt, sondern über den Kopf des Greifen. Und zweitens die Göttin der Gigantomachie muss aus der Analogie der übrigen mit Greifenkamm geschmückten Figuren erklärt werden. ersteren Folgerung bemerke ich, dass es für die vorliegende Frage belanglos ist, aus welchem Grunde man das Attribut der Wasserwesen auf den Greifen übertrug. Hier ist ein Warum vielleicht eine ebenso unberechtigte Frage, wie bei der Ausstattung des Greifenkopfes mit dem als Knopf stilisirten Haarschopf der Pferde (Rossbach ,Aus der Anomia' 200) und den in die Höhe gerichteten etwas verlängerten Ohren archaischer Pferdebildungen.

Jedenfalls ist es klar, dass, wenn einmal der Kamm zum Greifentypus gehörte, er von da leicht auf dieselbe Stelle an menschlichen Kopfbedeckungen rücken konnte. Und nicht von den Seewesen, sondern von den Greifen muss die Veranlassung dazu hergeholt werden. Sie ergiebt sich von selbst. Denn zunächst findet sich dieser Schmuck nur bei Figuren, die in der Nähe der Heimath der hyperboreischen Greifen, im Nordosten der griechischen Welt wohnend gedacht werden. Vor allem in Thrakien. Auf älteren Beispielen tragen die Figuren auch die echte thrakische Kappe, während auf jüngeren dafür allmählich die phrygische Mütze eindringt. Von Thrakern trägt Orpheus stets den Greifenkamm auf den Unterweltsvasen, Phineus auf der Lukanischen Vase Mon. d. I. III 49, Medeia auf der Vase Mon. d. I. V 11-12. Auf der Mütze des Proitos auf der unteritalischen Bellerophonvase in Winterthur ist er zu kleinen Zäckchen zusammengeschrumpst (Wiener Vorlegeblätter VIII Taf. 9, 1). Auch der eine der schlafenden Thraker auf der Vase bei Gerhard, Trinkschalen und Gefässe Taf. K, hat den Zackenkamm in der einfachsten Form. Ebenso findet er sich auf der Kappe einer Amazone auf der Prachtamphora aus Ruvo Mon. d. I. X 26-28.

Von den Thrakern wandert der Schmuck in der Vorstellung der Vasenmaler zu den stammverwandten Phrygern. So findet er sich auf dem Flügelhelm des Paris Mon. d. I. IV 18, der auch die Laschen der phrygischen Mütze hat. Eine Kappe mit diesem Kamm trägt derselbe auf der Hydria Berlin Nr. 2633. Beides noch Vasen des 5. Jahrhunderts. Und auf späteren ist seine phrygische Mütze ebenso geziert. Dasselbe gilt von der Kopfbedeckung des Priamos auf der Vase der Ermitage mit Hektors Lösung (Mon. d. I. V 11, Wiener Vorlegeblätter I. III 2) und des Pelops, Wiener Vorlegeblätter I Taf. X. Wichtig ist die lukanische Hydria, Vases in the Br. Mus. IV F. 185, abgeb. pl. VII, auf der Perseus auf seiner phrygischen Mütze und Kepheus auf seinem Helm, der dem oben erwähnten des Paris ähnlich ist, den Greifenkamm tragen, weil sie noch keine Spur der Einwirkung der Theatertracht zeigt, während bei späteren unteritalischen Vasen, auf denen die Könige ganz allgemein diesen Kopfschmuck tragen, der Einfluss des Theaters, wenn auch nicht unmittelbar, anzunehmen ist, so bei dem Dareios der Perservase (Wiener Vorlegeblätter VII Taf. VI).1) Die rein ornamentale

<sup>1)</sup> Vgl. Watzinger de vasculis pictis Tarentinis (Diss. Bonn. 1899) p. 45.

einsache Zackenborte,1) die hier nur noch erscheint, könnte man anstehen für den Greifenkamm zu erklären, wenn sich die Entwicklung nicht stufenweise bis zu diesem letzten Verblassen des Typus verfolgen liesse. Und zwar nicht nur hier. Vielmehr zeigen die südrussischen Funde und die Münzen von Teos, Abdera und Panticapaeum - angeführt in dem Artikel ,Gryps' von Furtwängler - die analoge Entwickelung noch auf dem Kopfe der Greifen selbst. Die aufgezählten Beispiele machen nicht den Anspruch, den Gegenstand zu erschöpfen, aber sie genügen, um zu zeigen, dass die Kopfbedeckung der Göttin auf der Melischen Gigantomachie in dieselbe Reihe gehört mit vielen anderen durch den Greifenkamm gezierten. Besonders nahe steht ihr der Greif auf der Münze des 5. Jahrhunderts aus Abdera (Catalog des Brit. Mus. Thrace p. 69 Nr. 31), wo auch das aufgerichtete Ohr übereinstimmt. Und ferner ergiebt sich, dass diese Tracht, welche in der griechischen Vasenmalerei etwa von der Mitte des 5. Jahrhunderts an sich findet, ursprünglich zur Bezeichnung mythischer Personen thrakischer Herkunft verwendet worden ist. Der Gedanke, überhaupt den Greifenkamm in dieser Weise und in diesem Sinne anzubringen, muss der monumentalen Malerei entstammen. Darauf führt folgende Erwägung: alle Vasen, die diese Tracht zeigen, mit Ausnahme der einen, von der unsere Untersuchung ausging, sind grossgriechisch.") Die älteren unteritalischen Vasen sind von der grossen attischen Kunst abhängig. Die oben erwähnte Pariser Parisvase gehört zu der von Furtwängler für Thurii in Anspruch genommenen Gruppe, als eine der ältesten und besten (Meisterwerke S. 150), die Phineusvase desgleichen. Ihren Zusammenhang mit polygnotischer Kunst erkannte Robert Nekyia S. 43. Andererseits hat derselbe die Ab-



<sup>1)</sup> Eine singuläre Art des Greisenkammes zeigt die Vase bei Welcker A. D. III 23, 2, welche dort auf einen Oedipus nach Euripides bezogen wird. Hier sitzt der vergoldete Kamm quer auf der phrygischen Mütze. Ganz zum Ornament stilisirt ist er bei der Atalante, Gerhard Apul. Vasen A. 4. Erwähnt, wegen des Zusammenhanges mit den grossgriechischen Vasen, sei auch noch der alte etruskische Spiegel, Mon. d. 1. II 6 = Gerhard Etrusk. Spiegel II 181, Babelon Catalogue des Br. ant. 1287, auf welchem Helena diesen Kopfschmuck trägt.

<sup>2)</sup> Ausser der melischen Vase befindet sich noch als einzige attische unter den oben erwähnten die Berliner Hydria 2633. Dass sie und ihr Pendant 2634 nicht attisch sei, habe ich Arch, Jahrbuch XIII 73 A. 9 behauptet, beweisen werden es hoffentlich die Untersuchungen Watzingers.

hängigkeit der melischen Gigantomachie vom Schilde der Parthenos und mit diesem vielleicht von der grossen Malerei ausgesprochen (Nekyia S. 55 A. 31 und Marathonschlacht S. 93). Wir werden also gerade durch die Monumente, auf denen der Gebrauch des Greifenkammes noch nicht verallgemeinert ist, in die grosse Kunst gewiesen. Wie in dieser muss auch auf der melischen Vase als einer der älteren und der einzigen attischen der Gebrauch dieses Abzeichens noch durch thrakische Herkunft begründet sein. Dieser Bedingung scheint auch die von Robert Nekyia S. 73 A. 4 aufgestellte Benennung Iris nicht ganz zu genügen. Die Göttin auf der Vase muss eine Thrakerin sein. Vielleicht ist sie daher auch neben Ares gestellt.

Also eine thrakische der Artemis ähnliche Göttin. Das ist das Resultat der Denkmäleranalyse. Den Namen hat nun wohl jeder bereit: Bendis.

Hartwig hat uns (Bendis, eine archäologische Untersuchung) eine Reihe von Bendisdarstellungen kennen gelehrt, die er in überzeugender Weise auf ein Cultbild des 5. Jahrhunderts zurückführt. Dass die Göttin auf der Vase in einem etwas anderen Typus erscheint, bereitet keine Schwierigkeiten, weil die Vase, wie die obigen Ausführungen zeigen, viel älter ist. Sie würde uns somit die älteste Darstellung der Bendis zeigen, auf der sich ein sester Typus noch nicht herausgebildet hat. Denn ich bin geneigt, A. Trendelenburg beizustimmen, wenn er den von Hartwig für Bendis in Anspruch genommenen Vasendarstellungen diese Benennung streitig macht (Bendis, Progr. des Askan. Gymn. Ostern 1898 S. 21).

Später hat dann Bendis ihren Kopfschmuck der Artemis abgetreten: auf der Vase Elite Céramographique II pl. 88 A. Noch eine andere Figur der melischen Gigantomachie hat Schwierigkeiten bereitet, die rechts vom Gegner des Zeus erscheinende (vgl. M. Mayer Giganten und Titanen S. 190. Preller-Robert I 76, 1). Für sie muss man wohl bei der Deutung auf eine Amazone stehen bleiben. In die Darstellung der Gigantomachie ist sie als Gegnerin des Herakles gekommen, der auch hier sein Geschoss auf sie richtet. Und zwar ist sie in die fertige Composition nachträglich hineingesetzt. Denkt man sie sich fort, so ist die Composition ebenso geschlossen, der Raum ebenso gefüllt, wie an den übrigen Stellen des Bildes, die Figur ist ganz ungeschickt hineingeklemmt, und sticht stark von allen anderen Figuren ab. Es ist deutlich, dass

der Vasenmaler mit seiner Aufzeichnung fertig war, als er sie wohl oder übel nachher hinzufügte — vielleicht könnte eine Untersuchung des Originales das bestätigen.

6. DIE TALOSVASE. Die bekannte Amphora aus Ruvo, welche die Talosepisode der Argonautensage darstellt, ist das einzige erhaltene Zeugniss für eine litterarisch nicht bezeugte Form dieser Sage, vgl. O. Jessen bei Pauly-Wissowa S. 784. Frühere Erklärungen haben diesen Thatbestand nicht mit genügender Schärfe hervorgehoben. Man erklärte so, dass der durch die Kunste der Medeia irgend wie getödtete Talos ,in den Armen' der Dioskuren seinen Geist aufgebe. Aber es ist nicht erfindlich, warum die Dioskuren zu diesem Liebesdienst bemüht werden sollten, vielmehrdeutlich, dass die berittenen Götter, welche von ihren Rossen herab den Unhold ergriffen haben, in entscheidender Weise neben Medeia bei seiner Bewältigung betheiligt sind. Eine Sagenform, deren bezeichnende Abweichung von der uns bekannten Ueberlieferung in dem Hervortreten der Dioskuren besteht, auf einer attischen') Vase dargestellt zu finden, muss überraschen. Da nun obendrein der Name des Polydeukes auf beiden Seiten des Gefässes in dorischem Dialect geschrieben ist, muss der Verdacht entstehen, dass wir es mit einem Denkmal aus der Gegend zu thun haben, in welcher die Dioskuren sich eines besonderen Cultes erfreuten, und der dorische Dialect heimisch war. Unteritalische Vasen mit gemischtem, attischem und dorischem Dialecte sind nichts ungewöhnliches: Kretschmer Die griechischen Vaseninschriften S. 219. In diesem Falle wurde man einen greifbaren Grund für die Dialectmischung haben: der Maler konnte wohl in Abhängigkeit von attischen Bildern und attischer Sagenüberlieferung die übrigen Namen attisch schreiben, aber seinen heimischen Polydeukas anders zu nennen, konnte ihn natürlich keine auch noch so gelehrte Bildung veranlassen. Es fragt sich, ob dieser Verdacht unteritalischer Herkunft sich an dem übrigen Befunde der Vase bestätigen lässt.

Die systematische Durcharbeitung der gesammten grossgriechischen Keramik wird im grossen Zusammenhang neben vielen anderen auch diese Einzelfrage lösen, und da diese Aufgabe von anderer Seite in Angriff genommen ist, so könnte es als ein über-

Denn dafür gilt die Vase noch allgemein. Milchhöfer Jahrbuch IX 64, Wolters Athen. Mitth. XVI 375.

Müssiges Vorgreisen erscheinen, hier, noch dazu mit unzureichendem statistischen Material, für ein einzelnes Monument die Untersuchung zu führen. So lange es sich nur um ein Problem der Vasenkunde handelt, müsste daher Abstand davon genommen werden. Da aber der vorliegende Fall von besonderer Wichtigkeit für die Cult- und Sagengeschichte ist, darf der Versuch trotzdem unternommen werden, in der Hoffnung, dass seine Ergebnisse einestheils durch spätere Untersuchungen bestätigt werden und anderntheils auch diesen verwendbare Beobachtungen liesern mögen.

Die Gefässform würde nicht hindern, die Talosvase für unteritalisch, speciell für apulisch zu halten, wohl aber scheint die sorgfältige Zeichnung und vorzügliche Technik dem entgegenzustehen. Doch seitdem die in den vorstehenden Bemerkungen mehrfach erwähnten Untersuchungen Furtwänglers uns eine Reihe unteritalischer Vasen von vorzüglicher Technik und sorgfältiger und feiner Zeichnung kennen gelehrt haben, dürfen diese Eigenschaften an sich nicht mehr ausschliesslich für attische Herkunft in Anspruch genommen werden. Die vortreffliche apulische Amphora in Berlin 3257 (abgeb. Gerhard, Apulische Vasen Tf. XV) zeigt nicht nur die sorgfältigste Technik mit Linien in starkem Relief, sondern es sind auch einige Köpfe darauf, so schön und gut gezeichnet, dass sie attischen fast gleichkommen. Vergleicht man aber andererseits die Talosvase mit jungeren attischen Vasen, die auf der derselben Stilstufe stehen, deren einige Milchhöfer zusammengestellt hat, so zeigt sich doch recht deutlich die Inferiorität der Zeichnung. Es seien hier ein paar bekannte Vasen erwähnt, an denen der Unterschied besonders klar werden kann. Die Gigantomachie des Aristophanes und Erginos steht, wenn sie auch noch ganz schlicht im Geschmack der Verzierung der Gewänder ist, doch im Stil der Talosvase sehr nahe, sowohl was die Formauffassung der nackten Körper, als auch die faltenreichen Gewänder anlangt, nicht minder die gern in dreiviertel gezeichneten Köpfe und das bewegte Haar. Aber wie steif und leblos ist das doch alles auf der Talosvase im Vergleich mit der grossartig und schwungvoll gezeichneten Gigantomachie. Und die Meidiasvase, sein und zierlich im Hauptbild, flott und frisch auf dem unteren Streifen, lässt, mit der Talosvase verglichen, diese als gröber und leerer erscheinen; das gilt vor allem von den regelmässigen und schönen aber gänzlich ausdruckslosen Köpfen. Am meisten lehrt aber, wie weit die Talos-

vase von attischer Weise entfernt ist, ein Blick auf das herrliche Bruchstück aus dem Mithridatesberg mit der Darstellung des opfernden Herakles (Compte Rendu 1876 Taf. V 1).1) Es steht auf ganz verwandter Stilstufe, aber es ist viel feiner und dabei freier und lebendiger gezeichnet. Oder man vergleiche die Knöchelspielerinnen des Alexandros (Robert, XXI. Hallisches W.-Programm). Dort ist der in dreiviertel gestellte Kopf mit denselben Mitteln ausdrucksvoll gezeichnet, die aus der Medeia der Talosvase nur einen leeren Typus gemacht haben. Man werfe nicht ein, dass es auch geringere attische Waare giebt. Gewiss, dann ist sie nachlässig und flüchtig gezeichnet. Für den Export nach dem Osten haben das die Athener genugsam gethan. Die Bände der Comptes-Rendus geben davon genug Proben, und doch wird man nie in die Versuchung kommen sie mit unteritalischem zu verwechseln. Die Talosvase aber ist sehr sorgfältig, sauber, correct und fleissig gezeichnet und dabei schlecht. Das ist das Compromittirende. Und so leblose Hände zeichnet kein Attiker.

Talos selbst ist in einer Technik gemalt, die zwar hier durch die Darstellung des ehernen Mannes besonders motivirt ist, aber herrschend auf apulischen Vasen wird. Und nun gar die Zeichnung seines Körpers: plump und schematisch wie späte römische Copien polykletischer Figuren. Man wird in der gesammten attischen Kunst sich vergeblich nach einem ähnlichen Körper umsehen. Hat der Maler auf der Vorderseite noch sein möglichstes gethan, so verräth er sich auf der Rückseite, und es ist keine Uebertreibung, wenn man behauptet, dass die eine Hüstlinie des Polydeukes hier allein genügt, um darin die ältere Stufe jener eigenthümlichen weichlichweiblich mit geschwungenen Umrissen gezeichneten Jünglinge der unteritalischen Vasen zu erkennen, die wohl zu dem Erbe ionischer Kunst gehören. Die Gewänder, welche den bewegt faltigen Stil der Zeit von den Parthenongiebeln zur Nikebalustrade nachahmen wollen, thun das in der ungeschicktesten Weise. Besonders auffallend ist das bei der Medeia der Vorderseite, während die Gewänder der Jünglinge noch leidlich gelungen sind. Schlimmer sind die vielen parallelen Falten an den Frauengewändern der Rückseite. Diese Rückseite ist nicht so gequält kalligraphisch wie die Vorderseite, aber immer noch sauber und dabei ganz unfrei. Wo die Attiker

<sup>1)</sup> Vgl. auch das schöne Fragment aus Chersonnesos, Strena Helbigiana 161.

an Sorgfalt nachlassen und oft ganz flüchtig und lax zeichnen, da geben sie doch immer noch mit wenigen kecken Strichen das wesentliche und zeigen eine feste künstlerische Schulung. Hier findet sich aber keine jener Eigenschaften, die auch das elendeste attische Werk auszeichnen und immer noch reizvoll machen. Ich halte es daher schon nach allen diesen Indicien für ausgeschlossen, dass die Talosvase ein attisches Werk sei. Aber es ist noch ein stärkeres Argument in Bereitschaft: die Pferde. Die Attiker haben sich einen bestimmten Pferdetypus herausgebildet, der trotz seiner langen und reichen Entwickelung, doch einige gemeinsame Züge bewahrt, die eigentlich schon bei Exekias im wesentlichen vorliegen. Unter Verzicht auf allzu sehr ins einzelne gehende Darstellung des Formenreichthums versuchen sie die grossen Hauptformen mit wenigen Linien anzudeuten, die einen schönen convexen Schwung zeigen. Das wird durch Bevorzugung der steilen Kopfhaltung und eines etwas gedrungenen Typus erleichtert. Ebenso einfach wird der Kopf gezeichnet mit der Neigung ihn nach der Schnauze zu stark zu verjüngen, und auch diese wird möglichst rundlich gebildet. In der Entwickelungsperiode, die uns hier angeht, versteht man es schon, auch die Pferdeköpfe nicht mehr genau im Profil, sondern in verschiedenen Drehungen bis etwa dreiviertel zu zeichnen. Die etwas steifen und zierlichen Pferde der Meidiasvase und der Karlsruher Parisvase (Gerhard Apulische Vasen D), welche mit Recht von Milchhöfer (Jahrbuch IX 64) derselben Hand zugeschrieben ist, einerseits und die lebhaft bewegten, etwas oberflächlich llotten Pferde der Gigantomachievase aus Melos mögen als zwei extreme Pole zeigen, wie diese gemeinsame Grundanschauung variirt wurde. Auch die Pferde auf der herrlichen Elfenbeinmalerei: Ant. du Bosph. Cimm. pl. 79 mögen verglichen werden. Die Pferde der Talosvase fallen da ganz heraus, nicht nur, dass ihre Körper nicht in jenem festen durch grosse einfache Linien zusammengehaltenen Typus gezeichnet sind, ihre Köpfe sind beide streng ins Profil gestellt, haben eine breite eckige Schnauze mit einem ganz spitzen verlängerten Oberkiefer, so dass sie fast aussehen wie Hundeköpfe. Und ganz stark tritt das Auge heraus. Es ist schwer die verschiedenen bis zu elendesten Karikaturen verzerrten Pferde der späteren unteritalischen Vasen unter einen Hut zu bringen: einige lehnen sich an attische Typen an, die sie lächerlich entstellen, andere sind ganz abweichend. Auch ist auf den publicirten Vasen

kein grosser Uebersluss an Pserden. Ich begnüge mich daher hier auf ein einziges durchschlagendes Beispiel hinzuweisen: es sind die Rosse des Rhesos auf der Vase aus Ruvo (Gerhard Trinkschalen und Gefässe Tf. K). Hier stimmen die Pferde fast ganz genau zu den Pferden der Talosvase. Und so wie dieser Typus sich von dem der attischen Vasen sondert, so stimmt er zu dem Pferde des Tempels von Locri, wenn auch bei diesem älteren und strengeren Werke der grossen Kunst, die Uebertreibungen der laxgezeichneten Vasen noch ausgeschlossen sind. Aber verglichen mit den attischen Reliefs zeigen die Formen die gleichen charakteristischen Unterschiede. Keine gerundeten Linien, einen Kopf, der mit unvollständigem Oberkiefer schon fast die Form der attischen hat. Man denke sich den Oberkieser vollständig, so kommt die bezeichnende Form der Schnauze heraus. Und ebenso tritt das Auge ganz stark hervor. Von attischen Reliess vergleiche man dagegen ausser den Pserden vom Parthenon und den drei Reliess bei Conze Griech. Grabreliefs Tf. 247-49 (Villa Albani, Dexileos und ein Fragment) das Relief der Sammlung Baracco Taf. 52, von dem Helbig eine Replik in Sevilla erkannt hat, doch wohl eine Erfindung aus der Mitte des 5. Jahrhunderts, und, der Meidiasvase besonders nahestehend, das Weihrelief aus dem Piraeus Έφημ. άρχαιολ. 1893 πίν. 9. Der Pferdetypus giebt den Ausschlag, dass wir in der Talosvase ein unteritalisches Werk besitzen und damit eine monumentale Darstellung einer Episode der Argonautensage, in einer Form, wie sie sich unter dem Einfluss der dort verbreiteten Verehrung der Dioskuren gestaltet hat.

Berlin.

BOTHO GRAEF.

## BACCHYLIDES UND DIE PYTHIADENRECHNUNG.

In der Vertheidigung des Böckhschen Satzes, dass die Pythiadenrechnung von Ol. 48, 3 auszugehen habe, sehe ich mich von allen Seiten verlassen. Jurenka in seiner Ausgabe des Bacchylides S. 10 bemerkt kurz angebunden: ,die Ausführungen Christs bestimmen mich nicht an der Zeittafel der Hieron-Oden etwas zu ändern'; der neueste Herausgeber Pindars O. Schroeder sagt Prol. 63 mit einem mitleidigen Seitenblick auf den zurückgebliebenen Genossen: post Leopoldum si qui alii secus iudicaverant a Bacchylide redivivo victi sunt praeter Christium', und Camille Gaspar, dessen Buch Essai de chronologie Pindarique mir so eben durch die Güte des Verfassers zugekommen ist, nennt S. 127 die Pythiadenrechnung Böckhs eine néfaste théorie die alles auf den Kopf gestellt habe, jetzt aber abgethan sei. So einfach liegt nun doch die Sache nicht; aber nachdem Blass in seiner Bacchylidesausgabe zum Beweis, dass das aberlieferte Όλυμπιονίκας in Bacch. IV 17 Femininum sein könne, eine Stelle aus dem Sophisten Antiphon fr. 130 όλυμπιονίκαι καί πυθιονίκαι καὶ οἱ τοιοῦτοι ἀγῶνες, und Lipsius in seinen Beiträgen zur Pindarischen Chronologie (Sitzb. der Sächs. Ges. der Wiss, 1900 S. 9) zwei weitere Belege aus Heliodor S. 115, 8 und 141, 9 Bekk. την Πυθιονίκην beigebracht haben, ist mir doch um meine Vereinsamung bange geworden. Ich habe daher die Sache, die ja nicht bloss für Pindar und Bacchylides wichtig ist, nochmals mit aller Unbefangenheit geprüft und will nun in Kürze die Resultate meiner δεύτεραι φροντίδες darzulegen versuchen. Ich erlaube mir das, nicht als ob ich für das, was ich jetzt von der Sache denke, eine besondere Aufmerksamkeit beanspruche, sondern weil ich auch einige neue Gesichtspunkte beibringen zu können hoffe.

Das neue Licht, das gleich bei dem ersten Bekanntwerden des Bacchylides eine Entscheidung der alten Controverse zu bringen versprach, liegt in dem kurzen leider stark verstümmelten Preislied auf den delphischen Wagensieg des Hieron Bacch. IV 13 ff.

Δεινομένεός κ' έγεραίρομεν υίόν.
πάρεστίν νιν άγχιάλοισ[ιν Αἴτν]ας μυχοῖς
μοῦνον ἐπιχθονίων τάδε
μησάμενον στεφάνοις ἐρέπτειν
δύο τ' 'Ολυμπιονίκας
ἀείδειν.

Die Anhänger der Bergkschen Zählung übersetzen die Worte duo 'Ολυμπιονίκας mit ,zwei olympische Siege'. Ist diese Uebersetzung erlaubt, so ist damit allerdings erwiesen, dass die Pythiaden von Ol. 49, 3 und nicht 48, 3 zu zählen sind. Denn die beiden ersten Siege in Olympia errang Hieron, wie jetzt durch das olympische Siegerverzeichniss von Oxyrrhynchos (Robert Olympische Sieger, diese Ztschr. XXXV 141 ff.) feststeht, Ol. 76 und Ol. 77 oder 476 und 472 v. Chr., so dass dieselben Bacchylides in unserem Epinikion auf den delphischen Wagensieg des syrakusischen Königs nur erwähnen konnte, wenn dieser Wagensieg nicht auf 474 fiel, wie ich früher mit Böckh annahm, sondern auf 470, wie Bergk und seine Anhänger rechneten. Aber gegen die obige Uebersetzung erheben sich schwere grammatische Bedenken. Nicht bloss der Sprachgebrauch des gleichzeitigen und vorbildlichen Dichters Pindar, der regelmässig und zwar neunmal Όλυμπιονίκας u. Πυθιονίκας als Masculinum gebraucht, spricht dagegen. Denn ohne Grund hat neuerdings Joh. Schöne de dialecto Bacchylidea (Leipz. Stud. XIX 269) in O. XI 7 ἀφθόνητος αίνος 'Ολυμπιονίχαις οίτος ἄγχειται das 'Ολυμπιονίκαις gegen den Pindarischen Sprachgebrauch als Femininum nehmen wollen. Auch der Genius der griechischen Sprache widerrath der Uebersetzung von Olvuntovixag mit olympische Siege'. Denn die nominalen Composita, deren zweites Glied ein Substantivum ist, gehören im Griechischen fast alle zur Classe der sogenannten mutirten Composita, d. i. derjenigen, die einem anderen Redetheil zugehören, als das zweite Glied, wenn es für sich steht, wie ήλακάτη Spindel aber χουσηλακάτη eine goldene Spindel habend, xeig Hand aber μαχρόχειο lange Hand habend, σθένος Kraft aber μεγασθενής mit grosser Kraft begabt. So erwartet man auch, dass, da νίκα ein Substantiv ist, 'Ολυμπιονίκας ein Adjectiv sei, mit der Bedeutung ,einen olympischen Sieg errungen habend'. Die unmutirten nominalen Composita sind in der

griechischen Sprache ebenso selten, wie häufig im Deutschen, z. B. Hochstadt, Niederwald, Mittelpunkt, Grossherr, Kleinkram. Homer findet sich von derartigen Bildungen nur ein sicheres Beispiel, nämlich άκροπολις in der Odyssee 9 494 und 504, wonach dann später Νεάπολις und Μεγαλόπολις gebildet wurde. Vielleicht gehört aber auch noch hierher das Homerische μέσσαυλος ,der in der Mitte befindliche von einer Mauerumfriedigung eingeschlossene Hof, wie sicher das jungere erst bei Herodot nachweisbare Compositum μεσόγαια als unmutirtes Compositum zu fassen ist. Verwandter Art ist αχρόσοφος ,hochweise', das Pindar O. XI 19 gewagt hat, und laroouarris, das sich wiederholt bei Aischylos findet. Sollte nun Bacchylides, der behutsame Dichter, weiter gegangen und zu dem alten richtigen 'Olvuntovixag ,einen olympischen Sieg habend' ein neues durch die Analogie schlecht gestütztes Compositum ολυμπιονίκα ,olympischer Siege zu fügen gewagt haben? Man sollte es nicht erwarten. Aber in der Wissenschaft wiegen wenig die Wahrscheinlichkeiten, entscheiden die Thatsachen, und da ist vorerst zu beachten, dass ein solches unmutirtes Compositum bei Bacch. XII 8 τάν τ' εν Νεμέα γυιαλκέα μουνοπάλαν vorkommt. Zwar liegt es hier nahe, durch leichte Conjectur die richtige Form τον μουνοπάλαν herzustellen, aber uberliefert ist nun einmal τὰν μουνοπάλαν, und da der erhaltene Text des Papyrus mit μουνοπάλαν abbricht, so ist es bedenklich an dem Ueberlieferten etwas zu ändern. Wenn nun aber Bacchylides μουνοπάλαν in dem Sinne ,für sich stehender Ringkampf zu bilden sich erlaubt hat, so wird man ihm auch die Bildung von δλυμπιονίκα ,ein olympischer Sieg' nicht von vornherein absprechen dürfen, zumal wenn die späteren wirklich ein solches όλυμπιονίκη und πυθιονίκη gebraucht haben. Ich gehe aber jetzt noch weiter und sage, Bacchylides habe an unsere Stelle dafür gesorgt, dass wir sein δύο όλυμπιονίκας nicht mit ,zwei olympische Sieger', sondern mit ,zwei olympische Siege' übersetzen. Kurz zuvor nämlich in V. 5 sagte er, wie durch das Metrum feststeht, Πυθιόνικ ος αείδε ται, gebrauchte also die Form nach der 2. Decl. geradeso wie XI 13 υμνοῖσι δὲ Πυθιόνικον. Nichts hinderte den Dichter auch an unserer Stelle V. 17 im Einklang mit dem 5. Vers die Form nach der 2. Decl. δύο δ' "Ολυμπιονίχους zu setzen, wenn er an zwei olympische Sieger gedacht haben wollte. Wenn er das nun nicht that, sondern die Form nach der

1. Decl. setzte, so scheint er eben nicht an zwei Sieger gedacht zu haben und mit der Endung -ας statt -ους dem Leser einen Wink gegeben zu haben, das Wort ὀλυμπιονίχας in dem Sinne ,olympische Siege' zu verstehen.

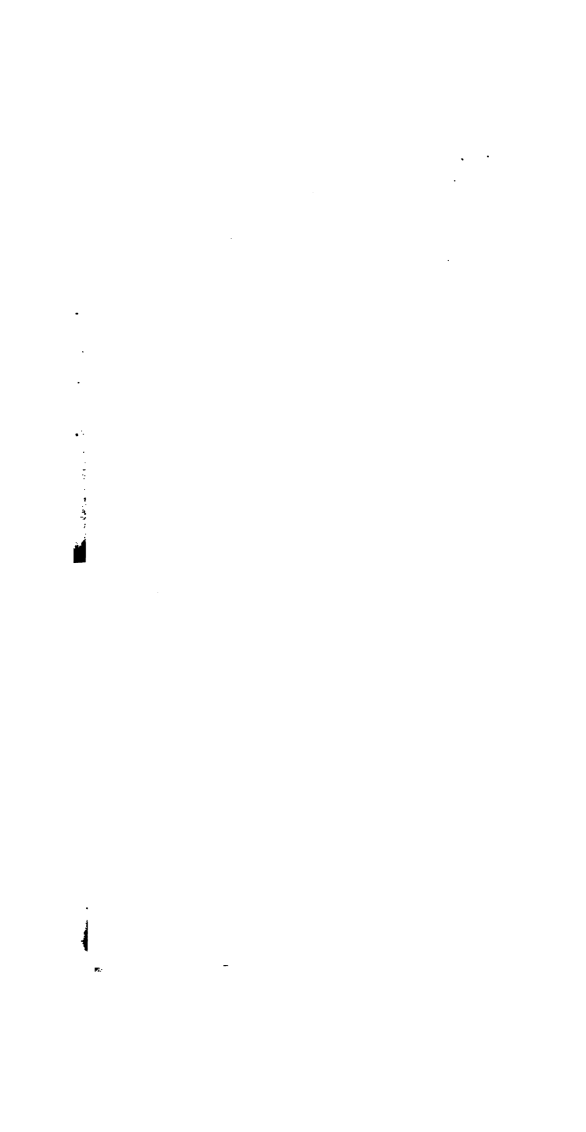
So viel von der sprachlichen Seite der Sache. Was die sachliche anbelangt, so wird jeder zugestehen, dass 'Oλυμπιονίκας als Masculinum gefasst keine klare jedem Leser sofort verständliche Deutung zulässt. Im Vorausgehenden ist eben nur Hieron genannt, und umsonst sieht man sich nach einer Andeutung um, wer der zweite olympische Sieger gewesen sein soll. Man hat an Deinomenes gedacht, aber dass derselbe zugleich mit Hieron als Sieger in Delphi ausgerufen worden sei, ist weder überliefert, noch kann es aus der Ode Pindars auch nur wahrscheinlich gemacht werden. Gelon aber, an den man auch gedacht hat und der wirklich in Delphi Sieger gewesen war, war damals bereits todt und konnte nicht so unvermittelt und ohne Nennung seines Namens in die Siegesfeier des Hieron hereingezogen werden. Jedenfalls ist keiner der beiden genannt oder auch nur angedeutet. Auf der anderen Seite habe ich immer noch den Eindruck, dass die Ode Pindars auf den Pythischen Wagensieg Hierons ungleich besser auf die Verhältnisse des Jahres 474 als auf die des Jahres 470 passe. Die grossartige Schilderung von dem Ausbruch des Aetna und der Hinweis auf die Gründung der Stadt Aetna sind derart, dass man vermuthen möchte, die beiden Ereignisse seien unmittelbar vorausgegangen und gehörten nicht einer ferneren Vergangenheit an. Auch scheint mir immer noch, trotz der erneuten Opposition von O. Schroeder im Philol. 53, 727 und von Camille Gaspar in dem oben citirten Buche p. 133, der Vergleich des Hieron mit Philoktet unter Hinweis auf die Hilfe erstehende Gesandtschaft P. I vor ye μαν ταν Φιλοκτήταο δίκαν έφέπων έστρατεύθη ... φαντί δέ Λαμνόθεν έλχει τειρόμενον μετανάσσοντας έλθεῖν ήρωας άντιθέους Ποίαντος υίὸν τοξόταν besser auf den Hilfszug des Hieron für die bedrängten Cumaner im Jahre 474, als auf die Expedition des Herrschers von Syrakus gegen den Rivalen Thrasydaios von Agrigent im Jahre 472/1 zu passen. Aber nachdem ich gerade auf diesen Punkt hin die Ode nochmals durchgelesen habe, möchte ich doch nicht mehr so bestimmt behaupten, dass eine Aufführung der Ode im Jahre 470 geradezu ausgeschlossen sei. Abgesehen von der Dehnbarkeit des Begriffes vvv und der Möglichkeit die

oben angeführte Stelle auf ein anderes jungeres Ereigniss, wie etwa eine Bittgesandtschaft der Himeräer zu deuten, ist es doch auch sehr wohl denkbar, dass mit der Gründung von Aetna zwar schon 476 begonnen worden war, der Ausbau aber erst 470 so weit vorgeschritten war, dass Deinomenes als Statthalter Hierons in der neuen Stadt residiren und im Königspalast die Festfeier veranstalten konnte. Was mich aber jetzt für das Jahr 470 geradezu einnimmt, ist folgendes. In dem dritten Gedichte des Bacchylides auf den olympischen Wagensieg des Hieron vom Jahr 468 feiert der Dichter nur kurz im Eingang den Glanz des neuerrungenen Sieges und widmet dann den grösseren Theil des Gedichtes dem Preis der Freigebigkeit des Königs, die er wetteifernd mit dem alten lydischen Könige Kroisos durch die Stiftung von goldenen Dreifüssen in den Tempel des delphischen Gottes bewiesen habe. Von jenen Dreifüssen, deren Basis bekanntlich neulich die Franzosen in Delphi wieder aufgefunden haben, spricht auch Theopomp bei Athen. VI 432, aus welcher Stelle wir zugleich erfahren, dass mit den Dreifüssen eine Nike verbunden war. Die Siegesgöttin konnte jeder deuten wie er wollte, auf die Waffensiege des Hieron bei Himera und Kyme oder auf die agonistischen Siege des Königs in den delphischen Wettspielen. Dass aber dieselbe zunächst auf die letzteren sich bezog und durch sie veranlasst war, legt schon ihre Aufstellung in Delphi nahe, wird aber zu noch grösserer Wahrscheinlichkeit dadurch erhoben, dass schon Pindar P. I 94 in den Preis des Wagensieges den Ruhm der Freigebigkeit des Hieron durch den Vergleich desselben mit Kroisos hereinzieht. Wir dürfen daraus mit Zuversicht den Schluss ziehen, dass schon damals Hieron sich mit dem Gedanken trug es dem Kroisos gleichzuthun und ähnlich grosse Weihgeschenke nach dem Tempel in Delphi zu schicken. Diese Weihgeschenke bestanden aber, wie wir jetzt aus Bacchylides erfahren, in den goldenen Dreifüssen, deren Verherrlichung der keische Dichter den grösseren Theil seines Hymnus widmete. Haben wir aber mit Recht die Stiftung der Dreifüsse mit dem delphischen Wagensieg in Verbindung gebracht, dann wird jeder zugeben, dass dieser Wagensieg eher zwei als sechs Jahre vor der Aufstellung der Weihgeschenke errungen worden sei, mit anderen Worten, dass Hieron eher 470 als 474 mit dem Viergespann in Delphi gesiegt habe. So setzen wir der Gründungszeit von Aetna ein anderes nicht minder zugkräftiges Moment entgegen

und glauben somit das Zünglein der Wage von 474 weg wieder mehr nach 470 zu wenden.

Die anderen Argumente übergehe ich, da sie alten Datums sind und ich nichts neues hinzuzusagen habe: die 5. Pythische Ode Pindars auf den Sieg des Arkesilaos in der 31. Pythiade, deren Schluss V. 124 mehr auf einen Delphischen Sieg im Jahre 462 als 466 hinzuweisen scheint, die grössere Autorität der exacten Grammatiker Alexandriens, welche die Pythiaden von Ol. 49, 3 ab zählten. als des unverlässigen Asianers Pausanias, auf den allein man sich für den Beginn der Olympiaden mit Ol. 48, 3 beruft, endlich die Ausdauer des Renners Pherenikos, mit dem Hieron in der 26. und 27. Pythiade (Pind. P. III 73) und in der 76. Olympiade (Pind. O. I 18) gesiegt hatte. Denn ich habe wohl durch Heranziehung der Stelle des Veterinärarztes Pelagius p. 32 ed. Ihme, der ich noch das Zeugniss des Herodot VI 103 und Plutarch Cat. mai. 5 von drei olympischen Siegen derselben Pferde hätte zufügen können, erwiesen, dass bei den Alten die Pferde des Circus länger als beiuns in Dienst waren; aber es bleibt doch dabei, dass ein Pferd nach sechs Jahren eher als nach zehn einen Sieg in der Rennbahn erringen und durch seine Raschheit die enthusiastische Bewunderung des Dichters erregen konnte. Kurz: manus do.

München. W. CHRIST.





## GEWICHTE AUS THERA.

1. In Thera fand ich am 15. Juni 1900 einen schwarzen Lavastein, von der Form eines Laibes Brod, mit der Inschrift

Die regelmässige Form liess eine ziemlich genaue Ergänzung zu, die von Landmesser P. Wilski auf zwei Methoden, durch Gips und Wachs, mit Hilfe des griechischen Regierungscommissars Grimanis und unter Assistenz von Robert Zahn ausgeführt wurde. Unter Berücksichtigung der betreffenden specifischen Gewichte konnte bei

beiden Versuchen als Mittel festgestellt werden  $\frac{5,593+5,597}{2}$  =

5, 595 ἀκάδες. Da eine griechische Oka = 1280 Gramm,¹) so ergiebt sich als ursprüngliches Gewicht 7,168 kgr. Die Inschrift kann man deuten  $\mathring{\eta}\mu[\iota\sigma\tau\alpha|\tau]\mathring{\eta}\varrho o\varsigma h\acute{\epsilon}\nu\alpha\tau\sigma[\nu]$  oder, was aber schlechter griechisch wäre,  $\mathring{\eta}\mathring{\mu}[\iota\sigma\tau\alpha|\tau]\mathring{\eta}\varrho o\varsigma h\acute{\epsilon}\nu\alpha\tau\sigma[\nu]$ , ,ich bin das Neuntel eines Staters'. Also ¹/18 oder ¹/9 des Hauptgewichtes, des  $\sigma\tau\alpha\tau\mathring{\eta}\varrho$   $\kappa\alpha\tau$ '  $\mathring{\epsilon}\xi o\chi\mathring{\eta}\nu$ .

Das ergiebt nach oben für den Stater:

 $18 \times 7,168 = 129,024 \text{ kgr}$  $9 \times 7,168 = 64,512 \text{ kgr}.$ 

Nach der Nissenschen Tabelle wiegt ein schweres babylonisches Talent (à 60 Minen) 60,600 kgr. Unser Gewicht übersteigt diesen Betrag um 3,912 kgr. In diesem Ueberschuss scheinen nun die drei Minen zu stecken, über die C. F. Lehmann im vorigen Jahr-

<sup>1)</sup> Dies ist die häufigste Angabe die, wie mir E. Vassiliu schreibt, auch für Thera und speciell die obige Wägung gilt. Daneben findet sich (Guids Ioanne, Grèce I S. XCIII) die Gleichung mit 1282 g. Nach gütiger Mittheilung des deutschen Generalconsuls zu Athen, Herrn Lüders beträgt die Oka bei den Apothekern 1285 g.

gang dieser Ztschr. S. 636 ff. gehandelt hat, das verbleibende Plus von 3,912 — 3,03 = 0,882 kgr. würde dann auf Rechnung der vielleicht doch nicht ganz genauen Reconstruktion kommen — falls das Gewicht ursprünglich gerade jener bei Nissen angeführten Norm entsprochen hätte und nicht etwa eine andere ihr nahe kommende darstellt, was Lehmann¹) entscheiden möge.

- 2. Eine andere Erwägung führt zu demselben Ergebniss. Ein theräischer Gewichtsstein aus Akrotiri IGIns III 978, leider stark zerstört und nicht gewogen, trägt die Aufschrift ATPIH. Die 7 geht in der üblichen Minenzahl des Talentes, in 60, nicht auf; wohl aber in 63. Nun ist  $7=\frac{63}{9}$  und  $\frac{63}{9}=7$ , d. h. beide Steine wiegen 7 Minen eines Talentes von 63 Minen. Der neugefundene Stein (1) von Thera würde eine Mine von  $\frac{7168}{7}=1024$  g²) ergeben.
- 3. Damit mag man vergleichen, was Mamet De insula Thera, thesis Paris., Insulis 1874 p. 27f. über eine Reihe von lapides basaltae plerique rudes informesque, quales fiunt quum diu fluctibus attriti sunt, neque ulli usui apti videbantur sagt: his ponderatis constitit ita congruere pondera, ut eos librae fuisse adhibitos non dubium sit; ea enim sunt grammatibus expressa: 105. 139. 175. 212. 320. 425. 535. 840. 956. 1167. 1288, quae ad hos numeros redigi possunt 1. 4/3. 5/3. 2. 3. 4. 5. 8. 9. 11. 12.
- 4. Noch ein anderer Gewichtsstein ist in Thera gefunden, eine Kugel aus rother Lava mit der Aufschrift

## TPHCMN (frei),

d. h.  $\tau\varrho\tilde{\eta}\varsigma$  (für  $\tau\varrho\varepsilon\tilde{\iota}\varsigma$ )  $\mu\nu(\alpha\tilde{\iota})$ . Das Gewicht des in ein leichtes Taschentuch eingewickelten Steines hat unser Aufseher Angelis Kosmopulos mit der primitiven ihm verfügbaren Wage auf genau  $2^{1/2}$  Oka festgestellt, d. h.  $1,280 \times 2,5 = 3,2$  kgr. Also auch dies ergiebt noch für spätere Zeit in Thera eine Mine von etwa 1 kgr!

Man hat aber auch anders gerechnet. Der 7,168 schwere Gewichtsstein (Nr. 1) trägt auf der Rückseite die Zahl  $|\Gamma| = 16$  aus späterer Zeit. Dies ergiebt eine Mine von  $\frac{7,168}{16} = 0,448$  kgr, die sich mehr den üblichen Gewichten nähern dürfte.

erlin. F. HILLER v. GAERTRINGEN.

<sup>1)</sup> S. unten S. 125.

<sup>2)</sup> Ev. für den höchsten Satz der Oka  $\frac{7190}{7} = 1027$  g.

Die für die Verwerthung der von Hiller v. Gaertringen besprochenen theräischen Gewichte nöthigen metrologischen Voraussetzungen vereinigt die an der Spitze dieses Artikels eingeheftete Tabelle. Sie enthält weniges, das nicht schon an anderen Orten, und z. Th. auch in dies. Ztschr., von mir ausführlicher dargelegt wäre. So lange nicht meine metrologischen Forschungen, wenigstens in den Grundzügen, in allgemein zugänglicher Gesammtdarstellung vorliegen, bin ich genöthigt dem Leser durch eine derartige Recapitulation entgegen zu kommen. Dem von mir selbst sehr stark empfundenen Mangel einer solchen zusammenfassenden Darstellung konnte ich, von anderen äusseren Gründen abgesehen, so lange nicht abhelfen, als der Forderung nicht genügt war, mit der ich meine letzte, bereits einen nicht unerheblichen Schritt zu jenem Ziele darstellende grössere metrologische Arbeit, "Das altbabylonische Maass und Gewicht als Grundlage der antiken Munz-, Maass- und Gewichtssysteme',1) abschloss.

"Es ist sicher bezeugt, dass die Babylonier in ihrem System die Maasse der Zeit und des Raumes in "Verbindung brachten. Die Entstehung und das Wesen des babylonischen Sexagesimalsystemes der Maasse der Zeit und des Raumes wird nicht eher als völlig geklärt und verstanden bezeichnet werden können, als bis diese Beziehungen unter Berücksichtigung der naturwissenschaftlichen, namentlich der astronomischen Kenntnisse der alten Babylonier begründet und klar gestellt sind".

Diese Forderung habe ich seither in der Hauptsache erfüllen können<sup>2</sup>) und so hoffe ich eine zusammenhängende Skizze des babylonischen Systemes der Zeit- und Raummessung und seiner Verbreitung, namentlich nach Westen, in Bälde vorlegen zu können.

<sup>1)</sup> Actes du huitième Congrès international des Orientalistes tenu en 1889 à Stockholm et à Christiania, Section 1: Sémitique (A) p. 167-249 und separat. Zu citiren als: "Congr."

<sup>2)</sup> S. die Vorträge: "Die Entstehung des Sexagesimalsystemes bei den Babyloniern" und Ueber die Beziehungen zwischen Zeit- und Raummessung bei den Babyloniern," Verhandlungen der Berliner anthropologischen Gesellschaft [VBAG] 1895., 411 f. und 433 f. In der Tafel von Senkereh, auf die sich dieser zweite Vortrag stützte, bedeutet, beiläufig bemerkt, KAS. PU nicht bloss die Doppelstunde als Zeitmass, sondern kommt gleichzeitig in seiner wohlbekannten Eigenschaft als Bogenmass, als ½12 eines grössten Himmelsund vielleicht auch Erdkreises, in Betracht. — S. ferner "metrologische Nova" VBAG 1896, 438 ff.

Die folgenden Bemerkungen geben nur die nöthigsten Erläuterungen zur Tabelle. Sie betonen, was ich inzwischen neu gefunden oder von anderen gelernt habe, legen Nachdruck auf die Thatsache, dass sämmtliche in dem System der Raummessung maassgebenden Zahlenverhältnisse ihren Ursprung in Beobachtungen am gestirnten Himmel, in der Zeitmessung haben,¹) und sollen gleichzeitig als Gegengewicht gegen neuerdings erschienene irrige Darstellungen dienen.

Das ursprüngliche babylonische Längenmaass, wie es uns die beiden2) Maassstäbe des Gudea kennen gelehrt, beträgt, seinem erreichbar wahrscheinlichsten Betrage nach 992,33 mm, das ist fast genau,3) und wahrscheinlich beabsichtigter Weise,4) die Länge des Secundenpendels für den 31. Grad n. B., auf welchem ungefähr die südbabylonischen Trümmerstätten liegen (992,35 g). Ihr Zehntel, die Handbreite von sechs Fingern auf dem Maassstab Nr. 1 des Gudea als gesondertes Maass abgetragen, bildet die Kante des Würfels,5) dessen Wassergewicht die schwere Mine gemeiner Norm, das ursprüngliche Gewicht des Alterthumes im erreichbar wahrscheinlichsten Betrage von 982,4 g abgiebt. Neben diese schwere Mine gemeiner Norm tritt in früher Zeit ihre, gleichfalls als Mine bezeichnete Hälfte, die leichte babylonische Mine gemeiner Norm von 491,2 g (Tab. sub 10), im ganzen Alterthum verbreitet als IItoλεμαϊκή μνα, Ίταλική μνα etc. und bis in die neueste Zeit fortlebend im französischen, holländischen und friesischen Pfund.

<sup>1)</sup> Vgl. Zeitschrift für Assyriologie XIV 364 ff.

<sup>2)</sup> VBAG 1896, S. 457.

<sup>3)</sup> Congr. S. 197.

<sup>4)</sup> Vgl. darüber besonders meinen Vortrag in der Berliner physicalischen Gesellschaft 15. November 1889 (s. deren Verhandlungen Jahrgang 8 Nr. 14 S. 81—97 mit der Discussion (S. 91 ff.), in welcher alle gegen diese Annahme vorgebrachten Einwürfe als nicht stichhaltig erwiesen wurden. Die Sternund Himmelskunde der Babylonier reicht nach neugefundenen und astronomisch neuuntersuchten Documenten erheblich tiefer und weiter, als selbst bei den allergünstigsten Vorstellungen anzunehmen war. Vieles darüber, s. bei F. X. Kupler Die babylonische Mondrechnung (besprochen u. A. von F. K. Ginzel Vierteljahrschrift der Astronomischen Gesellschaft Jahrgang 35, Heft 4 und Zeitschrift für Assyriologie XV 115 ff.) und besonders bei Ginzel in den von mir herausgegebenen Beiträgen zur alten Geschichte Bd. I, Heft 1, S. 1 ff.

<sup>5)</sup> Hohlmass und Gewicht führen aus diesem Grunde auch bei den Babyloniern in ältester Zeit dieselben Bezeichnungen. Für die Thatsache vgl. zuletzt Thureau-Dangin, Zeitschrift für Assyriologie XV 112 ff.

Seinen Grund hat dieses Nebeneinanderbestehen wohl sicher in der Himmelsbeobachtung.

Die grössten Himmelskreise, Ekliptik und Aequator, wurden nach der runden Tageszahl des scheinbaren Sonnenumlaufes in 360 Theile, die Grade getheilt. Den Monaten entsprach deren Zusammenfassung zu 12 höheren Theilen (auf der Ekliptik die Thierkreisbilder). Diese Zwölftel gaben gleichzeitig das erste kleinere natürliche Zeitmaass ab, die Zeit, in welcher vor dem Nachts beobachtenden Auge ½ der Ekliptik vorüberzieht; die babylonische Doppelstunde, der KAS. PU. Das nächste kleinere natürliche Zeitmaass wurde gewonnen durch Beobachtung des scheinbaren Sonnendurchmessers¹); es betrug ½ Grad, und verhielt sich zur Doppelstunde von 30 Grad wie 60:1. Dadurch war die das Sexagesimalsystem begründende 60 gewonnen.

Gleichzeitig aber ergab sich durch den Halbgrad nun eine Kreiseintheilung in 720 Grad neben der von 360 Grad. Da haben wir das Nebeneinanderbestehen von Grössen im Verhältniss von 2:1. Wie die meisten dieser Zahlenverhältnisse sich wiederholt in der Zeitbeobachtung mehrfach finden, so auch hier. Neben den 12 Monaten stehen die 24 Zwischenräume zwischen Voll- und Neumond, die Halbmonate, als wichtige Zeitmaasse für den voraussetzungslosen Beobachter. In der Zeitrechnung war der Anstoss gegeben, andere Erwägungen mögen die directe Veranlassung geboten haben, im babylonischen System den ursprünglichen Grössen gleichbenannte Grössen im halben Betrage zuzuordnen. Aber, dass sich diese ausserst unbequeme und verwirrende Erscheinung so lange und so zäh erhalten hat, dass z. B. noch im solonischen System, wie Pernice nachgewiesen hat und Aristoteles erkennen lässt,2) schweres und leichtes Gewicht, wenn freilich auch auf griechischem Boden in ihren Bezeichnungen und ihrer Eintheilung unterschieden, neben einander hergehen, verdient besondere Betonung. Durch den Einwurf der Unverständlichkeit und Unbequemlichkeit sind metrologische Ermittelungen nicht zu entkräften, das lehrt diese Thatsache auf Neue.

Aus der schweren und leichten Gewichtsmine sind im babylonischen Gewichtssystem die "Währungsminen", wie sie Hultsch passend bezeichnet, entwickelt worden. Das Sechzigstel der Mine,

<sup>1)</sup> S. darüber VBAG 1889, S. 321 und 1895, S. 412 A. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. diese Ztschr, XXXV 642 f.

der Schekel, bildet die Goldeinheit gemeiner Norm von 16,38 und 8,19 g, wie sie noch in Caesars Aureus auftritt.

Für den internationalen Verkehr galt als Goldmine nicht das Sechzigfache, sondern das Fünfzgfache dieses Schekels, die babylonische Goldmine gemeiner Norm von 818,6 resp. 409,3 g; diese leichte Goldmine, die auch in Etrurien nachweisbar ist, lebt als russisches Pfund fort.<sup>1</sup>)

Ausgehend von dem Grundsatz der prästabilirten Harmonie des Weltalls, die auch in den irdischen Maassverhältnissen nachklingen sollte, fixirten die babylonischen Priester den relativen Werth zwischen Gold und Silber, natürlich ungefähr den Marktverhältnissen ihrer Zeit entsprechend, nach dem Verhältniss 360: 27 (= 40:3 = 13<sup>1</sup>/<sub>3</sub>:1),<sup>2</sup>) d. i. das Verhältniss der runden Tageszahl des scheinbaren Sonnenumlaufes und des siderischen Mondumlaufes, wobei auch secundär ein Vergleich zwischen der Sonne als Gold und dem Mond als Silber mitgespielt haben mag. Dem Goldschekel entsprach nach diesem Verhältniss ein Silberstück von 218,3 und 109,15 g, dessen Zehntel als Silberschekel fungirt. Für den internationalen Verkehr ergab sich deren Fünfzigfaches als "gemeine babylonische Silbermine' im Betrage von 1091,5 und 545,7 g. Im babylonisch-assyrischen Verkehr selbst hingegen scheint, nach den bisher bekannten Documenten, auch beim Silber stets eine Mine von 60 Schekeln3) im Gebrauch gewesen zu sein. Das Sechzigfache des

<sup>1)</sup> S. diese Ztschr. XXVII 546 A. 1.

<sup>2)</sup> VBAG 1895 a. O. und metrologische Nova 1896.

<sup>3)</sup> Darauf weist mit Recht besonders auch Ed. Meyer neuerdings hin, s., Orientalisches und Griechisches Münzwesen, Handwörterbuch der Staatswissenschaften 2. Aufl., Bd. 5, S. 907. Meyer geht aber von der ,babylonischen Silbermine von 545,8 g aus und gelangt durch Sechzigtheilung dieser Mine zu einem Schekel von 9,09 (9,1) g, d. i. der Betrag des ägyptischen Lothes, das somit als ,babylonischer Silberschekel' entstanden und zu bezeichnen wäre. Dieser Neuerung kann ich nicht zustimmen. Rein theoretisch liegt hier, wie in allen entsprechenden Fällen die Möglichkeit vor, sowohl von der Mine wie vom Schekel auszugehen. Aber thatsächlich verbietet m. E. der Befund der vorderasiatischen Silberprägung die Annahme eines Silberschekels von 9,09 g. Unsere gesammten Anschauungen betreffs der "Währungsgewichte" beruhen auf der berechtigten Annahme, dass die geprägte Münze die Fortsetzung des als Courant in abgewogenen Stücken umlaufenden ungeprägten Metalls ist. Nirgends aber giebt es m. W. eine Silbermunze auf den Fuss von 9,09 g. Ueber den Goldstater v. Pantikapaion s. S. 121. Für den eigentlichen Verkehr waren ja auch die Münzeinheiten, Schekel, Stater u. s. w.,

Silberschekels ergiebt die Mine von 654,9 g, die sich später als  $\mu\nu\tilde{\alpha}$   $\mathring{\alpha}\gamma o \rho \alpha t \alpha^4$ ) in Athen wiederfindet. Aus jener ,babylonischen Silbermine von (1090,5) 545,7 hat sich nun offenbar das ägyptische Gewicht entwickelt. Das ägyptische Loth beträgt genau ( $^{1}/_{120}$ )  $^{1}/_{60}$  dieser Mine. Das ägyptische Loth (Kite) ist also eine zwiefach secundäre Ableitung aus der babylonischen Gewichtsmine, die ihrerseits auf dem babylonischen Längenmaass aufgebaut ist und es ist und bleibt daher irrig, das ägyptische Loth bei metrologischen Betrachtungen als Grundlage der der antiken Gewichte zu betrachten, wie es neuerdings geschieht. $^{2}$ )

Es würde zu weit führen, wollte ich die neun Argumente, die ich gegenüber gegnerischen Anschauungen in meinem Congressvortrag S. 190—194 angeführt habe, hier wiederholen. Dagegen ist es im Zusammenhang auch der vorliegenden Betrachtung von Werth, erneut darauf hinzuweisen, wie sich auf dem für die Differenzirung der Gewichte bedeutsamsten Gebiet, dem des Werth-

ungleich wichtiger als die höheren Einheiten, die namentlich für den Handel in Edelmetallen in Betracht kommen. Wer von uns macht sich eine Vorstellung von ,dem Pfand fein' (Silber), obgleich auf jedem Thaler zu lesen steht, dass er dessen Dreissigstel an Feingehalt enthält. Und weil der Schekel die Hauptsache war, desshalb wurde in babylonischen Urkunden, wenn die Rechnung auf Minen Silbers gestellt war, so häufig ausdrücklich hinzugefügt, dass die Mine ,in einzelne Schekel getheilt sein solle unter Justirung der Stücke, die nicht normalwichtig sind, s. Zeitschr. für Assyr. XIV a. O. -Also gegen den babylonischen Silberschekel von 9,1 g muss ich Einspruch erheben. Es bleibt nur die Wahl zwischen der Mine von 60 Silberschekeln gemeiner Norm 654,9 g, auf die ich im Text hingewiesen habe oder der wohl noch wahrscheinlicheren Annahme, dass für den inneren Verkehr in Babylonien (und Assyrien?) wie das Gold so auch das Silber nach Gewichtschekel und Gewichtsmine verwogen wurde. Letzteres möchte durch den, die Entscheidung dieser Frage erschwerenden, Umstand bestätigt werden, dass m. W. bis jetzt keine babylonisch-assyrischen Gewichtsstücke, die mit Sicherheit der Silbermine und ihrem System zuzuschreiben wären, gefunden sind.

1) Diese Ztschr. XXXV 645 A. 2 Z. 8/9 ist zu lesen "die Mine

1) Diese Ztschr. XXXV 645 A. 2 Z. 8/9 ist zu lesen ,die Mine von 654,9 g (μνᾶ ἀγοραία) und die von 672 g (Mine der ältesten äginäischen Silberwährung). Für die Mine von 654,9 g wird, wenn man sie als Sechzigfaches des leichten babylonischen Silberschekels gemeiner Norm entstanden betrachtet (vgl. die vorige Anmerkung), unter dieser Voraussetzung die Annahme einer Entstehung durch eine Reduction des Werthverhältnisses von Silber zu Kupfer (diese Ztschr. XXXV 645 A. 2) entbehrlich. Das über die Entstehung des römischen Pfundes Vermuthete wird dadurch nicht berührt.

 Hultsch Die Gewichte des Alterthums passim; vgl. Neue Jahrbücher 1899, S. 186 ff.; S. 194. verhältnisses der Metalle, die Entstehung des ägyptischen Gewichtes vollkommen ungezwungen erklärt, und zwar auf Grund des ältesten nachweisbaren Verhältnisses zwischen Silber und Kupfer, 120:1.1), Ist nämlich ein Stück Silber 120 mal so viel werth, als ein Stück Kupfer von gleichem Gewichte, so ist klar, dass das Silberäquivalent eines schweren Silbertalentes Kupfers von 60 schweren, oder 120 halben schweren (d. i. leichten) Silberminen gemeiner Norm in Silber ist, oder mit anderen Worten, dass die höheren Norminale der Kupferwährung, welche auf babylonisches Silbergewicht verwogen und später gemünzt wird, in Silber desselben Gewichtsfüsses ausgedrückt werden; Verhältnisse, wie wir sie entsprechend noch in historischer Zeit auf Sicilien und in Italien finden.

"Damit erklärt sich durchaus organisch die Entstehung des ägyptischen Gewichtes aus dem babylonischen. Denn wenn die leichte Silbermine gemeiner Norm in Silber das Aequivalent des schweren Silbertalentes derselben Norm in Kupfer ist, so ist das ägyptische Loth, das genau  $^{1}/_{60}$  der babylonischen Silbermine gemeiner Norm wiegt, nichts weiter als das Aequivalent einer schweren Silbermine Kupfers".

Nachdem man einmal in dem kupferreichen Aegypten die leichte Silbermine als Kupfertalent verwendet hatte, ergab sich eben mit nothwendiger Consequenz die sexagesimale Theilung dieser als Talent verwendeten Mine. Das ägyptische Pfund aber ist nichts weiter, als das decimale Vielfache des Lothes und, vom Standpunkt des babylonischen Sexagesimalsystemes betrachtet, die zwischen Talent und Mine stehende Einheit "zweiter Classe", das Silberäquivalent von 10 Silberminen gemeiner Norm = 1/6 Silbertalent gemeiner Norm in Kupfer".

"Wurde die leichte Silbermine nun ihrerseits als Kupfereinheit verwendet, so war ihre Hälfte in Silber, das Silberäquivalent ihres Talentes in Kupfer, und ihr  $^{1}/_{60}$  (=  $^{1}/_{2}$  ägyptisches Loth = 4,55 g) in Silber, d. i. der spätere römische Denar, ist das Aequivalent einer leichten Silbermine gemeiner Norm in Kupfer'. "Es bedarf wohl kaum des Hinweises, dass "Silbertalent' und "Silbermine' hier nur Bezeichnung für Gewichtsbeträge sind. Nach Silberund Goldgewicht wurden im Verlaufe der Entwickelung auch andere

Congr. S. 208 f. und Anm. 3. Gegen Eduard Meyers Annahme einer Entstehung und Bezeichnung des ägyptischen Lothes als babylonischen Silberschekels s. S. 118 A. 3.

Gegenstände gehandelt und verwogen, und so kann man von einem "Silbertalent Kupfers", von einem "Goldtalent Holzes" u. s. w. sprechen, ist dann aber auch manchmal genöthigt, wie oben, der Deutlichkeit wegen von einer "Silbermine Silbers" einer "Silbermine in Silber" zu sprechen".

Sucht man andererseits für die schwere Silbermine deren Kupferäquivalent nach Silbergewicht, so ergäbe sich als solches das Doppelte des schweren Talentes. Und aus der Uebertragung solcher Verhältnisse von den Währungsgewichten auf die Gewichtsminen und ihr System erklärt sich das Auftreten eines schweren Doppeltalentes, in der griechischen Inselwelt als gesondertes Gewicht als Stater'. Wir werden alsbald sehen, dass sich diese von Hiller v. Gaertringen bereits an erster Stelle in Betracht gezogene Möglichkeit in Sicherheit verwandelt. Solche Uebertragung wird besonders begreiflich, wenn Silber statt auf Silberminen auf Gewichtsfuss verwogen wurde. Dass solche Verhältnisse der ältesten makedonischen Prägung zu Grunde liegen, mag in diesem Zusammenhang wiederholt betont1) und hinzugefügt werden, dass der Goldstater von Pantikapaion mit seinem Maximalgewicht dem ägyptischen Loth als einer ursprünglichen Kupfereinheit so nahe kommt, dass man hier von Goldprägung nach Kupferluss würde sprechen können.

Dass das ägyptische Loth auch in sofern eine Vereinfachung und einen Fortschritt bedeutet, als sämmtliche Gewichts- und Währungsminen des babylonischen Gewichtssystemes gemeiner Norm glatte Vielfache desselben darstellen, habe ich von vornherein betont.<sup>2</sup>) So ist es zu verstehen, wenn bei Hultsch und seinen Recensenten davon die Rede ist, dass ich die antiken Gewichte auf das ägyptische Loth "zurückgeführt" hätte. Ich betone dies, weil das sonst leicht so verstanden werden könnte, als wäre ich in meinen Untersuchungen zu irgend einer Zeit von der Anschauung der Ursprünglichkeit des ägyptischen Gewichtes ausgegangen.

Neben die babylonischen Silbermine ist noch die phönikische Silbermine getreten. Sie verhält sich zur leichten Silbermine und ihrer Halfte wie 4:3, genau so wie die babylonische Silbermine sich zur babylonischen Goldmine verhält.<sup>3</sup>)

<sup>1)</sup> Vgl. diese Ztschr. XXXV 640 A. 6.

<sup>2)</sup> BMGW 261ff.

<sup>3)</sup> Daher Eduard Meyers Annahme a. a. O. S. 907 unter 3 b, dass die leichte babylonische Silbermine für Gold verwendet sei und sich dann nach

Bevor die gemeine babylonische Norm von mir aufgefunden wurde, kannte man nur eine höherstehende, inzwischen als secundär erwiesene Norm. Brandis hat die niedriger stehenden, von mir als "gemeine Norm" bezeichneten Beträge aus den Münzprägungen bereits erschlossen, aber sie hatten für ihn zu wenig Realität, als dass er erkannt hätte, wie die wichtigsten Gewichte des Alterthumes sich als organische Einheiten und Theile gerade dieser "gemeinen" Norm darstellen. Und ebensowenig versuchte er die Entstehung der höheren Norm oder Normen aus dieser niederen Norm zu erklären. Meine von vornherein ausgesprochene und eingehend begründete Erklärung, dass es sich um Vorzugsgewichte handle, die durch einen Zuschlag zur gemeinen Norm entstanden seien, hat sich bewährt und ist jetzt allgemein angenommen. Von Anfang an nahm ich zwei Formen der Erhöhung an, eine um 1/24 und eine um 1/20. Für die Existenz der letzteren hat sich aus Aristoteles eine schöne Bestätigung ergeben. Die Vorzugsgewichte kamen natürlich in erster Linie den Königen und den Tempeln zu Gute.

Die babylonisch-assyrischen königlichen Gewichte zeigen fast durchweg eine Norm, die zwar über die gemeine Norm erheblich hinausgeht, andererseits hinter den Formen der Erhöhung um ½0 und ½4 erheblich zurücksteht. Diese bis vor Kurzem als alleinige Norm betrachtete Form (von der daher auch v. Hiller im Vorstehenden unter 1 zunächst ausgeht), hatte bisher keine genügende Erklärung gefunden. Ihr gehört auch die königliche persische Prägung an, während die provinziellen Prägungen die höheren Formen der erhöhten Norm zeigen. Soweit die Münzprägung in Betracht kam, konnte man sie als entstanden betrachten aus einer der vollen Formen, die um einen procentualen Betrag für den Prägschatz vermindert gewesen wäre. Das hätte aber nur für die Zeit der Prägung Sinn gehabt. Diese Schwäche fühlend, hatte ich auch eine andere Erklärung in Betracht gezogen (BMGW S. 279).

, Man könnte hier übrigens wieder an einen Ausgleich mit ägyptischem Gewicht denken. Die reducirte Norm der königlichen Gewichtsmine kommt dem Betrage von 11 (bzw.  $5^{1/2}$ ) ägyptischen Pfunden = 1000,6) (500,3) g = 110 Kite so nahe, dass eine Veränderung zu Gunsten wirklicher Durchführung dieser Gleich-

dem Verhältniss 40:3 eine vierdrittelfache Silbermine ihr gesellt hätte. Sie hat gegenüber Brandis' Erklärung für die Entstehung der phönikischen Mine Manches für sich, erregt aber auch Bedenken.

setzung leicht möglich war und denkbar erscheint. Mehrere der besterhaltenen königlichen Gewichte repräsentiren fast genau den Betrag von 999-1000 g für die schwere Gewichtsmine<sup>4,1</sup>)

Es ist Hultsch' verdienst in seiner neuesten Schrift²) diese Form des erhöhten königlichen Gewichtes ihrer Erklärung erheblich näher gebracht zu haben. Er betrachtet sie als entstanden aus der gemeinen Norm durch Erhöhung um ¹/₃6, wonach die schwere Gewichtsmine 111 (nicht 110 Kite) betrüge. Ich möchte mich dem, was die thatsächlichen Verhältnisse anlangt, mit dem Vorbehalt anschliessen, dass vielleicht, wenn auch, wie ich gleich betone, minder wahrscheinlich, eine Erhöhung um ¹/₄₀ statt um ¹/₃₆ in Betracht zu ziehen wäre. Die sexagesimale Entstehung der Zuschläge aller drei Formen ist in beiden Fällen klar, im einen: Erhöhung um ¹/₃₆, ¹/₂₄, ¹/₂₀ läge die Progression ¹⁰/₃₆₀, ¹⁵/₃₆₀, ¹⁵/₃₆₀, im anderen: Erhöhung um ¹/₂₀, ¹/₂₄, ¹/₄₀ die Reihe ⁰/₃₆₀ ¹⁵/₃₆₀, ¹ጾ/₃₆₀ vor₋

In der Tabelle ist die Erhöhung um <sup>1</sup>/<sub>20</sub> als Form A, die um <sup>1</sup>/<sub>24</sub> als Form B bezeichnet. Für die Form C habe ich, der Einfachheit halber und weil der Unterschied gegen eine Erhöhung um <sup>1</sup>/<sub>40</sub> äusserst gering wäre, die Erhöhung mit Hultsch auf <sup>1</sup>/<sub>36</sub> angesetzt.

Hultsch bezeichnet diese Form C als die "königliche Norm, schlechthin. Dass das zutrifft, scheint mir sehr zweiselhaft aus Gründen, die ich vor Jahren<sup>3</sup>) mit solgenden Worten dargelegt habe. "Wenn somit die erhaltenen königlichen Gewichte sämmtlich die "reducirte Form" des königlichen Gewichtes darstellen, so bedarf diese Erscheinung noch besonderer Untersuchung. Es genüge, hier darauf hinzuweisen, dass sast die sämmtlichen königlichen babylonisch-assyrischen Gewichte neben der Bezeichnung als Minen des Königs noch die Bezeichnung als "Minen des Landes" tragen in assyrischer und aramäischer Sprache — ein Factum, das noch nicht genügend beachtet ist. Ich bezweise sehr, dass mit der "Mine des Königs" und "Mine des Landes" genau ein und dasselbe Gewicht bezeichnet wird. Nachdem wir bereits oben gesehen haben, wie neue Normen gebildet werden, indem der regelmässig zu einem

Nach Vorstehendem ist Hultschs Darstellung meiner Anschauungen über die ,reducirte Form des königlichen Gewichtes' (Die Gewichte des Alterthumes S. 72 A. 2) in mehreren Punkten ein wenig zu modificiren.

<sup>2)</sup> Die Gewichte des Alterthums S. 69 ff.

<sup>3)</sup> Ueber altbabylonisches Maass und Gewicht und deren Wanderung [BMGW], Verh. Berl. anthrop. Ges. 1889.

Gewicht hinzutretende Zuschlag mit dem ersteren vereinigt wird, oder andererseits indem aus der Norm, vermindert um einen regelmässigen Abzug, eine neue Norm entsteht, scheint es mir der Erwägung und der Untersuchung werth, ob nicht in der, durch die gefundenen assyrischen koniglichen Gewichte repräsentirten reducirten Form des königlichen Gewichtes die Mine des Landes zu sehen ist, aus welcher man den Betrag der vollen Mine des Königs noch stets wiederherstellen konnte, wenn man den Betrag des Schlagschatzabzuges in kleinen Gewichtsstücken zu der ,Landesmine' in die Schale legte. Freilich müsste man dann annehmen, dass die gefundenen königlichen Gewichte gerade nur zur Wägung edler Metalle verwendet wurden. Oder hielt sich vielleicht die Verwaltung des königlichen Haushaltes, da sie alle (oder gewisse?) Einnahmen nach einem die gemeine Norm übertreffenden Gewichte zugewogen erhielt, einerseits gebunden, auch bei den Ausgaben ein solches die gemeine Norm übersteigendes Gewicht anzuwenden, wahrte aber andererseits, wie beim edlen Metall, so auch bei Wägungen anderer Gegenstände, dem König einen Theil des Vortheiles durch einen geringeren Abzug?'.

"Es wird weiterer Forschungen und vor allem weiterer Funde bedürfen, um die Frage nach dem rechtlichen Verhältniss zwischen den verschiedenen Formen der königlichen Mine und der Mine gemeiner Norm, und nach der Stellung, welche die "Mine des Landes" unter den genannten oder neben ihnen einnimmt, entscheiden zu können."

In diesem Zusammenhange sei darauf hingewiesen, dass sich der Bestand der Norm C auch erklärt, wenn man sie als durch eine Reduction des Zuschlages entstanden betrachtet, denen die höheren Formen A und B ihr Dasein verdanken: die Erhöhung um ½0 (Form A) differirt von ⅓6 um ⅓42 (von ⅙40 dagegen um ⅙40); von ⅙44 (Form B) unterscheidet sich ⅓6 um ⅙72 (⅓0 um ⅙60).

In Col. 2 und 3 der Tabelle, die ihrem Zwecke entsprechend auf Vollständigkeit keinen Anspruch macht, habe ich der Kürze halber alles auf das schwere System gestellt, die Beziehungen zu den leichten Einheiten ergiebt sich durch Multiplication mit 2. Wo eine Bezeichnung für alle oder doch für mehrere Normformen einer Stufe gilt, ist sie in die erste Columne von links eingetragen. Ist die Bezeichnung dagegen nur für eine Form gültig, so findet sie sich in der zutreffenden Columne aufgeführt.

Während ich ferner sonst in Tabellen dieser Art die Stellung der betreffenden Einheiten im erweiterten Sexagesimalsystem durch Beibehaltung von Brüchen wie 50/60, 20/45, 100/135 u. s. w. gekennzeichnet habe, treten diesmal die vereinfachten Bezeichnungen 5/6, 4/9, 20/27 u. s. w. an deren Stelle, ein Zugeständniss an die Bequemlichkeit der wenig rechenfreudigen Mehrheit der Forscher. Wie die grosse Mehrzahl der abgeleiteten Gewichte des classischen Alterthumes gerade von der Silbermine abhängt, bleibt auch so noch ersichtlich. Als Norm habe ich den durchschnittlichen Betrag der steineren Normalgewichte, der mit dem des römischen Pfundes und der attischen Mine genau stimmt, angesetzt. Das stets mit zu berichtigende Maximum der Steingewichte') ergiebt für die schwere Mine gemeiner Norm, als obere Grenze 985,8 g. Die Grenzwerthe für schwere Gewichtsmine erhöhter Form B wären danach z. B. 1023,3—1026,8.2)

- 1. Eben diese Form der schweren Gewichtsmine stellt nun mit erwünschter Genauigkeit das Gewicht Thera Nr. 1, mit v. Hiller als Siebenminenstück gefasst dar,  $\frac{7168}{7} = 1024\,\mathrm{g}$ . Dass so die Existenz dieser Norm einen weiteren Beleg erfährt, ist das erste der bedeutsamen Ergebnisse, die v. Hillers Gewichte der Metrologie zuführen.
- 2. Στατήρ kennen wir bereits als Bezeichnung des Zweisachen einer Einheit, nicht bloss des δίδραχμον, sondern auch der Doppelmine.³) Bei dem Gewicht Thera Nr. 1 kann nur ein Doppeltalent zu 120 (resp. 126) Minen in Frage kommen, das entweder 129,024 oder 64,512 kgr wöge. In letzterem Falle wäre ein schweres Talent als Stater des Talentes der entsprechenden leichten Mine betrachtet worden. Da aber das Siebenminenstück Nr. 1, zusammengehalten mit dem Dreiminenstück Nr. 3 eine schwere Mine als Einheit sichern, so wird dadurch die letztere Möglichkeit ausgeschlossen, und die Deutung der Inschrift von Nr. 1 in dem sprachlich von vornherein wahrscheinlicheren Sinne gesichert: schon der ἡμισστατήρ ist das schwere Talent. Wie dieser Stater, das Doppelte

S. die Tabellen in meinen Schriften BMGW S. 257 ff. Congr. S. 203 ff. diese Ztschr. XXVII 546.

<sup>2)</sup> Diese Ztschr. XXVII 547.

<sup>3)</sup> Vgl. diese Ztschr. XXXV 642 f.

eines schweren Talentes, entstanden ist, haben wir oben (S. 117) zu erklären versucht.

3. Lehrreich ist im Sinne einer Bestätigung die Gleichung von sieben solcher schwerer babylonischer Minen mit 16 Minen einer anderen Norm, die nach dem Gewicht des Steines auf 448 g auskäme. Offenbar liegt hier eine Mine des euböisch-solonischen Systemes vor, aber nicht nach der gemeinen Norm 436,7, sondern in einer erhöhten Form und zwar der Form C, die ich von vornherein an den Höchstprägungen der euböischen, wie der sicilischen Prägung attisch-euböischen Fusses (Didrachmon von Agrigent 8,96 g) wie auch der Alexanders des Grossen (Tetradrachmon 17,92 g) festgestellt hatte.¹) Von einer, regelmässig betriebenen, Uebermünzung kann hier so wenig, wie sonst, die Rede sein. Thera Nr. 1 bestätigt die Existenz dieser erhöhten Form des euböisch-solonischen Fusses, für den neben der gemeinen Norm nunmehr sämmtliche drei Formen der erhöhten Norm nachgewiesen sind (s. Tabelle unter 11).

Wenn dergestalt sieben babylonische Gewichtsminen erhöhter Norm der Form B genau = 16 solonische Minen der Form C sind, so ist der Hinweis von Interesse, dass die Gleichung von sieben babylonischen schweren Gewichtsminen mit 16 euböischsolonischen Minen gleicher Form annäherungsweise in der gegenseitigen Stellung im babylonischen System begründet ist. Die euböisch-solonische Mine ist, wie die Tabelle zeigt, 4/9 der schweren babylonischen Mine, 16 solonische Minen sind also = 64/9 der schweren babylonischen Gewichtsmine, während sieben schwere Gewichtsminen = 63/9 sind. Mit anderen Worten: um 16 solonische Minen gleicher Form, wie die hier verwendete Gewichtsmine zu erhalten (erhöhte Norm, Form B), müssten wir das Gewicht um 1/63 erhöhen.

Die authentische Gleichung sieben schwere Gewichtsminen erhöhter Form B = 16 solonische Minen erhöhter Form C liefert eine Controlle für den Betrag des Zuschlages (x), dem die Form C ihr Dasein verdankte. Ist m die schwere babylonische Gewichtsmine gemeiner Norm, so ergiebt sich:

$$7 \times {}^{25/24} \text{ m} = {}^{64/9} \text{ (m + x)}$$
  
 ${}^{13/512} \text{ m}_{*}^{\text{p}} = \text{x}$ 

<sup>1)</sup> BMGW (1889), S. 280 unter 2.

Nun verhält sich 13:512=1:39,4. Das Ergebniss steht also zwischen den beiden oben angenommenen möglichen Erhöhungsbeträgen der Form C  $^{1}/_{36}$  und  $^{1}/_{40}$  und zwar näher dem letzteren. Dabei ist aber corrigirend in Betracht zu ziehen, dass die schwere Mine des Stückes Thera Nr. 1 einen etwas reichlichen Betrag der Norm zeigt, während 448 g genau dem Betrage der angeführten Prägungen entsprechen. Um  $^{1}/_{36}$  ( $^{1}/_{40}$ ) erhöht ergiebt die solonische Mine 448,8 g (447,6 g).

4. Wie v. Hiller richtig betont, bestätigen die theräischen Gewichte den Brauch eines Zuschlages von drei Minen zum Talent, einer Erhöhung um ½0. Aber während ursprünglich ein solcher Zuschlag zum Gewicht gemeiner Norm hinzutritt und aus dem Zusammenwachsen der Grundnorm mit verschiedenen Formen des Zuschlages die verschiedenen Formen der erhöhten Normen entstehen, erfolgt hier der Zuschlag zu einem Gewichtsfusse, der bereits einer Form der erhöhten Norm angehört.

Das überrascht, ohne zu befremden. Welche Stellung theoretisch, seiner Entstehung nach, ein durch den Verkehr ihnen zugeführtes Gewicht im babylonischen System einnahm, darüber machten sich die Theräer und alle, die in entsprechender Lage waren (von Gesetzgebern und solchen, die bewusst eine Normänderung einführten, abgesehen) natürlich keinerlei Gedanken. Sie wussten, dass 60 Minen ein Talent, 120 einen Stater bildeten, und als altehrwürdiger Brauch kam für den Marktverkehr die bort hinzu, die sich besonders bequem in der u. A. althergebrachten Höhe von 1/20, drei Minen aufs Talent, darstellen liess.

Erfahrungsmässig kann und wird nun aus einer Einheit (welcher Herkunft immer) und ihrem Zuschlag leicht eine neue Einheit entstehen. So war es in Athen. So ist es auch auf Thera gewesen. Das erhöhte Talent und Doppeltalent wurden als Gewichte von 63 Minen, aber auch von 60 erhöhten Minen im Betrage von 64.512 = 1075,2 Minen empfunden. Und wenn in den Siebenminenstücken die Mine in (theräisch gedacht) unerhöhtem Betrage vorliegt, so ist das Dreiminenstück, das uns zwingend auf eine Mine von 3200/3 = ca. 1067 g führt, ein Beleg für die Existenz der erhöhten theräischen Mine als greißbarer, gesonderter Einheit.

Auch die oben S. 114 unter 3 angeführten Steingewichte scheinen wie Hiller richtig bemerkt, auf eine schwere babylonische Mine, zu führen eine Gewichtsmine, die nach griechischer Weise decimal, nicht sexagesimal getheilt wäre. Die Stücke verstehen sich ihrer grossen Mehrzahl nach bequem als Zehntelminen (Dekadrachmen) und führen so gefasst auf eine Mine von maximal 1073 g. Freilich würde unter dieser Voraussetzung, zufällig wohl, in der Reihe gerade die ganze Mine fehlen. Auch befremdet die bei dem zweiten und dritten Stück bemerkliche Drittelung (4/3 und 5/3 des "Dekadrachmons"). Der Gedanke an andere mögliche Deutungen ist daher immerhin nicht ganz von der Hand zu weisen: ca. 840 g, wie Nr. 8 der Reihe, wiegt z. B. die schwere babylonische Goldmine erhöhter Norm C (Tabelle unter 2).

Mit der aufs Neue belegten Thatsache, dass wir vielfach mit parallelen Reihen einer niedrigeren und einer aus ihr abzuleitenden erhöhten Norm zu rechnen haben und mit dem Novum, dass auch aus einem Gewicht, das seiner Herkunft nach der erhöhten Norm angehört, durch solchen Zuschlag ein zwiefach secundäres Gewicht entstehen kann, werden Metrologie und Nummismatik sich abzufinden haben. Der ersteren hat bereits Hultsch in seiner neuen Schrift in vollem Maasse Rechnung getragen. Für das specifisch Metrologische erübrigt es daher nur einen Punkt, den ich in dieser Ztschr. XXXV 641 lediglich gestreift habe, etwas schärfer zu betonen.

Pernice "Griechische Gewichte" S. 32, stellt die Forderung auf: "die Stücke einer Gewichtsreihe müssen, wenn nicht schwerwiegende Gründe dagegen sprechen, als einem und demselben metrologischen System angehörig betrachtet werden. Zwei Gewichte, die ungefähr die gleiche Schwere, das gleiche "Gewichtszeichen" und die gleiche Aufschrift haben, darf man nicht in der Weise von einander trennen, dass man dem einen eine andere Norm zu Grunde legt, als dem anderen", und ebenda S. 5 heisst es . . . "und zwar müssten immer die mit gleichen oder ähnlichen Bildern oder die in der Form gleichartigen zu demselben System gehören. Das ist das mindeste, was man verlangen muss, bevor man den Steinen die Berechtigung zuerkennt, als metrologisches Material zu gelten".

Insoweit es sich hier um das Nebeneinandergehen von Stücken gemeiner und erhöhter Norm handelt, könnte an sich diese Forderung schliesslich bestehen bleiben, denn in solchem Falle liegen, wie schon von mir betont, nicht verschiedene Systeme vor, sondern parallele Reihen eines Systems.<sup>1</sup>)

<sup>1)</sup> Diese Ztschr. XXXV 637 A. 3. 639.

Aber die Forderung scheint mir an sich unhaltbar, in ihren Voraussetzungen wie in ihren Ergebnissen: a priori ist ein Causalnexus zwischen der Form der Gewichtsstücke und vor allem dem "Gewichtsbilde" einerseits und der Norm andererseits wohl denkbar, aber keineswegs nothwendig. Die Abbildung vor allem hat doch noch den Charakter eines Wappens. Hätte die Darstellung ausschliesslich oder vornehmlich den Zweck einer bestimmten Norm als Symbol, als Stempel zu dienen, so müsste man erwarten, dass Gewichte ein- und derselben Norm auch nur eine Form und eine Darstellung zeigten. Das ist aber nach Pernices eigenen Darlegungen nicht der Fall. Z. B. ist (S. 55) die ura ayogala (von 654,9 g) vertreten durch ,Delphingewichte', aber auch durch Gewichte mit dem Stierkopf und durch solche mit der Amphora. Den Delphin zeigen aber auch eine grosse Zahl von Gewichten gänzlich verschiedener, besonders solonischer Norm u. s. w. So fehlt es denn auch nicht an handgreiflichen Beispielen, die die Irrthümlichkeit jenes Prinzips erweisen. Der ayogala uva theilt Pernice das Gewicht (Nr. 603) von 779,86 g zu. Es ist zwar "übermässig schwer. Aber wegen der gleichen Bezeichnung und wegen der gleichlautenden Inschrift wird es doch nicht von Nr. 604 getrennt werden dürfen, das genau den Normalbetrag von 655 g wiedergiebt. Wenn wir wirklich mit solchen Schwankungen in der Ausbringung der Gewichte zu rechnen hätten,1) dann wäre der Metrologie für ihre Entwicklung ein wenig freundliches Prognostikon zu stellen, in Wahrheit stellt jenes Gewicht von 779,86 g recht genau eine von mir zuerst erkannte2) weitverbreitete Einheit dar, die ,karthagische' oder besser ,kleinasiatisch-karthagische' Mine (s. Tabelle unter 5 und 13), und zwar deren schwere Form. Im Keime ist übrigens das Bewusstsein der Schwierigkeit und Unhaltbarkeit des Principes schon bei Pernice selbst vorhanden, wenn er (§ 14 S. 57) Stücke findet, die ihrem Gewicht nach gut zur έμπορική μνα (von rund 600 g, Tabelle unter 8) passen, darunter eines mit Delphin, eines mit Stierkopf, dann aber hinzufügt: ,aber man entschliesst sich trotz der anscheinenden Uebereinstimmung unter diesen Stücken nur ungern, das Minenstück mit dem Delphin und das mit dem

<sup>1)</sup> Vgl. Pernice S. 13 und dazu meine Einwendungen, diese Ztschr. XXXV 641.

<sup>2)</sup> BMGW 281 and VBAG 1892, S. 218.

Stierkopf aus der Reihe der übrigen, der ura ayogala zuzuweisenden, ,loszulösen.

Der Gewinn für die Nummismatik sei zunächst an einigen Beispielen erläutert. Vor Kurzem legte mir Thraemer in Strassburg gesprächsweise die Frage vor, wie sich wohl der Betrag von 7,64 g., der in der Prägung der westlichen Mittelmeerländer so häufig wiederkehrt1) (Karthago: Gold, Electron2); karthagischsicilisches Gold; Spanien: Silber). Die Antwort ist sehr einfach: es ist der phönikische Silberschekel vollster erhöhter Form (A), entstanden aus der gemeinen Norm, Mine von 727,6 g (363) durch Erhöhung um 1/20: 727,6 + 36,3 ergiebt 764,7 g; s. Tabelle unter 4. Der von den Karthagern anscheinend in Spanien geprägte Aureus von 7,58 g hingegen stellt entweder die erhöhte Form B (+ 1/24) desselben Fusses dar oder ist aus der Form A durch Abzug von 1% für den Schlagschatz entstanden. Unbeantwortet bleiben musste Thraemers Frage nach dem Fusse von Chios im Betrage von 15,8 g. Diesen Fuss, der auch in Etrurien nachweisbar ist, zu erklären hatte ich mich schon früher vergeblich bemüht.3) Jetzt, denke ich, schallt die Antwort herüber vom Süden der griechischen Inselwelt. Den Zuschlag zu einem Gewicht bereits erhöhter Norm haben wir auf Thera kennen gelernt. War irgendwo die phonikische Mine erhöhter Form B im Gebrauch und war ein Zuschlag von 1/24 (21/2 Minen aufs Talent) üblich, so erwuchs daraus eine erhöhte Mine zweiten Grades von 790 g (789,48), deren Stater 15,8 g betrug.

In diesen und zahllosen entsprechenden Fällen hat die Nummismatik die Zuweisung der Münzen an eine der bekannten Normen nur unter der Annahme einer häufig und regelmässig geübten Uebermünzung oder einer willkürlichen und anhaltslosen Erhöhung des Münzfusses vornehmen können. Da kein verständig geleitetes Gemeinwesen sich durch absichtliche und wiederholte Ausgabe von Gold und Silber über dem Nominal selbst schädigen wird, so war dies immer ein trauriger, jetzt glücklicherweise

<sup>1)</sup> Vgl. Head Historia Nummorum p. 4. 513, 737, 739, 740.

<sup>2)</sup> So auch ein Stück in Strassburg nach Thraemers Wägung.

<sup>3)</sup> Vgl. VBAG 1892, S. 208 A. 3 u. s.; Head p. 513 (Stück von 7,9 g) und Friedländer und von Sallet Das königliche Münzcabinet 1877 Nr. 25 (7,85 g). In dem eben citirten Artikel zeigte ich auch, dass die Prägung von Rhodos (Tetradrachmon 15,6 g) und wohl auch die von Samos (15,4 g) der kleinasiatisch-karthagischen Mine von 780 (390) g zugehört.

entbehrlicher Nothbehelf. Die Thatsache, dass wir es mit erheblich mehr Gewichtseinheiten zu thun haben, als früher angenommen, mag unbequem sein, aber historisch erklärt und documentarisch bewiesen, befreit sie uns vom Widersinn.

An der anzunehmenden Vermehrung der Münzfüsse hat die Zweiheit der gemeinen und der erhöhten Norm den grössten, aber nicht den alleinigen Antheil; es sind auch sonst wohldefinirte Sondereinheiten unerkannt geblieben oder nicht mit genügender Schärfe ins Auge gefasst worden. So die milesische Mine von 709,5 g (s. Tabelle unter 6), von der phönikischen Mine gemeiner Norm deutlich, wenn auch nur um den geringen Betrag von zwei ägyptischen Lothen unterschieden 1); so die oben besprochene kleinasiatisch - karthagische Mine von ca. 780 und 390 g, die beide der phönikischen Mine (erh. N. Form C: 747,9 g) nahestehen und vielfach nicht von ihr geschieden worden sind.

Auch die so vielfach zu beobachtende allmähliche Verminderung des Münzfusses ist mit anderen Augen anzusehen. Das lehrt vor allem die Betrachtung der römischen Prägung in Gold und in Silber. Denn, was mir seit langem klar ist, was ich aber wohl nie mit genügender Deutlichkeit ausgesprochen habe, die Hauptstationen, die die römische Münze durchläuft, stellen Einheiten des Weltverkehres dar, sie werden natürlich in aliquoten Theilen des römischen Gewichtes angegeben und geregelt, aber ihre letzte Erklärung liegt nicht in diesem Verhältniss zum römischen Pfunde.

Caesars Aureus repräsentirt, wie schon bemerkt, genau die uralte Goldeinheit, den babylonischen leichten Gewichts- und Goldschekel gemeiner Norm im Betrage von 8,19 g. Diese wird auch durch den lydischen Goldstater dargestellt, nur dass hier durch einen Abzug von 10/0 für den Schlagschatz<sup>2</sup>) eine Verringerung auf 8,10 g von vornherein bemerklich ist.

Die nächste Station für den Aureus  $^{1}/_{42}$  Pfund = 7,8 g ist  $^{1}/_{100}$  ( $^{1}/_{50}$ ) der kleinasiatisch-karthagischen Mine von rund 780 (390) g. Der demnächst zu beobachtende Betrag von 7,4 g und 7,3 g weisen auf die phönikische Norm (Tabelle unter 4 und 14), während der seit Caracalla als Norm anzusehende Betrag von 6,55 g das  $^{1}/_{100}$  der Drachme, der alten als  $\mu\nu\tilde{\alpha}$   $^{2}\alpha\gamma\rho\rho\alpha i\alpha$  in Athen gültigen Einheit ist, der "Stater" des römischen Pfundes.

<sup>1)</sup> BMGW S. 264 unter 1.

<sup>2)</sup> Vgl. diese Ztschr. XXVII 535 A. 2.

Jenem "karthagischen" Gewicht gehört, um zur Silberprägung zu kommen, auch die zweite Station des in seinem ursprünglichen Betrage von 4,55 g ( $^{1}/_{60}$  älteres römisches Pfund) bereits oben erklärten Denars an, wie denn Nissen") es geradezu aussprach, dass der Betrag der karthagischen Drachme von 3,90 g von den Römern nach längerem Schwanken seit dem Ende des hannibalischen Krieges für ihren Denar herübergenommen worden ist. In der dritten Stufe 3,41 g =  $^{1}/_{100}$  der sogenannten attisch-römischen Mine der Kaiserzeit documentirt sich eine erhöhte Form, die in der erhöhten Norm Form B dieselbe Stellung einnimmt, wie das römische Pfund") im System der gemeinen Norm.

Einer erhöhten Norm des römischen Pfundes, um es einmal so auszudrücken, scheint auch der höchste Fuss der Goldprägung Constantins anzugehören, worauf ich bereits in meiner ersten metrologischen Abhandlung 3) aufmerksam machte. Statt auf 1/72 des römischen Pfundes, also auf den Betrag des Denars, sind Constantins Solidi auf erheblich höhere Beträge ausgebracht: Maxima 4,77 g, 4,76 g. Das Pfund, das sich danach ergiebt 343,4 g, hat den Betrag eines um 1/20 (Form A) erhöhten römischen Pfundes (Tab. unter 15).

Zur Vermeidung von Missverständnissen betone ich schliesslich noch einige im Grunde selbstverständliche und übrigens auch verschiedentlich schon von mir ausgesprochene oder angedeutete Einschränkungen.

Mit dem Nebeneinanderbestehen einer meist der gemeinen Norm angehörigen Gewichtsgrösse und einer aus ihr gebildeten Erhöhung wird man durchweg zu rechnen haben. Aber dass etwa alle drei Formen der erhöhten Norm nebeneinander in ein und demselben Gemeinwesen verwendet wären, ist natürlich nicht anzunehmen. Wohl aber können, da wo ein Münz- und Gewichtsfuss über weitere Gebiete hin in Geltung ist, sehr wohl an verschiedenen Orten, je die verschiedenen Formen der erhöhten Norm neben der gemeinen Grundform verwendet worden sein. So ist es z. B. zu verstehen, wenn bei dem pheidonischen Gewicht, auf das auch die jüngere äginäische Prägung führt (Tabelle unter 8), die gemeine und alle drei Formen der erhöhten (königlichen) Norm angeführt sind. Auf

<sup>1)</sup> Metrologie § 17 S. 707 [43].

<sup>2)</sup> BMGW 276 f.; Congr. 207.

<sup>3)</sup> BMGW 278.

die Existenz dieser verschiedenen Formen des pheidonischen Gewichtes habe ich bereits in dieser Ztschr. XXVII 558 f. hingewiesen, damals freilich noch mit einer gewissen, nun nicht mehr berechtigten Zaghaftigkeit.

Der Staat, der eine neue Münze ausgiebt, fördert ihre Aufnahme im in- und ausländischen Verkehr am sichersten durch anfängliche möglichste Vollwichtigkeit und Reinheit. Ist dieses erste Stadium überwunden, so fordern Rücksichten der Ersparniss, wie der Erhaltung des Geldes im gemünzten Zustande') ein Zurückbleiben hinter dieser Norm. Dasselbe wird am bequemsten und auch am häufigsten durch den procentualen Abzug für den Schlagschatz erreicht. Dafür bietet die athenische Münze solonischen Fusses ein besonders lehrreiches Beispiel. Die Drachme = 4,37 g wird zunächst vollwichtig ausgegeben, dann um 1% verringert im Betrage von 4,32 g. Beim Golde hat man diesen Abzug von vornherein und stets vorgenommen.

Da, wo mit einer erhöhten Norm, sagen wir der höchsten A, begonnen wurde, wäre es theoretisch denkbar, dass statt des Abzuges für den Schlagschatz man die Reduction im Anschluss an die niedrigeren Formen der erhöhten Norm ausgeführt hätte (vgl. oben S. 124). Aber wahrscheinlich ist das keineswegs, und thatsächlich würde bei den geringen Differenzen, die zwischen den verschiedenen Formen bestehen, sobald man so kleine Grössen, wie die Münzeinheiten ins Auge zu fassen hat, auch ein allmähliches unberechnetes Sinken zu demselben Ergebniss führen. Wenn wir also ,bei den Prägungen des Alterthumes, die zwischen königlicher und gemeiner Norm schwanken, vielfach verfolgen können, dass bei einem Münzfuss die verschiedenen Stufen der königlichen Norm bis zur gemeinen Norm durchlaufen werden, so wird man in diesen Zwischenstufen ein bewusstes Anlehnen an die verschiedenen, zwischen dem Höchstbetrage der königlichen Norm und der gemeinen Norm vermittelnden Formen<sup>(2)</sup> nach wie vor nicht zu erblicken haben.

Berlin.

C. F. LEHMANN.

<sup>1)</sup> Vgl. diese Ztschr. XXVII 535 A. 2.

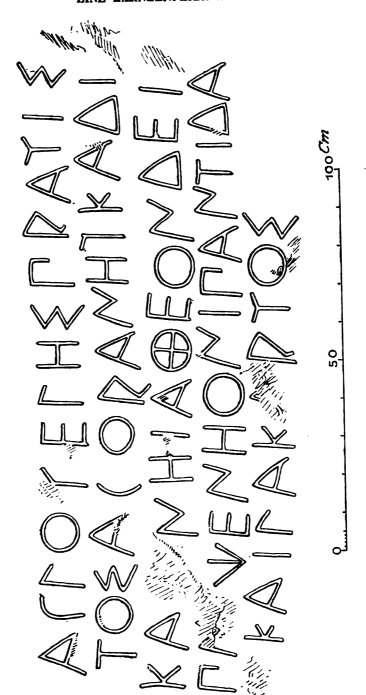
<sup>2)</sup> BMGW 278.

### EINE KARNEENFEIER IN THERA.

Bei der Vermessung der ausgedehnten, jetzt Plagådes genannten Felsnekropole am Nordabhange des Eliasberges, des höchsten Gipfels der Insel Thera, hat Paul Wilski im letzten Sommer eine nicht unbeträchtliche Anzahl archaischer Felsinschriften gefunden. Ihre Lage bezeichnet den Weg, der von der Stadthöhe über den sie vom Hauptberge trennenden Sattel in allmählichem Gefälle nach jener Gräberstätte führte. An diesem Wege liegt die einzige ergiebige Quelle der Insel, die Zoodochos Pege. Alle näheren Ausführungen dürfen wir für eine andere Stelle versparen; hier handelt es sich nur um die wichtigste von jenen Inschriften, welche wohl eine gesonderte Betrachtung verdient. Sie ist nach Abklatschen von Max Lübke gezeichnet und auf S. 135 wiedergegeben. Zu bemerken ist noch, dass die Lesung von einigen sehr kundigen Epigraphikern geprüft ist und mit Ausnahme der ganz zerstörten Stellen keinerlei Zweifel unterliegen dürfte, um so weniger als wir es mit sorgfältigen, grossen, man kann wohl sagen monumentalen Schriftzügen zu thun haben.

Um die Deutung haben sich auf meine Bitte viele Fachgenossen auf das Eifrigste bemüht und haben dabei eine Fülle von Möglichkeiten zur Erklärung beigebracht. Manche dieser Möglichkeiten wurden bald wieder ausgeschieden, um theilweise später von neuem zu Ehren zu kommen. Für mich, der ich nacheinander all diese Vorschläge zu erwägen und zu ihnen Stellung zu nehmen hatte, war es selbstverständlich ein grosser Genuss, den verschlungenen Wegen der Kritik zu folgen und hier und da selbst nachhelfen zu können; den Leser geht jetzt mehr das Ergebniss und seine unmittelbare Begründung an. Ich gebe zunächst die Lesung:

Αγλωτέλης πράτιστος άγορὰν hικάδι Κα[ρ]νῆια θεὸν δείπν[ι]ξεν hο(ἐ)νιπαντίδα καὶ Αακαρτῶς.



Das Alphabet ist das spätere archaische, wie es noch um die Wende des 6. und 5. Jahrhunderts, vielleicht auch noch ein wenig länger, bestanden haben mag. I € haben schon die spätere Form, ebenso H (offen); A und  $\oplus$ , auch  $\Gamma = \lambda$  und  $\mathbb{N}$  oder  $\mathbb{N}$  sehen ziemlich alt aus; das geschwänzte R weist für Thera auf die Uebergangszeit, dieses sowie der gebrochene Querstrich des T, der diesen Buchstaben einem späteren Y ähnlich macht, findet sich auch in Melos (IGIns III 1133. 1135). Für die Uebergangszeit charakteristisch sind auch die Formen des γ und ξ. Denn, dass das Zeichen Ψ in ΔΕΙΓΝ[I]VEN diesen Laut wiedergiebt, ist jedenfalls sehr wahrscheinlich; ich bemerke schon hier, dass in die Lücke kaum ein breiterer Buchstabe als I hineinpassen würde, womit die Verbalform gesichert wird. Dann ist dieses Wort mit anderen aus Thera ANEWA (ORA (IGIns 811) und ANAWIE (unveröffentlicht) und aus Melos: ! 'PAVIKVΔΕΟΜ (1149), [Δ]ΕΨ[I]ΚΛ[Β]Μ (1150) zusammenzustellen und vermehrt sicherlich die Wahrscheinlichkeit der Annahme, dass in all diesen Fällen das V ein \ ausdrücken sollte; vgl. Thera I 156. Endlich sind die O Laute nicht geschieden, was in Thera überhaupt nicht allgemein durchgeführt ist, auch nicht auf den Inschriften der ältesten Zeit. In der Umschrift habe ich o und ω, und o(v) für den unechten Diphthong gesetzt.

Sobald man die Lesung δείπν[ι]ξεν feststellte, was ich zuerst that, dann aber leider wieder aufgab, musste man metrische Fassung annehmen, die das Fehlen des Augments und das undorische ν ἐφελκυστικόν begründete. Es ist nun auch von mehreren Seiten anerkannt worden, dass es zwei, nicht ganz gut gebaute, iambische Trimeter sind, mit erlaubten Spondeen in den ungeraden Füssen:

worauf noch ein Zusatz folgt, zwei Spondeen, die aber schwerlich zum Metrum gehören. Αγλωτέλης ist ein neuer Name, aber durch Αγλωφάνης und "Αγλων für Thera als gut und alt gesichert; noch in römischer Zeit heissen mehrere Mitglieder der alten Königsfamilie, in der die Priesterthümer des Apollon Karneios und des Asklepios erblich geblieben waren, Aglophanes neben Admetos und Theokleidas. Dem Namen am Anfange entsprechen die der Eltern am Schlusse des Gedichtes, ähnlich wie in der älteren theräischen Inschrift Εὐμάστας με ἄηρεν ἀπὸ χθονὸς ὁ Κριτοβο(ύ)λο(υ) IGIns III 449, oder im Bybonsteine von Olympia Βύβων τἐτέρει

χερί ὑπερχέφαλά μ' ὑπερεβάλετο ὁ Φό[λ]α (Inschr. von Ol. 717). Λαχαρτώ wäre die Mutter; man könnte freilich auch durch die Stellung ausserhalb des Metrums zu der Annahme gebracht werden, dass Z. 5 ein späterer Zusatz wäre, der nur besagte: und Lakartos that dasselbe; doch spricht die Gleichartigkeit der Schrift gegen diese Erklärung. Für die Schreibung mit K erwarten wir nach der Analogie von Αγλώχαρτος u. a. vielmehr Λάχαρτος oder Λαχαρτώς, umsomehr als zur Zeit der Inschrift das ionische X längst eingeführt war und der frühere Wechsel der Schreibungen K und KΘ, Φ und ΦΘ längst aufgehört hatte. Ein Bildungselement Aaugaro- scheinen freilich Bechtel-Fick Pers. 183 s. v. Δακρατ- anzunehmen, aber auf unsicherer Grundlage. So wird man sich leichter entschliessen, nach Κρατώ einen weiblichen Namen Auxagrio anzunehmen, mit derselben Metathesis wie im theräischen Καρτιδάμας, als einen männlichen Λάκαρτος. Für den Vater sind drei Namen vorgeschlagen: Παντίδας, dann Ίπαντίδας, ohne Aspiration und mit einfacher Schreibung des Doppelconsonanten, letzteres ganz unbedenklich, ersteres schon etwas schwieriger, während der Name unter den bei Bechtel-Fick S. 62 zusammengestellten keine volle Analogie findet; endlich, und zwar gleichzeitig von Kaibel und Blass, Evinavtidas, geschrieben ho(v)νιπαντίδα, mit Berufung auf den Namen Ένίπας, wozu aus Thera die Vollform Ένιπαγόρεια tritt (IGIns III 489). Diese dritte Erklärung hat ausserdem den Vorzug, dass sich durch sie das Vorangehende befriedigend auflöst.

Πράτιστος ἀγοράν ist nach Kaibel ein λιγὸς ἀγορητής, ein angesehener Demegoros oder Demagoge. Theräische Namen wie Πραταγόρας, Λαμψαγόρας besagen dasselbe. Ebenso wenn Agamemnon zu Nestor sagt ἡ μὰν αὐτ' ἀγορῆι νικᾶις, γέρον, υἶας Λχαιῶν (Β 370). Die sonstigen Möglichkeiten πράτιστος — Θέων, der erste im Lauf, oder πράτιστος — δείπνιξεν ἀγοράν, er speiste — — als erster die Volksversammlung', im Sinne des später üblichen ἐδαμοθοίνησε, haben wir nach reiflicher Ueberlegung fallen gelassen; zumal sich die obige Erklärung schon durch die Wortstellung und ihre grosse Einfachheit empfiehlt. Um die Kultur zu verstehen, müssen wir uns auch gegenwärtig halten, dass damals das Königthum wohl schon abgeschafft war und dass ein δαμιοργός auf Thera seines Amtes waltete (IGIns III 450; Thera I 147); somit gewann die öffentliche Rede dauernd an Einfluss.

hικάδι, nicht ἡικάδι, für εἰκάδι zu lesen räth uns, solange wir auf dem Gebiet des dorischen Dialects bleiben wollen, die Inschrift IGIns III 452 'Αρταμιτίο τετάρται πεδ' ίκάδα. Der Monatsname fehlt, ist aber aus dem folgenden Fest, nach dem ja erst der Monat benannt wurde, leicht zu ergänzen, Kagvijiov. Für die Karneen auf Thera ist dies das älteste Zeugniss. Wir dursten sie ja nach Pindars fünstem Pythischen Gedicht mit voller Sicherheit annehmen; aber wenn ich es gewagt habe, das Bild des grossen Festplatzes und des hochalterthümlichen Tempels des Apollon Karneios am Südostende des Stadtberges zu entwerfen, ohne gerade in diesem wichtigen Punkte durch die zahlreichen archaischen Inschriften unmittelbar unterstützt zu werden, so muss ich diese, ob auch aus einer ganz anderen Gegend stammende Urkunde, als sehr erwünschten Zuwachs unseres Materiales bezeichnen. Die wichtigsten Worte ἐκάδι Καρνηια θεὸν δείπνιξεν, sind durch Kaibel festgestellt. Der Gott wird gespeist, wie bei Pindar a. a. O. V. 75 ff., wo ich Otto Schroeders Text folge: (aus Sparta) Trovto Θήρανδε φώτες Αίγεϊδαι - ένθεν αναδεξάμενοι, "Απολλον, τεαι Καρνεί(ε) (oder Καρνήι') έν δαιτί σεβίζομεν Κυράνας άγακτιμέναν πόλιν, und wie in der erwähnten etwas späteren theräischen Inschrift IGIns III 451: 'Αρταμιτίο τετάρται πεδ' ίκάδα θυσέοντι ίαρόν, 'Αγορήτοις δε [δε] ιπνογ καί ία[ρ]α πρὸ το σαμήιο, wo wegen des Datums für das Opfer auch für das Mahl vor dem Cultzeichen ein Zeitpunkt, d. h. ein Fest 'Aγορηια anzunehmen ist, das dann im Gegensatz zum Frühlingstermin im Artamitios passend in den Herbst und dann in die Karneenzeit fallen würde. Diese Erwägung brachte mich seinerzeit zu der Annahme, in Z. 2 unserer Inschrist 'Ayogav hixabi zu lesen und die 'Aγοραί als Fest den 'Aγορηία gleichzusetzen, was sachlich wahrscheinlich dünken mag, aber jetzt durch die bessere sprachliche Interpretation überholt ist. Der Gott bekommt das Mahl; aber die Sterblichen haben natürlich daran theilgenommen. Wenn wir früher lasen Καρνηια θέων, so durfte dabei nicht an einen eigentlichen Wettlauf gedacht werden, sondern an einen Cultgebrauch, wonach ein mit Kränzen umwundener Mann davonlief und von Jünglingen, σταφυλοδρόμοι genannt, verfolgt wird; es galt für ein gutes Zeichen, wenn er sich nicht fangen liess (Bekker Anecd. I p. 305, 25, Wide Lakon, Culte 64, 74 ff.). Ich erwähne dies, falls andere darauf zurückkommen sollten.

Für die Festzeit der Karneen scheint sich aus unserer Inschrist zu ergeben, dass der 20. noch hineinsiel und sogar von besonderer Wichtigkeit war. Damit würde sich nicht vereinigen lassen, was wir von dem Ansange des Festes am 7. Karneios in Kyrene und der neuntägigen Dauer in Sparta hören; falls es hier erlaubt wäre, zu verallgemeinern (Preller-Robert Gr. Myth. I 251 s. A. 5). Aber man weiss, dass es gerade auf dem Gebiet des griechischen Kalenders überaus misslich ist, von einem Orte auf den anderen zu schliessen.

Es ergiebt sich also als Sinn der Inschrift Folgendes: Agloteles, der Sohn des Enipantidas und der Lakarto, allererster in der öffentlichen Rede, hat am 20. [Karneios] dem Gotte ein Karneenmahl zubereitet. — Und der Schauplatz dieses Mahles war an der Strasse weit vor der Stadt; mit dem Wasser der Zoodochos Pege konnte man seinen Wein mischen, wie es noch jetzt die Theräer thun, die gerne dort rasten. Also ein ländliches Fest wie die Διονόσια κατ' ἀγρούς, die in Attika zu einer späteren Jahreszeit gefeiert wurden. Auch in Thera ist ja Dionysos sowohl πρὸ πόλεως als auch in der Stadt, als ἀνθιστὴς πυθόχρηστος verehrt worden; doch hat er den älteren Cult des Karneios, der den Weinbau so gut wie die Viebzucht beschützte, nicht verdrängen können. Berlin.

## ZU DEN AITIONOFORMENA DES SORAN.

Hermann Diels hatte in seinem Aufsatz ,über das physikalische System des Straton' (Sitzungsberichte der Berliner Academie der Wissenschasten 1893, S. 102 A. 2) die Vermuthung ausgesprochen, dass das doxographische Material des von Fuchs edirten Anonymus Parisinus (Rh. Mus. 49, 540) auf den berühmtesten Vertreter der methodischen Schule in nachchristlicher Zeit, auf den Ephesier Soran zurückgehe. Gegen diese Vermuthung ist von dem Herausgeber jenes Anonymus kürzlich in einem Beitrage zu der jüngst erschienenen Festschrift zum 70. Geburtstage von Joh. Vahlen (Berlin 1900, 141 f.) de anonymo Parisino quem putant esse Soranum Einspruch erhoben worden. Es ist ein starkes Stück von Urtheilslosigkeit, wenn der Verfasser die Andeutungen von Diels so verstanden hat, als glaube jener, dass die atiologischen Partieen des Anonymus aus der uns erhaltenen Therapie des Soran stammten, nicht minder, wenn er keine Ahnung hat von einer Schrift wie die Aetiologie des Soran. Da ich die Vermuthung von Diels von Anbeginn getheilt habe, so will ich versuchen, Herrn Fuchs die Grunde zu entwickeln, welche für diese Aunahme sprechen.

Seitdem der bithynische Arzt Asklepiades die medicinische Wissenschaft um den Begriff der acuten und chronischen Krankheiten bereichert hatte, gab es in der Folgezeit nur wenige Aerzte, die nicht über das praktisch wichtigste Gebiet der Heilkunde, über Pathologie und Therapie der acuten und chronischen Krankheiten gehandelt hätten. Der Titel περὶ τῶν ὀξέων καὶ χρονίων παθῶν τται an die Stelle von περὶ νούσων, περὶ παθῶν, περὶ τῶν ἐντὸς καὶ ἐκτὸς παθῶν. Der Bithynier in eigener Person eröffnet den Reigen: seine aus drei Büchern bestehende therapeutische Schrift περὶ ὀξέων παθῶν war in der Weise angelegt, dass in dem ersten Buch 'das abweichende Heilverfahren seiner Vorgänger widerlegt, im zweiten die prophylaktischen Maassregeln

zur Verhütung der Krankheit angeführt und im dritten endlich das eigene Heilverfahren dargelegt wurde.1) Diese Schrift ist vorbildlich geworden für die methodische Schule. Sie war reich an doxographischem Material, und manches werthvolle Citat verdankt Soran diesem grossen Arzte. Eine analoge Schrift περί των χρονίων παθών ist für ihn zwar nicht ausdrücklich überliefert, aber doch wohl nothwendiger Weise anzunehmen. Von den Schülern des Asklepiades verfassten Titus Aufidius2) und Miltiades 6 Elacovocog3) eine Schrift περί των χρονίων παθών, Themison, gleichfalls ein Schüler des Asklepiades, der eigentliche Begründer der methodischen Schule, schrieb περί τῶν ὀξέων καὶ χρονίων παθῶν.) Die Pneumatiker Rufus, Archigenes und Aretaios sind ihm darin gefolgt.5) Die reiche Litteratur der vorausliegenden Zeit hat dann Soran zusammengefasst in seinem grossartig angelegten Werk περί οξέων και χρονίων παθών, das uns heute nur noch in der lateinischen Uebersetzung des Caelius Aurelianus aus dem 5. Jahrhundert vorliegt. Wer dies Werk mit den trümmerhaften Ueberresten der einschlägigen Schriften seiner Vorgänger vergleicht, dem wird ein fundamentaler Unterschied in die Augen springen. Er besteht in der grösseren Reichhaltigkeit des doxographischen Materiales, das Soran in typischer Form verarbeitet hat. Darin bildet sein therapeutisches Werk ein Pendant zu seiner Schrift περί ψυzric, deren doxographisches Material bekanntlich von Tertullian in seiner Schrift de anima verwerthet worden ist.6) In echt methodischer Weise wird in ihm über die Heilvorschriften seiner Vorgänger bald kurz, bald ausführlich berichtet und an diesen Bericht eine Widerlegung vom eigenen Standpunkte aus geknupft. Die Aerzte, die in den weitaus meisten Fällen der Widerlegung gewürdigt werden, sind in fast typischer Reihenfolge: Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Erasistratos, Herophilos, Herakleides von Tarent, Asklepiades, Themison, Thessalos.7) Dabei verdient die Thatsache

<sup>1)</sup> Cael. Aur. A. M. I 15 § 116.

<sup>2)</sup> Cael. Aur. M. Chr. I 5, 178. 179, vgl. diese Zischr. XXIII 563.

<sup>3)</sup> Sor. περί γυν. παθ. II 2, 299 R.

<sup>4)</sup> Cael. Aur. A. M. II 9, 44. M. Chr. 1 1, 47 u. oft.

Vgl. Rufus bei Orib. IV 63 mit Scholien. M. Wellmann Die pneumatische Schule 23. 61 f.

<sup>6)</sup> Diels Dox. 206 f.

<sup>7)</sup> Zum Beweise möge die folgende Zusammenstellung dienen. Bei der Phrenitis (Cael. Aur. A. M. 1 12 ff.) werden besprochen die Dogmen des Diokles,

besondere Beachtung, welche durch seine Schrift περί ψυχης bestätigt wird, dass diese Art der Zusammenstellung der Dogmen der älteren Aerzte in typischer, meist chronologischer Form für keinen anderen Arzt der methodischen Schule in diesem Umfange nachweisbar ist. Ein Arzt der pneumatischen Schule, der Ephesier Rufus, der gleichfalls doxographisches Interesse zeigt, käme allenfalls hierbei in Betracht. Es ist ganz unleugbar, dass seine zahlreichen Bruchstücke eine grosse Belesenheit in der medicinischen Litteratur verrathen, aber das, was dem Soran nach meiner Meinung eigen ist, die doxographischen Reihen, sie sind ihm fremd. Das gleiche gilt für die Verfasser der pseudogalenischen opol latolioit und des largos. In der empirischen Schule gehörte bekanntlich die ἱστορία τῶν ἀρχαίων zu den Grundlagen des Systemes, aber während dort das άθροίζειν είς ταὐτό, δσα τῶν δογματικῶν έκάστω λέλεικται einem bestimmten Zwecke diente, nämlich dem des Nachweise der Unerfassbarkeit der άδηλα, so erklärt sich bei Soran die ausgesprochene Vorliebe für doxographische Zusammenstellungen aus dem weitgehenden historischen Interesse, das er seiner Wissenschaft entgegengebracht hat. Wir sind in der glücklichen Lage, uns dafür auf das Zeugniss des Suidas berufen zu können, der in seiner vita des Soran dem Ephesier ein zehnbän-

Erasistratos, Asklepiades, Themison, Herakleides (Hippokrates, Praxagoras und Herophilos sind übergangen, weil Soran bei ihnen nichts von Belang über die Therapie dieses Leidens vorgefunden hat), bei der Lethargie (Cael. Aur. A. M. Il 7f.) Diokles, Praxagoras, Asklepiades, Themison, Herakleides von Tarent, während Hippokrates, Erasistratos und Herophilos wieder aus obigem Grunde unerwähnt bleiben (Cael. Aur. A. M. II 6, 32); bei der Pleuritis (Cael. Aur. A. M. II 19, 113 f.) Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Asklepiades, Themison, Herakleides; bei der Peripneumonie (Cael. Aur. A. M. II 29, 154) Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Asklepiades, Titus, Themison, Herakleides mit Begründung der Uebergehung des Erasistratos und Herophilos (II 29, 153); bei der Synanche Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Erasistratos, Asklepiades (Cael. Aur. A. M. III 4, 25); beim σπασμός Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Herakleides, Asklepiades wieder mit Begründung der Uebergehung des Erasistratos, Herophilos und Serapion (Cael, Aur. A. M. III 8, 83); bei der Darmverschlingung (Cael. Aur. A. M. Ill 17, 153) Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Erasistratos, Asklepiades, Herakleides, Thessalos; bei der Cholera (A. M. III 21, 206) Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Erasistratos, Herophilos, Asklepiades, Herakleides; bei der Epilepsie (M. Chr. I 4, 131) Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Asklepiades, Serapion, Herakleides, Themison; bei der Paralyse (M. Chr. II 1, 49) Hippokrates, Herophilos, Diokles, Praxagoras, Erasistratos, Asklepiades, Themison, Lucius, Thessalos u. s. w.

diges Werk βίοι καὶ αἰρέσεις καὶ συντάγματα zuschreibt, sowie auf das des Scholiasten zu Oribasios (III 687), der uns eine weitere medicinisch-geschichtliche Schrift des Soran unter dem Titel τῶν ἰατρῶν διαδοχαί überliefert hat. Bekanntlich besitzen wir noch aus obiger Schrift den βίος Ἱαποκράτους, der ein glänzendes Zeugniss ablegt von der philologisch-historischen Akribie, mit der Soran die Lebensumstände des grossen Begründers seiner Wissenschaft zu erforschen bemüht war.

Eine Ergänzung zu der therapeutischen Schrift des Soran bildet die ätiologische, die nach dem Zeugniss des Caelius Aurelianus (A. M. 1 8, 54. M. Chr. 1 3, 55) den Titel περί παθών αίτιων (de passionum causis) oder αίτιολογούμενα führte. Es ist a priori wahrscheinlich, dass der Verfasser in dieser speciellen Pathologie gleichfalls den Dogmen der einzelnen Schulhäupter Beachtung geschenkt hat, d. h. dass auch in ihr dieselben doxographischen Reihen von Hippokrates an wiederkehrten. Eine erfreuliche Bestätigung erhält diese Vermuthung durch das Capitel des Caelius Aurelianus-Soran (A. M. I 8, 53 f.), in dem die Frage nach dem Sitz der Phrenitis in Kürze abgehandelt und in dem unter directem Hinweis auf die ätiologische Schrift des Soran folgende doxographische Zusammenstellung gegeben wird: aliqui igitur cerebrum pati dixerunt (d. h. Hippokrates nach Soran bei Tert. de anima c. 15. Diels Dox. 203 und nach dem Anonymus 1, 540), alii eius fundum sive basin quam nos sessionem dicere poterimus (d. h. Herophilos nach Soran bei Tert. a. a. O.), alii membranas (d. h. Erasistratos1) nach Soran bei Tert. a. a. O. und dem Anonymus), alii cerebrum et eius membranas, alii cor (d. h. Praxagoras nach dem Anonymus Parisinus), alii cordis summitatem, alii membranam, quae cor circumtegit, alii arteriarum eam quam Graeci άόρτην appellant, alii venam crassam quam iidem φλέβα παχείαν vocaverunt, alii diaphragma (d. h. Diokles nach dem Anonymus), et quid ultra tendimus quod facile explicare poterimus, si id quod senserunt dixerimus? nam singuli eum locum in phreniticis pati dixerunt, in quo animae regimen esse suspicati sunt. denique singulorum iudicium atque assertionem pertractantes expugnabimus libris quos de passionum causis scribemus. Demnach haben wir einfach mit der Thatsache zu rechnen, dass Soran auch in seiner ätio-

Bei Tert, c. 15 (Diels 204) ist das überlieferte Strato et Erasistratus tadellos. Gemeint ist der Erasistrateer Straton.

logischen Schrift die Dogmen des Hippokrates, Diokles, Praxagoras, Herophilos, Erasistratos und anderer Schulhäupter ganz in derselben Weise besprochen hat, wie in seiner therapeutischen Schrift. Dazu kommt, dass Soran überall da, wo er in seiner Therapie auf die Aetiologie Rücksicht zu nehmen gezwungen ist, neben anderen Aerzten auch die Placita der obengenannten berücksichtigt.

Nach diesen vorbereitenden Bemerkungen können wir sicheren Muthes an die Analyse der ätiologischen Partieen des Anonymus Parisinus gehen. Ich bemerke dabei ausdrücklich, dass, wo bisher von einer Beziehung des Anonymus zu Soran die Rede war, natürlich nur diese Partieen in Betracht gezogen waren. Ein endgültiges Urtheil über die Quellen der Therapie des Verfassers war bisher unmöglich, da diese Abschnitte von Herrn Fuchs sorgsam der Kenntniss der medicinischen Mitarbeiter entzogen worden sind. Was die von ihm nunmehr mitgetheilten Proben angeht, so ist soviel klar, dass sie aus methodischer Quelle stammen: darauf hat schon Kalbfleisch1) hingewiesen. Es ist nun eine ganz willkührliche Annahme, wenn Herr Fuchs aus der mangelnden Uebereinstimmung der therapeutischen Partieen mit Soran den Schluss zieht, dass der ganze Anonymus nichts mit dem Ephesier zu thun habe. Es liegt doch auf der Hand, dass der Verfasser in der Therapie sehr wohl seine Selbständigkeit wahren konnte, ohne desshalb in seiner Aetiologie originell zu sein. Worin besteht denn sein Verfahren in der Aetiologie? Er reiht einfach Dogma an Dogma. Das ist empirische Art, aber nicht die der methodischen Schule - und doch war der Verfasser ein Methodiker. Folglich kann uns, die Einheitlichkeit der beiden Stücke vorausgesetzt, der ätiologische Theil nur im Excerpt vorliegen. Dafür spricht auch die Thatsache, dass die Dogmen der Hauptvertreter der methodischen Schule, eines Asklepiades und Themison, völlig unbeachtet geblieben sind. Offenbar hat also der Verfasser der Excerpte das ihm vorliegende reichere Material mit bewusster Absichtlichkeit beschränkt auf die grossen Aerzte der dogmatischen Schule. Freilich ist er sich auch darin nicht consequent geblieben: häufig genug hat er die doxographischen Reihen mit Unterdrückung der Namen zu einem Placitum vereinigt (vgl. 33, 555. 35. 36. 37. 38 u. s. w.). Es bedarf nun wohl kaum noch eines Wortes darüber, dass die Verbindung

<sup>1)</sup> Gött. gel. Anz. 1897, 826.

der Dogmen des Hippokrates mit denen des Diokles, Praxagoras und Erasistratos durchaus der Manier des Soran entspricht: der einzige Unterschied besteht darin, dass der Anonymus sie in umgekehrter Reihenfolge vorträgt. Freilich dürfte dies Argument immer noch nicht ausreichen, um jeden Zweifel an der Herleitung aus Soran zu ersticken. Wenn nun aber die Vergleichung des Anonymus mit den Stellen des Cael.-Soran, aus denen wir Rückschlüsse ziehen können auf sein ätiologisches Werk, das Resultat ergiebt, dass Soran eine Reihe der vorgetragenen Dogmen thatsächlich behandelt hat, so wird selbst der Schwergläubige bei besonnener Erwägung vor der Beweiskraft dieses Argumentes die Waffen strecken.

| Anecd. med. gr.                                                                                                    | Cael. Aur. A. M. | Ps. Gal. ἐατρός                                                                       |
|--------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------|---------------------------------------------------------------------------------------|
| 1, 540¹):                                                                                                          | 1 8, 53:         | (XIV 733):                                                                            |
| φρενίτιδος αἰτία:                                                                                                  | 1                | συνίσταται δὲ                                                                         |
| Έρασίστρατος μέν<br>ἐξ ἀχολούθων τῶν<br>ἑαυτοῦ δογμάτων<br>φησὶ γίνεσθαι τὴν<br>φρενῖτιν χατά τι<br>πάθος τῶν χατὰ | 1                | περὶ ἐγκέφαλον ἢ μήνιγγας ἢ, ὧς τινες λέγουσι, περὶ φρέ- νας, ὂ διάφραγμα 5 καλεῖται. |
| τὴν μήνιγγα ἐνες-<br>γειῶν οὖ γὰς τό-<br>που κατ' αὐτὸν ἡ<br>νόησις φςόνησις,                                      |                  | 10                                                                                    |
| ἐπὶ τούτου ἡ παρα-<br>νόησις παραφρό-<br>νησις ἂν εἴη.<br>Πραξαγόρας δὲ                                            | alii cor.        | 15                                                                                    |
| φλεγμονήν τῆς καρ-<br>δίας εἶναί φησι τὴν<br>φρενῖτιν, ἦς καὶ τὸ                                                   |                  |                                                                                       |
| κατὰ φύσιν ἔργον<br>φρόνησιν οἴεται εἰ-<br>ναι· ὑπὸ δὲ τῆς<br>φλεγμονῆς ταρασ-<br>σομένην τὴν καρ-                 | ·                | 20                                                                                    |
| δίαν τοῦδε τοῦ πά-                                                                                                 |                  |                                                                                       |

<sup>1)</sup> Vgl. Kalbfleischs Berichtigungen zu der Fuchsschen Collation in den Gött. gel. Anz. 1897, S. 826 A. 1.

Hermes XXXVI.

alii diaphragma,

Joug συστατικήν γίνεσθαι.

Διοχλῆς

δè

О

φλεγμονήν τοῦ δια-5 φράγματός φησιν είναι την φρενίτιν άπὸ τόπου καὶ οὐκ ἀπὸ ἐνεργείας τὸ

πάθος καλῶν, συν-10 διατιθεμένης xαì τῆς χαρδίας. ἔοιχε

γὰρ καὶ οὖτος τὴν φρόνησιν περί ταύτην ἀπολείπειν διὰ

15 τοῦτο γὰς καὶ τὰς παρακοπάς ξπεσθαι τούτοις.

Ο δὲ Ίπποχράτης τὸν μὲν νοῦν φησιν

20 ἐν τῷ ἐγκεφάλφ τετόχθαι καθάπερ τι ίερον ἄγαλμα ἐν άπροπόλει τοῦ σώ-

ματος χρησθαι δέ 25 τροφη τῷ περὶ τὴν

χοριοειδη μήνιγγα αίματι. ὅταν τοῦτο ὑπὸ τῆς χολῆς

φθαρη, υπαλλάττει 30 καὶ τὸ τρεφόμενον της ίδίας δυνάμεως

> Anecd. med. 2, 541:

κτλ.

'Ερασίστρατος μὲν

6, 32: antiquorum

Cael. Aur. A. M. II

vero κατά τὸ ἀκόλουθον Hippocrates et Eraαὐτῶν φησι γίνε- sistratus et Herophilus τη φρενίτιδι κατα-

aliqui igitur cerebrum pati dixerunt.

> Ps. Gal. ἐατρός (XIV 741): δ δὲ λήθαργος ἐναντίον πάθος ἐστὶ

<sup>14</sup> δι' αὐτοῦ P (suppl. gr. 636).

σθαι τὸν λήθαργον | huius passionis curaκατά τι πάθος τῶν περί την μήνιγγα ψυχικῶν δυνάμεων, έφ' ών δή γίνεσθαι τὸν λήθαργον.

Διοκλής δὲ τοῦ περί την καρδίαν καὶ τὸν ἐγκέφαλον ψυχικοῦ πνεύματος κατάψυξιν ήγεζται είναι καὶ τοῦ ταύτη συνοίκου αίματος πῆξιν.

δ δὲ Ίπποχράτης φησίν ύπὸ τοῦ ψυχροῦ καὶ ὑγροῦ γίνεσθαι χυμοῦ τὸν λή-**Βαργον έστι δὲ** οὖτος τὸ φλέγμα, ὑφ' οδ δη βαρούμενον τὸν ἐγκέφαλον μηκέτι δύνασθαι την ψυχικήν δύναμιν είς **ἕχαστον** μέρος τοῦ σώματος ἐπιπέμπειν καὶ οῦτω τὰς καταφοράς γίνεσθαι.

Anecd. med.

8,544:

πλευρίτιν Έρασίστρατος μέν a veteribus quis in φησι τοῦ ὑπεζωκό- | pleuriticis locus patiaτος τάς πλευράς tur, et quidem pul-

tionem non posuerunt. Daraus folgt doch wohl, dass er ihre Dogmen über die Entstehung der Lethargie kannte.

Cael. Aur. A. M.

II 7, 33: peccatur etiam gravius (sc. a Diocle) sine ullo adiutorio caput relinquendo, in quo secundum ipsum passionis est causa.

[Hipp.] περί ίερ. νούσ. c. 15 (VI 388): γίνεται δὲ ή διαφθορή τοῦ έγκεφάλου ὑπὸ φλέγματος καὶ χολῆς . . . άνιᾶται δὲ καὶ ἀσᾶται παρά χαιρόν ψυχομένου τοῦ έγκεφάλου καὶ ξυνισταμένου παρά τὸ έθος τοῦτο δὲ ὑπὸ φλέγματος πάσχει. ἐπ' αὐτοῦ δὲ τοῦ πάθεος καὶ ἐπιλήθεται.

Cael. Aur. A. M.

II 16, 96: quaesitum etiam est

φορά γάρ ἐστι βαθεία καὶ δυσανάκλιτος, οί κάμνοντες ἐπιλανθάνονται (ἐπιλανθανόμενοι 5 ed.) πάντων δσα λέγουσι . . . . τόπος μέν ούν τοῦ πάθους ή κεφαλή περί γάρ μήνιγγας αὐτῆς συ- 10 νίσταται. αἴτιον δὲ τούτου φλέγμα, χυμὸς ψυχρός, καὶ τῆ ψύξει και τῆ ύγρότητι είς ύπνον αὐ- 15 τοὺς κατάγον.

Vgl. Alex. Trail. I 527 Puschm.

20

25

30

<sup>5</sup> ἐφ' ὧν PP1 (Fonds gr. 2324); ἀφ' ὧν Fuchs

ύμένος είναι φλεγ- monem pati diverunt, ut Euryphon, Euenor, καὶ τῶν περὶ τὰς quidam 15 άναπτυσθείη νεσθαι . . . .

εἶναι καθ' δπότερον αν facit.

στοῦται δὲ ὅτι βῆ- (VI 302). χες παρακαλουθοῦσι καὶ άναπτύσεις γίνονται ποικίλαι. 30 έπὶ μὲν γὰρ πνεύμονος είναι φησιν είς την αναγωγην όδόν, ἐπὶ δὲ πλευ-

ρᾶς ἐν ταῖς ἀνατο-35 μαίς μη εύρίσκεσθαι.

δ δὲ Ίπποχράτης

μονήν, ὁ δὲ Διοκλης Praxagoras, Phylotimos, Herophilus. ύπεζωχότα membranam φλεβων latera et interiora cingit, ut Diocles, Era-5 ξμφραξιν, αίπερ κα- sistratus, Asclepiades et eorum phurimi sectaτὰ τὰ ἐξημμένα τῶν tores. horum primi aiunt non esse in lateτέτανται ribus tumorem . . . dehinc etiam tussicula πιστοῦνται δὲ ἀμ- signum est ex accedentibus consequens morbum φότεροι πλευράς τὸ fibrarum pulmonis, esudati corporis liquoris 10 πάθος τῷ ἐπίπονον sive cannae gutturis. singula etiam extussita είναι τὸ νόσημα καὶ de pulmone venire manifestum est, qui neque τῷ τὰ ἀλγήματα δι- venis neque arteriis neque fibris contiguus vel ήκειν μέχρι κλειδός admixtus esse lateri videatur, ut per ipsum καὶ τρίτον, εἰ μη latere accepta excludi posse credamus . . . . ἐν sed huic quidem sententiae contrarii aiunt ταίς πυρίαις ήμέ- propterea neque ruborem neque extantiam vel ραις, ἀπόστημα πε- dolorem aegrotantes consequi, quoniam in alto ρὶ τὰς πλευράς γί- lumor esse videatur . . . . tussicula vero fit compatientibus ὑπεζωχότι membranae vicinis δ δè Πραξαγόρας atque contiguis partibus . . . nam profecto ἄκρων τοῦ insensibilis omnis est pulmo. debuit igitur nulπλεύμονός φησιν lus fieri dolor . . . patitur igitur ὑπεζωκώς φλεγμονήν, membrana et propterea dolorem vehementem

25 γένηται μέρος· πι- [Hipp.] περὶ τόπων τῶν κατ' ἄνθρ. c. 14

<sup>10</sup> vó PP1 12 διήκον P, δοκείν P1.

10

15

20

ότὲ μὲν πλευφᾶς, ότὲ δὲ πλεύμονός φησιν είναι πτύσιν χαί γίνεσθαι έπὶ μέν πλευρᾶς διὰ φλεγμονήν, ἐπὶ δὲ πνεύμονος, ώς έν τῷ περί τόπων τῶν κατ' ἄνθρωπόν φησι, ξευμα γίνεσθαι από χεφαλῆς ἐς τὸν θώρακα, καὶ εἶ μὲν **όλον ἐμπλήσειε τὸν** πνεύμονα, περιπνευμονίαν γίνεσθαι, εί δὲ καθ' έχατερον μέρος τοῦτο ένεχθείη, την πλευρίτιν.

> Anecd. med. 9, 545:

την της περιπνευμονίας αλτίαν χοινότερον οί παλαιοί απέδοσαν πνεύμονος είναι φλεγμονήν ιδικώτερον δὲ Πραξαγόρας ἔφη, ἐὰν τὰ παχέα καὶ τὰ πρὸς τὴν δάχιν τοῦ πνεύμονος πάθη, περιπνευμονίαν είναι, έὰν δὲ τὰ πρός τοῖς πλευροῖς, πενευμονίαν, έαν δέ τὰ πρὸς τοὺς λοβούς, πλευρίτιν.

10 φέρεσθαι Ρι 29 πάθη Ρ, πάθει Ρι Cael. Aur. A. M. II 28, 147: pati in peripneu-

monicis Diocles venas pulmonis inquit, Erasistratus vero arterias. Praxagoras eas inquit partes pulmonis pati, quae sunt spinae coniunctae. at enim omnem inquit pulmonem pati Herophilus. vero febrem, inquit, fuerint passi, pleuriticam facit. Asclepiades vero eas pulmonis partes pati, quae arte- |  $\pi$ oiel. riae sunt adhaerentes, quas appellant βρόγχια. 35

Ps. Gal. ἰατρός (XIV 734):

ή δὲ περιπνευμονία τοῖς μὲν δοκεῖ φλεγμονή βαρεία είναι περί πνεύμονα, καὶ τῷ βάρει τοῦτο δια- 25 δείχνυται. τοις δέ ού δοχει δ πνεύμων δίνασθαι φλεγμαίνειν, τὰ πλησίον δὲ αὐτοῦ φασιν ἐντοι- 30 αύτη διαθέσει γινόμενα ούτως όνομάζεσθαι αὐτην

11 xal ante anò om. P1 26 έφη Ρ, φήσας Ρι 33 πνευμονίαν Ρι 34 τὰ om. P1.

Anecd. 10, 546: συγκοπῶν αἰτία χαρδίας. όνομαστί μέν τοῦ πάθους οί παλαιοί οὐκ ἐμνήσθησαν ώς καθ' αύτὸ γινομένου, **ἔπιγενομέν**ου δè χυρίοις τόποις φλεγμαίνουσι, μάλιστα δὲ στομάχψ, δπες χαλείται χαςδία, δι' ὅπερ τινὲς καρδίας υπέλαβον είναι τὸ πάθος: γίνεσθαι δὲ αὐτὸ ύπὸ φλεγμονῆς ἐκτονιζομένου τοῦ πνεύματος καὶ λυομένου ... συμβαίνει δὲ μάλιστα ἐπὶ στομάχω πεπονθότι...

Cael. Aur. A. M.

Il 38, 218:
antiquorum plurimi
cardiacorum curationem tacuerunt, aliqui
vero memoraverunt,
ut Serapionis atque
Heraclidis sectatores et
quidam Herophili, item
Asclepiades et Themison.

A. M. II 30, 161: cardiacam passionem aiunt quidam duplici significatione nuncupari, communi et propria. sed communem dicunt eam, quae substantiam in stomacho atque ore ventris habuerit, ubi etiam mordicatio sequitur supra dictarum partium . . . propriam autem dicunt eam, quae cum sudore fuerit alque pulsu imbecillo, de qua nunc dicere suscepimus, nomen autem haec sumpsit passio, ut quidam volunt, a parte corporis quae patitur. = II 34,111: praepati in cardiacis Erasistratus et Asclepiades cor dixerunt, alii membranam quae cor circumtegit, alii diaphragma etc.

Ps. Gal. δρου 265 (XIX 420):

καρδιακή διάθεσίς έστι τηξις τοῦ ξμφύτου τόνου καὶ πάρεσις. γίνεται δὲ τουπίπαν ἐπὶ στόματι γαστρός κακοπραγούντι καὶ στομάχψ μεθ' ίδρα των άχατασχέτων. τινές δὲ ψήθησαν καρδία φλεγμαινούση γίνεσθαι τὸ πάθημα καὶ διὰ ταύτην τοῦ τόνου τὰν έκλυσιν καρδιακήν ήτοι διάθεσιν συγκοπην ξκάλεσαν τὸ συμβαίνον.

Unter der Angina verstanden die alten Aerzte einstimmig eine Entzundung des Kehlkopfdeckels, der Luströhre und der Mandeln. Anecd. 6, 543: συμφώνως οί παλαιοί έφησαν φλεγμονήν είναι της έπιγλωττίδος και βρόγχου και παρισθμίων την συνάγχην. Namentlich wird nur das Dogma des Hippokrates angeführt, der zwei Arten der Angina unterschied, die συνάγχη und πυνάγχη. Das Citat stammt aus der Schrift περί διαίτης όξ. (νόθα) c. 9, 150 K, wo allerdings nur der Name σύναγχος überliefert ist:

Anecd.

ό δὲ Ίπποχράτης δύο κασυνίστασθαι.

[Hipp.] a. a. O.

Σύναγχος δὲ γίνεται, ὁπόταν ἐκ λεί τὰς συνάγχας, καὶ τὴν τῆς κεφαλῆς δεῦμα πολύ καὶ κολμέν συνάγχην, την δέ κυ- λώδες ώρην χειμερινήν ή έαρινήν νάγχην καλεί καὶ ἐπὶ μὲν ἐς τὰς σφαγίτιδας φλέβας ἐπιρσυνάγχης παχύ φλέγμα καὶ ουῆ καὶ τὸ ξεῦμα πλέον διὰ τὴν χυμούς αίτιαται, έπὶ δὲ κυν- εὐρύτητα ἐπισπάσωνται . . . όταν άγχης φλέγμα μεν όμοίως, εν θερινή ή μετοπωρινή ώρη έχ άλλ' άλμυρον και δριμύ του- κεφαλής θερμόν το δευμα καταρτο και την μέν χειμώνος, ουή και νιτοώδες ή, άτε υπό της την δε θέρους ώς επίπαν ώρης δριμύ και θερμόν γεγενημένον, δάχνει τοιόνδε έὸν καὶ ELXOT XTL.

Der zweite Name stammt möglicherweise aus megl vovo. III 101) (VII 128), vgl. περί νούσ. II 9 (VII 16). περί τόπων 30 (VI 322). Ist es nun bloss ein tückisches Spiel des Zufalls, dass Soran in der Besprechung der Therapie der Angina gerade auf diesen beiden Schriften des hippokratischen Corpus seinen Bericht über Hippokrates aufbaut?2)

Für Apoplexie und Paralyse (anecd. 4, 542. 20, 550) gewinnen wir durch den Anonymus die Placita des Hippokrates, Diokles, Praxagoras und Erasistratos. Soran (Cael. Aur. A. M. III 5, 55) berichtet, dass Hippokrates, Diokles, Praxagoras beide Leiden identificirt hätten mit der einzigen Unterscheidung, dass unter Apoplexie eine Lähmung des ganzen Körpers, unter Paralyse eine

<sup>1)</sup> Diese Schrift citirt Soran in Uebereinstimmung mit Erotian als negi νοίσων β, vgl. Ilberg, das Hippokratesglossar des Erotian 138.

<sup>2)</sup> Cael. Aur. A. M. III 4, 25: antiquorum Hippocrates libro quem ad sententias Cnidias conscripsit ex utroque oportere inquit brachio synanchicos phlebotomari etc. = περί δ. όξ. c. 9, 151. Cael. Aur. A. M. III 4, 28 = περὶ νούσ. III c. 10 (VII 130).

solche eines Körpertheiles zu verstehen sei: discernitur etiam a paralysi apoplexia, quamquam idem multis videatur veteribus, ut Hippocrati et Diocli et Praxagorae et Asclepiadi Citiensi et Demetrio et si qui alii praeterea. inquiunt enim apoplectos toto corpore vitiatos paralysi, paraplectos vero particulis. Dazu stimmt wieder vortrefflich der Bericht des Anonymus: jeder sieht auf den ersten Blick, dass die Placita dieser drei Aerzte an beiden Stellen der Anecdota im wesentlichen dasselbe besagen, allerdings mit der von Soran für sie constatirten Einschränkung.

Für die Wassersucht führt der Anonymus wieder die Dogmen der vier bekannten Aerzte an (34, 555 f.). Das Placitum des Erasistratos, dass diese Krankheit durch eine Verhärtung der Leber hervorgerufen werde, hat seine Parallele bei Cael. Aur. M. Chr. III 8, 111: dissenserunt praeterea etiam de patientibus partibus, quae principaliter afficiuntur. Erasistratus namque iecur inquit pati; in apertionibus enim saxeum semper inveniri confirmat. alii vero colum, sed consentire iecur. alii splenem ac iecur et colum, alii etiam peritonaeum, alii renes quoque et matricem principaliter pati dixerunt, vgl. ebenda 124. Jedoch reicht diese Uebereinstimmung nicht hin, um die ganze doxographische Reihe aus Soran herzuleiten, zumal das Dogma des Erasistratos auch sonst in unserer Ueberlieferung wiederkehrt, vgl. Gal. XIV 746. XVI 447. Cels. III 21. Beweiskräftig scheint mir dagegen die Thatsache zu sein, dass das Placitum des Diokles seine richtige Erklärung findet in dem, was Soran gelegentlich über die Actiologie dieses Arztes berichtet. Der Karystier kannte in Uebereinstimmung mit Hippokrates (περί δ. όξ. νόθα c. 52, 172 K) zwei Arten der Wassersucht, den ἀσκίτης und ὑποσαρχίδιος. Cael. Aur. M. Chr. III 8, 98: eius (sc. hydropis) igitur differentiam Hippocrates et Diocles duplicem dixerunt : aliam enim ὑπὸ σάρκα vocaverunt, aliam ἀσκίτην. Ausserdem führte bei ihm der ἀσχίτης die Namen ήπατίας oder σπληviric, je nachdem die Krankheit nach Leber- oder Milzleiden sich einstellt. Cael. Aur. M. Chr. III 8, 106: vocatur autem hic hydropismus (sc. ascites), ut Diocles (ait), etiam epatias aut splenitis a patientibus partibus nomen ducens, hoc est iecore vel liene. Auch darin war er älterer Doctrin gefolgt, wenigstens unterscheidet der knidische Versasser von περί των έντὸς παθών c. 24. 25 gleichfalls zwischen dem εδερος από του ήπατος und dem εδερος ἀπὸ τοῦ σπληνός. Den ὑποσαρχίδιος scheint er auf eine Er-

krankung des Grimmdarmes zurückgeführt zu haben, wenn meine Vermuthung das Richtige trifft, dass die Worte des Cael. Aur.a. O. 111 in der doxographischen Zusammenstellung der Ansichten über den Sitz des Leidens: alii splenem ac iecur et colum (sc. pati in hydrope dizerunt) auf ihn zu beziehen sind. Doch dem sei, wie ihm wolle, jedenfalls kann es nunmehr nicht mehr zweifelhaft sein, wie die Verderbniss in dem Bericht des Anonymus über das diokleische Dogma zu heilen ist. Ich lese: ὁ δὲ Διοκλής ἀπὸ σπληνός Φησι γίνεσθαι τοὺς εδρωπας πλην των ήπατιζόντων (άπαυτιζόντων Fuchs, vielleicht ἀπαντιζόντων in P nach Kalbs.)· οὖτοι δέ είσιν οί περί κύριον σπλάγχνον γινόμενοι· το γάρ έν τούτω θερμόν ύπο ψυχρών χυμών καταψυχόμενον μεταδίδωσι καί

ταϊς άλλαις φλεψίν . . . . ὑπαρχούσαις (ὑπάρχου P) καὶ οὕτω κατά πολλούς τρόπους μή δυναμένης κρατείσθαι τής τροφής η έξυδάτωσις συμβαίνει.

Das Placitum des Hippokrates über die Entstehung der Manie (17, 549) stammt, wie eine Gegenüberstellung lehren wird, aus der Schrist περί ίερ. νούσ. c. 14 (VI 388):

Anecd. med.

Ίπποκράτης δὲ κατὰ ταύτην τοπικήν διὰ τὸ πυρετούς μη έπιφέ-

φειν.

[Hipp.] a. a. O.

οί δὲ ὑπὸ χολῆς (ες. μαινόμενοι) κετὴν ἐγχόλωσιν καὶ πύ- κράκται τε καὶ κακοῦργοι καὶ οὐκ ἀτρε**φωσιν το**ῦ ἐν τῷ ἐγκε- μαῖοι, ἀλλ' αἰεί τι ἄκαιρον δρῶντες. φάλφ νοερού πνεύ- ήν μεν ούν ξυνεχώς μαίνωνται . . . ὑπὸ μαίος συνίστασθαι την μεταστάσιος τοῦ έγκεφάλου : μεθίσταμανίαν φησίν είναι δὲ ται δὲ θερμαινόμενος. Θερμαίνεται δὲ ύπο της χολης, όταν δρμήση έπι τον έγκέφαλον κατά τὰς φλέβας τὰς αίματίτιδας έχ τοῦ σώματος .... διαθερμαίνεται δὲ καὶ ἐπὴν τὸ αἶμα ἐπέλθη έπὶ τὸν ἐγκέφαλον πολύ καὶ ἐπιζέση.

Die Schlussnotiz knupft an Epid. I (II 638 L) an, wofur Galen (XVII A 159) Zeuge ist. Diokles kennt dieselbe Krankheitsursache, Kochung des Blutes, und betrachtet wie Hippokrates die Fieberlosigkeit als charakteristisch für diese Form von Geistesstörung, aber den Herd der Krankheit verlegt er seiner physiologischen Theorie zu Liebe ins Herz, und darin war ihm sein Schüler Praxagoras gefolgt: Πραξαγόρας την μανίαν γίνεσθαί φησι κατ' οίδησιν της καρδίας, οδπερ και το φρονείν είναι δεδόξακε μή ἐπιγίνεσθαι δὲ αὐτῆ πυρετοὺς διὰ τὸ μηδὲν [ἐπὶ] τὰ ἐκτὸς οἰδήματα ποιεῖν πυρώσεις. ὁ δὲ Διοκλῆς ζέσιν τοῦ ἐν τῆ καρδία αἵματός φησιν εἶναι χωρὶς ἐμφράξεως γινομένην διὰ τοῦτο γὰρ μηδὲ πυρετοὺς ἔπεσθαι. ὅτι δὲ ἐπὶ ζέσει (ἡ ζέσις Fuchs) γίνεται τοῦ αἵματος, δηλοῖ ἡ συνήθεια τοὺς γὰρ μανιώδεις τεθερμάνθαι φαμέν. Es ist kein Zweifel, dass Soran das Dogma des Diokles gekannt und in seiner ätiologischen Schrift behandelt hat. Ich schliesse es aus der Andeutung bei Cael. Aur. M. Chr. I 5, 173: alii frigidis usi sunt rebus, passionis causam ex fervore venire suspicantes, ut Aristoteles et Diocles, nescii, quoniam fervor innatus sine dubio tumoris est signum et non, ut existimant, passionis causa.

Was endlich die Hippokratescitate des Anonymus anlangt, so habe ich schon im Vorhergehenden darauf aufmerksam gemacht, dass sie z. Th. aus solchen Schriften des Corpus entlehnt sind, die Soran gleichfalls für seine therapeutische Schrift herangezogen hat. Es sind die folgenden, soweit sich die Citate verificiren lassen: 1) περί διαίτης όξέων (νόθα). Vom Anonymus benutzt in der Aetiologie der Angina (Anecd. 6, 544). Soran hat sie häufig excerpirt (Cael. Aur. A. M. II 10, 59 = περὶ διαίτης c. 6, 149 K), er citirt sie bald unter dem Titel περί πτισ 'νης (A. M. II 19, 113) oder ultima scripturae (sc. de ptisana) pars¹) (A. M. II 19, 117 περί δ. c. 31, 162), bald πρός τὰς Κνιδίας γνώμας (A. M. III 4, 25 = περί δ. c. 9, 151). Nur einmal begegnet der Titel liber regularis, quem diaeteticum vocavit (A. M. II 29, 154 = περί δ. c. 34, 164). Dieselbe Bezeichnung kehrt merkwürdiger oder vielmehr natürlicher Weise bei dem Anonymus wieder, wenn die Voraussetzung zutrifft, dass das Citat (11, 546): ὁ δὲ Ἱπποχράτης ἐν τῆ διαιτητική sich auf diese Schrift bezieht. Die an dieser Stelle gleichfalls citirte Schrift des Praxagoras περί νούσων ist natürlich auch von Soran eingesehen worden (Cael. Aur. M. Chr. V 2, 50). 2) περί ίερης νούσου. Anecd. 3, 542 = περί ίερ. ν. c. 7 (VI 372). 17, 549 = c. 14 (VI 388). Cael. Aur. M. Chr. 1 4, 131: Hippocrates de epilepsia scribens communiter ait: quisquis in humano corpore agnoverit siccandi vel humectandi aut frigidandi vel calefaciendi causas, idem etiam istius passionis poterit adhibere (videre

Er las also die sicher unechte Schrist περὶ διαίτης δξέων wie Erasistratos, Herakleides von Tarent, Erotian hinter der Schrist περὶ πτισάνης, vgl. Ilberg a, a. O. 138.

ed.) curationem (rationem ed., corr. in marg.), et neque quemodo, neque ex quibus neque quando vel quousque haec fieri debeant, tradere curavit —  $\pi \epsilon \varrho i$   $i \epsilon \varrho$ .  $vo\dot{v}\sigma$ . 18 (VI 396). Von beiden, Soran und dem Anonymus, ist wieder dieselbe Schrift bei der Epilepsie benutt. 3)  $\dot{\epsilon}\pi\iota\delta\eta\mu\iota\tilde{\omega}\nu$   $\beta$ . Anecd. 30, 554 (= ep. II 10. V 82 L). Cael. Aur. A. M. III 17, 154 = ep. II s. 6, 26. V 137 L, vgl. A. M. II 30, 161. 4)  $\pi\epsilon\varrho i$   $\tau \delta\pi\omega\nu$   $\tau \tilde{\omega}\nu$   $\tau \alpha\tau'$   $\tilde{\alpha}\nu \vartheta\varrho\omega\pi \sigma\nu$ . Anecd. 8, 545 =  $\pi\epsilon\varrho i$   $\tau \delta\pi$ . c. 14 (VI 302). Cael. Aur. M. Chr. V 1, 407 =  $\pi\epsilon\varrho i$   $\tau \delta\pi$ . c. 22. (VI 314). 5)  $\pi\epsilon\varrho i$   $vo\dot{v}\sigma\omega\nu$  III, von Soran als  $\pi\epsilon\varrho i$   $vo\dot{v}\sigma\omega\nu$   $\beta$  citirt. Cael. Aur. A. M. III 17, 153 =  $\pi\epsilon\varrho i$   $vo\dot{v}\sigma\omega\nu$  III 14 (VII 134). A. M. III 4, 28 =  $\pi\epsilon\varrho i$   $vo\dot{v}\sigma\omega\nu$  III 10 (VII 130). A. M. III 8, 55 =  $\pi\epsilon\varrho i$   $vo\dot{v}\sigma\omega\nu$  III 12 (VII 132). Anecd. 5, 543.

Soran gehörte zu den Commentatoren des Hippokrates. Diese Thatsache, die ja an sich wahrscheinlich ist, wird ausdrücklich bestätigt durch das Zeugniss des Ps. Oribasius in seinem Commentar zu den Aphorismen'): interpretes extitere Hippocratis Pelops, Lycus, Rufus, Soranus, Domnus(?), Galenus, Attalio et multi alii . . . Soranus divisit (sc. aphorismorum librum) in partes tres, Rufus in quatuor, Galenus in septem. Es lasst sich sogar der Beweis erbringen, dass er ein nach Rollen geordnetes Corpus der hippokratischen Schriften gehabt hat. Kann es da Wunder nehmen, dass er von diesem Corpus bei seinen medicinischen Arbeiten den ausgiebigsten Gebrauch machte? Wenn nun bei Cael. Aurelianus und unserem Anonymus zum grossen Theil Benutzung derselben hippokratischen Schriften vorliegt, hier für seine ätiologischen, dort far seine therapeutischen Dogmen, so halte ich mich für berechtigt, darin eine erwünschte Bestätigung für die Abhängigkeit der ätiologischen Partieen des Anonymus von Soran zu sehen.

<sup>1)</sup> Das Citat stammt aus Fabricius bibl. gr. XII 645. Stettin. M. WELLMANN.

### MISCELLEN.

#### KOMIATON, COMMEATUS.

19 (CSE

sorter

Kiel.

DEN

Dass das lateinische Wort commeatus auch ins Griechische übergegangen ist, wissen die Lexika; χομίατον, sagen Hesychius und Suidas, bedeutet ἐξαίτησιν λαμβάνειν τοῦ ἀφεθῆναι. Das Wort kommt bei einigen späteren Schriststellern meist in der technischen Bedeutung "Urlaub" und in solgenden Formen vor: ὑπὲρ τὸν χρόνον τοῦ κομεάτον, δίχα κομεάτον, κατὰ κομέατον, τὰ κομέατα (vgl. Ducange Gloss. u. s. w.). An Belegstellen für sein Vorkommen im kirchlichen Sprachgebrauch hatte man wenigstens die eine bei Palladius hist. Laus. 78 (MPG 34, 1194 A): προσεύξομαι πρὸς τὸν κύριον, ἵνα σοι δοθῆ καιρὸς κομεάτον καὶ προθεσμία ζωῆς. Eine noch ältere ist zwar vorhanden, aber bisher nicht bekannt geworden.

In der 17. Jeremiahomilie des Origenes (Hom. XVII 6 in Jer. ed. Lomm. tom. XV 311) findet sich ein Satz, den die älteste Ausgabe des Corderius folgendermaassen druckt:

πολλάκις νοήσαντες καὶ ἐν φαντασία θανάτου γενόμενοι, τῆς ἐξόδου παρακαλοῦμεν τοὺς ἐπισκοποῦντας ἡμᾶς ἀδελφοὺς καὶ φαμέν· αἴτησαί μοι ἀνοχήν, αἴτησαί μοι ἐπιμένειν τῷ βίφ.

Die lateinische Uebersetzung des Hieronymus (MPL 25, 625 B) lautet:

frequenter quippe aegrotantes cum in fantasmate esse febrium coeperimus et mortis limine urgeri, ad eos qui nos visitant fratres lassas manus attolimus, orantes eos, ut pro nobis Dominum deprecentur atque dicentes: Roga mihi aliquod vitae spatium, roga ut aliquantisper in hac luce permaneam.

Die späteren Herausgeber haben nach der lateinischen Uebersetzung νοήσαντες richtig in νοσήσαντες verbessert und vor τῆς ἐξόδου ein ἐπὶ eingeschoben. Sie konnten nicht ahnen, welch

ein Fehler noch in dem Satze steckt; ein Fehler, dessen Eindringen lediglich der Willkür des Corderius und dessen Fortpflanzung dem Umstande verdankt wird, dass seit Corderius niemand die Handschrift eingesehn hat. Diese (cod. Scor. Ω — III — 19 saec. XI/XII fol. 295<sup>7</sup>) liest nämlich statt ἀνοχήν klar und deutlich χομίατον; unzweifelhaft die richtige Lesart, obwohl Hieronymus sonderharer Weise nicht commeatum, sondern eine Umschreibung bietet. Origenes gebraucht also das Wort χομίατον hier in demselben Zusammenhang, wie ungefähr gleichzeitig Cyprian de mortal. 19 (CSEL 3, 308/9):

cum quidam de collegis et consacerdotibus nostris infirmitate desessus et de adpropinquante morte sollicitus commeatum sibi precaretur etc.

Vgl. schliesslich noch S. Kraus, Griechische und lateinische Lehnwörter im Talmud, Midrasch und Targum II 509 1899, wo unter קימיאטין Ag. Beresch c. 38 קימיאטין citirt wird.

Kiel. E. KLOSTERMANN.

## ZU DEN NEUEN FRAGMENTEN AUS HESIODS KATALOGEN.

Von dem umfänglichen Fragmente aus Hesiods Katalogen, welches v. Wilamowitz in den Berichten der Berliner Akademie 1900, 839 ff. herausgegeben hat, ist die erste der fünf Columnen, richtiger der erste der fünf Columnenanfänge — denn mehr haben wir ja nicht — in sämmtlichen Versen links verstümmelt und vom Herausgeber unergänzt gelassen. Es lohnt sich vielleicht, einen Versuch der Ergänzung zu wagen.

Die Freier der Helena werden in dem Fragmente aufgezählt und charakterisirt; dass der in Col. I genannte und charakterisirte das ganze Verzeichniss eröffnete, hat der Herausgeber mit Wahrscheinlichkeit daraus erschlossen, dass hier über Helena soviel gesagt war. Wer der Freier war, wird gesucht. V. 1: . . . της ἀγὸς ἀνδρῶν αἰχμητάων, 2 . . ης πάντων ἀριδείχετος ἀνδρῶν, 3 . . ας τε καὶ ἔγχεῖ ὁξυόεντι, 4 . . ου λιπαρὴν πόλιν είνεκα κούρης; von da ab wurde über Helena geredet. Wenn -της V. 1 Rest des Namens des Freiers ist, dann bietet sich Φιλοκτήτης; aber so passt V. 3 schlecht, indem Philoktetes nur mit dem Bogen kampfte (Il. B 718, vgl. 720). Es war namlich in V. 3 jedenfalls gesagt, dass der Held sich auf den Kampf mit dem Bogen und auf den mit der Lanze verstand; es scheint sehr wenig angemessen,

dass das Schwert der Lanze so entgegengesetzt worden wäre. Man kann nun in der That ergänzen: τοξάζεσθαι έκ]άς τε καὶ έγχεϊ όξυόεντι; denn das Digamma von έκας braucht so wenig berücksichtigt gewesen zu sein, wie z. B. das von Iquindoto V. 35. Ainv γάρ νηῶν έκὰς ήλθομεν ξ 496. Ein solcher Kämpfer nun mit beiderlei Waffen ist in der Ilias niemand ausser dem Kreter Meriones, der \( \Pressure 860 \) ff. den Preis als Bogenschütze gewinnt, \( N 295 \) ff. und sonst mit der Lanze kämpft, und wieder N 650 mit Bogen und Pfeil. Er und Idomeneus heissen auch (N 304) ayoi avδρών, wie hier der Freier V. 1. Warum also nicht V. 2 Μηριον]ης und V. 1 έκ Κρή]της und V. 4 Κνωσ]οῦ (B 646)? Dass Meriones in Apollodors Verzeichniss der Freier nicht erscheint, ist nach Wilamowitzs Ausführungen kein Grund gegen ihn; an und für sich ist die Betheiligung eines Kreters ganz wahrscheinlich, und Idomeneus, als μεσαιπόλιος (N 361), eignete sich nicht. Es lässt sich V. 1 auch τηλόθεν έκ Κρήτης schreiben, als Gegensatz zu V. 17 έξ "Αργεος έμνωντο μάλ' έγγύθεν. Die Ergänzung des übrigen ist natürlich ganz unsicher: der Vater Molos ist gewiss vorgekommen, aber vielleicht vor V. 1; 2 ίκετο Μηρ.? und 3 ἐκπρολιπών Κνωσοῦ λιπαρήν πόλιν? Ob er der reiche Spender war, von dem II. Afg. die Rede, weiss ich nicht; wenn recht viel über Helena gesagt war, wurde die erste Columne damit und mit der Aufzählung von Brautgeschenken leicht gefüllt. Oder aber es war hier der andere Kreter Lykomedes (Schol. Townl. T 240, Wilamowitz S. 847) angeschlossen, und Col. II Afg. geht auf ihn.1) -

Ausserdem notire ich noch folgendes zu den Fragmenten. II 13 καί νύ κε δή . . άλλ' vgl. φ 128. Η 14 γαμβρον ποιήσαντο kann bleiben. III 25 KTHNW (, add. corr.) in zrývet zu ändern hilft nicht viel; erwartet wird κτεάνοις (κτήνοις?) oder κτησιν (πτήσει, πτήσι). V 47 ἐεδνῶσ[αι παράκοιτιν? Dies Activ ist in diesem Sinne, vom Freier, unbelegt; aber ἐεδνώσασθαι ἄχοιτιν, wie der Herausgeber ergänzt, ist gegen den Homerischen Sprachgebrauch, der das Medium nur vom Vater kennt (β 53). Wenn dieser έδνοῦται (sich abkaufen lässt), dann der Freier έδνοῖ; vgl. λύειν losgeben und λύεσθαι sich losgeben lassen. - In dem zweiten, bereits von Reitzenstein herausgegebenen Fragmente der Kataloge (diese Ztschr. XXXV 79) scheint mir V. 4 ἐφ[ιδ]οῦσιν nicht gesichert, wie auch Reitzenstein das φ nur unsicher liest; ich erkenne auf der Wiedergabe der Photographie nichts als die Rundung, d. h. das allein sprachgemässe ἐσιδοῦσιν. Im übrigen ist der Vers vortrefflich ergänzt.

Halle.

F. BLASS.

#### DIE PHORKIDEN.

In dem Archäologischen Museum der Universität Halle befindet sich seit einiger Zeit ein zu der Gruppe der Homerischen Becher im weiteren Sinn gehöriges Thongefäss, dessen ganz singuläre Darstellung jedenfalls mythologisch, vielleicht auch litterarhistorisch nicht ohne Interesse ist. Von den als ФОРКI△ЄС zusammengefassten Gräen trägt jede einzelne noch ihren Individualnamen, nämlich TIEMPPHAWN, TIEPCW, ENYW. Pephredo und Envo sind die beiden Hesiodischen Gräen th. 276. Die dritte, die vielleicht erst von Aischylos erfunden ist,1) heisst meist in unserer, wahrscheinlich durch Pherekydes bestimmten mythographischen Ueberlieferung Deino. Aber daneben giebt Hygin fab. die Variante Chersis, was schon Bursian unter Hinweis auf Heracl. incred. 13 zu Persis verbessert hat; Persis und Perso sind natürlich Kurzformen desselben Vollnamens. Der Becher zeigt die Phorkiden nun nicht, wie der etruskische Spiegel Mon. d. Inst. IX 58, alt und hässlich, sondern soweit es das sehr abgeriebene Relief erkennen lässt, jung und schlank, wie die attische Pyxis Ath. Mitth. XI 1886 Taf. 10. Während Pephredo und Perso unbeweg-

Prometh. 797, vgl. Eratosthenis catast. rel. p. 249 (Add.) und Bursian in Fleckeisens Jahrb. 1866 p. 762 A. 2.

lich dastehen, schreitet Enyo, die offenbar die augenblickliche Besitzerin des Auges ist, auf eine Thure zu. Eine ganz undeutliche knabenhafte Gestalt scheint ihr den Weg zu zeigen. Ausserhalb der Thüre hat wohl Perseus gestanden. Doch ist diese Figur bis auf wenige nicht ganz verständliche Reste weggebrochen. Dann aber folgt wieder ganz erhalten Hera. Denn nur diese Ergänzung scheinen die Reste der Beischrift H. zu gestatten, da vor H keine Spur eines Buchstabens zu erkennen ist. Auch ist die Göttin von Argos als Schützerin des Perseus ja ebenso verständlich wie die allerdings zunächst von uns erwartete Athene. Die ganze Darstellung scheint nun auf ein Drama zu deuten, bei dem die nicht als Höhle sondern als Palast gedachte Wohnung der Phorkiden die Skene war. Der Gedanke an die Phorkiden des Aischylos liegt natürlich am nächsten; und, wenn er zutrifft, so würden wir neben anderem auch dies lernen, dass die Gräen in diesem Stück nicht, wie man bisher wohl allgemein angenommen hat, den Chor bildeten, sondern Schauspielerrollen waren; wenigstens die eine von ihnen, die Enyo, die anderen mögen κωφά πρόσωπα gewesen oder gar nicht aufgetreten sein.

Halle.

C. ROBERT.

# DER BILDHAUER ANTIPHANES.

In Berlin befindet sich eine Statue aus Melos mit der Künstlerinschrift Αντιφάνης Θρασωνίδου Πάριος ἐποίει, etwa dem 1. Jahrhundert n. Chr. angehörig (Loewy a. a. O. 354, Beschr. der ant. Sculpturen Nr. 200; IGIns III 1242). Wahrscheinlich können wir seinen Eintritt ins bürgerliche Leben, über dessen Formen O. Rubensohn demnächst in seinem parischen Ausgrabungsbericht das Nähere bringen wird, aus einer Weihung an die Heilgötter von Paros urkundlich feststellen, die uns Cyriacus erhalten hat (cod. Riccard. Florent. 996 hei O. Riemann Bull. hell. I 1876, 134, 45 und schlechter cod. Monac. 716 f. 42 verso des Hartmann Schedel)

'Αγ[α]λλίων καὶ Παμφίλα ὑπὲς τοῦ υἱοῦ 'Αντιφάνου τοῦ Θρασωνί(δ)ου 'Ασκληπιῶι καὶ 'Υγείαι.

Agallion ist dann der zweite Gatte der Pamphila. Natürlich nannte sich Antiphanes nur nach dem rechten Vater.

Berlin.

F. HILLER v. GAERTRINGEN.

# DAS ATOMISTISCHE SYSTEM DURCH CORRECTUR DES ANAXAGOREISCHEN ENTSTANDEN.

Was man zu wissen glaubt, nach dem forscht man nicht. Die Herkunft des atomistischen Systems, die Art, wie es aus einem andern System herausgebildet sei, hat man weit über zweitausend Jahre genau zu kennen geglaubt. Hatte doch kein geringerer als Aristoteles über sie berichtet, und zwar in durchaus klarer und bundiger Form. Bei seiner Erklärung des Entstehungsprocesses scheint man sich im Alterthum beruhigt zu haben, mit einer, allerdings höchst bedeutsamen Ausnahme, und bei ihr hat man sich in neuerer Zeit beruhigt, bis Ueberweg in seinem Grundr. der Gesch. der Phil. (8. Aufl. S. 85) stillschweigend über sie hinwegging, und dann Theodor Gomperz in seinen Griechischen Denkern von einem mit der Aristotelischen Construction durchaus unvereinbaren Worte des Theophrast ausgehend, mit Vermeidung jeder Polemik, durch Feststellung der Thatsache, dass sich die Naturphilosophie mit Anaxagoras völlig sestgesahren hatte und durch den Schöpser der Atomistik wieder flott gemacht wurde, dem verjährten Irrthum den Boden abgrub (S. 181. 277 ff.). Ich gehe in dieser Untersuchung einen Schritt weiter, indem ich nachweise, aus welchem älteren System das atomistische in ähnlicher Weise, nur leichter und natürlicher, herausgebildet ist, wie Aristoteles es aus dem eleatischen herausgebildet sein lässt.

Die berühmte Afistotelesstelle, um die es sich hier handelt, ist de gen. et corr. I 8. 325° 23 ff.: Λεύκιππος δ' ἔχειν ψήθη λόγους οἴτινες πρὸς τὴν αἴσθησιν ὁμολογούμενα λέγοντες οὐκ ἀναιρήσουσιν οὕτε γένεσιν οὕτε φθορὰν οὕτε κίνησιν καὶ τὸ πλῆθος τῶν ὅντων (wie die Lehre der Eleaten). ὁμολογήσας δὲ ταῦτα μὲν τοῖς φαινομένοις, τοῖς δὲ τὸ ἕν ⟨καὶ ἀκίνητον, darauf kommt es ja gerade an, wie das folgende zeigt⟩ κατασκευάζουσιν ώς οὕτε ᾶν κίνησιν οὖσαν ἄνευ κενοῦ τό

Hermes XXXVI.

τε κενόν μή ὄν, (καὶ είναι το κενόν μή ὄν) καὶ τοῦ ὄντος ούθεν μή ὄν φησιν είναι το γάρ πυρίως ον παμπλήρες (s. Bonitz Index s. v.) ον. άλλ' είναι το τοιούτον ούχ εν, άλλ' απειρα τὸ πλήθος καὶ ἀόρατα διὰ σμικρότητα τῶν ὄγκων ταῦτα ἐν τῷ κενῷ φέρεσθαι (κενὸν γὰρ είναι) καὶ συνιστάμενα μέν γένεσιν ποιείν, διαλυόμενα δε φθοράν ατλ. Das heisst, soweit es der Dolmetschung bedarf: ,Leukipp meinte im Besitze einer Theorie (wir würden sagen: Hypothese, s. Gomp. aao. 284) zu sein, die, während sie mit der Sinneswahrnehmung im Einklange bliebe, Werden und Vergehen und Bewegung und die Vielheit der Dinge bestehen liesse. Indem er aber dies den Erscheinungen zugestand, denen aber, die das eine (und unbewegliche) behaupteten, weil es keine Bewegung gebe ohne Leeres und das Leere ein nicht Seiendes sei -, erklärte er, (es sei das Leere als ein nicht Seiendes) und von dem (einzelnen) Seienden sei kein Theil ein Nichtseiendes; das eigentlich Seiende nämlich sei das Volle u. s. w. Dass in den Worten τό τε κενον .... ούθεν μή ὄν κτλ. nicht alles in Ordnung ist, hat Zeller früher anerkannt S. 768, aber seinen Aenderungsvorschlag: οὐδὲν (ἦσσον) τὸ μὴ ὂν später aufgegeben; letzteres mit Recht, weil dann das yag im folgenden unmotivirt wäre und weil von etwas ganz Anderm die Rede ist, als Zeller meint. Dieser scheint τοῦ ἔντος als gleichwerthig mit τῶν ὅντων zu nehmen (S. 768 Anm. 1), was doch unmöglich ist. Schon Philoponos dagegen erklart ganz richtig: έν δὲ τῷ ὄντι οὐδέν ἐστιν οὐκ ὄν, ώστε οὐδὲ κενόν. εἰ δὲ οὐδὲν κενὸν έν αὐτοῖς, τὴν δὲ διαίρεσιν άνευ χενού άδύνατον γενέσθαι, άδύνατον άρα αὐτὸ διαιρε-9ηναι. Er hat also erkannt, dass τὸ ὄν das ,wahrhaft Seiende ist, also das absolut Volle, das Atom. Leukipp lehrte: ,von dem Seienden ist kein Theil ein nicht Seiendes', (d. h. in dem Seienden giebt es kein Leeres) und damit wird deutlich auf die Beweise für die Existenz der Atome hingewiesen, die wir Epicur ad Herod. (Diog. Laert. X 41) und Lucr. I 503-517 haben; man vgl. Plut. adv. Colot. 8 p. 1111 A., wo Demokrit allen zusammengesetzten Dingen das Sein abspricht. Was die Lücke hinter τό τε κενόν μή έν betrifft, so fullt Prantl sie mit ποιεί κενὸν μή ὄν aus. Zeller zweifelt, ob das ,recht aristotelisch' sei. Ich kann das auch bei meiner Ergänzung nicht verbürgen, doch trifft sie jedenfalls den Sinn.

Nun sehen wir aber einmal zu, wo die Concessionen sind, die Leukippos den Eleaten machen soll. Oder handelt es sich hier

garnicht um Concessionen? Als Aristoteles das τοῖς δὲ τὸ ἕν κτλ. schrieb, bestimmte noch das δμολογήσας die Construction; dann aber lässt er diese fallen und sagt, als wenn ωμολόγησεν voranginge und nicht mit roll de fortgefahren ware, mnote Er giebt es also, während er schreibt, auf, das, was in Leukipps Lehre kein Zugeständniss an die Erscheinung ist, als ein Zugeständniss an die Eleaten zu bezeichnen, aber der Gedanke bleibt doch derselbe, nämlich, dass Leukippos in den bezeichneten Punkten mit den Eleaten übereinstimme. Wie steht es also mit dieser Uebereinstimmung? Gomperz sagt S. 279: ,Die Eleaten schliessen wie folgt: ohne Leeres keine Bewegung, ein Leeres giebt es nicht, somit giebt es auch keine Bewegung. Die Atomisten hingegen: ohne Leeres keine Bewegung, es giebt Bewegung, somit giebt es auch ein Leeres'. Das ist doch das gerade Gegentheil von Uebereinstimmung. Ferner, ist meine Ausfüllung der Lücke richtig, so hat Leukipp hier etwas gesagt, was als mit der Lehre der Eleaten übereinstimmend klingen mag; sie sagen: ,es ist kein Leeres', er: (obgleich) nicht seiend, is t das Leere' (dennoch in gewissem Sinne).') Ist das Uebereinstimmung? Oder soll darin eine Uebereinstimmung mit Parmenides liegen, dass das Leere überhaupt als (im gewöhnlichen Sinne) nichtseiend anerkannt wird? Aber dass das Leere nichts sei, das glaubten doch damals alle Menschen, Philosophen wie Laien, geradeso wie sie es jetzt glauben. Oder ist das eleatisch, was über das Volle als das allein eigentlich Seiende gesagt wird? Durchaus nicht, denn es setzt ja die Anerkennung des Leeren als vorhanden und in gewissem Sinne doch auch seiend voraus, und der Satz, dass nur das Volle wahrhaft sei, ist ja nur eine Consequenz des Satzes, dass das Leere nicht sei. Wenn wir jemand sagen hören, die Löcher seien das Beste am Schweizerkäse, so empfinden wir das als einen Scherz, weil die Löcher, die Leeren, doch nur das örtliche Nichtsetn des Käses sind. Aber das Sein der atomistischen Materie ist doch ungeworden und unvergänglich, wie es das des eleatischen Eins ist. Als wenn das nicht auch Anaximander gelehrt hätte, Zeller I 203, wie später Anaxa-

<sup>1)</sup> Das Sein des Leeren ist schon im Alterthum missverstanden worden. Plut. adv. Colot. c. 4 p. 1109 A lässt es nicht nur eine φύσις haben, was man gelten lassen kann, sondern auch ἐπόστασιν ἰδίαν, was ein Unsinn ist. Das Sein des Leeren ist das eines negativen Factors, wie das eines Deficits.

goras, ibid. S. 873, und Empedokles, S. 698. Somit bleibt nur das eine übrig, dass auch bei den Atomisten der Begriff des Seins als eines absolut Einheitlichen eine Stätte findet. Von den unzähligen, unermesslich kleinen Urkörpern, in die bei ihnen das wahrhaft Seiende zerfällt, ist allerdings jedes Seiende ein Einheitliches, aber bei den Eleaten ist das Einheitliche eins, ist das All und ist Gott, Z. I 488-498. Und dazu kommt noch, dass das eleatische Ev xal mav ewig ruht und die Atome in ewiger Bewegung sind. So ist doch kaum ein grösserer Gegensatz denkbar, als zwischen der Stofflehre Leukipps und der Seinslehre des Parmenides. Sie berühren ja einander, aber ,wie und weil sich überhaupt Gegensätze berühren', sagt Gomperz S. 279, und so erklärt er es für ,verkehrt aus den - Berührungen der beiden Lehren auf die Abhängigkeit der einen von der andern zu schliessen'. Das thut aber Aristoteles, wenigstens wenn Zeller ihn richtig versteht. Dieser leitet nämlich S. 764f., seinen Bericht über die betreffende Stelle mit den Worten ein: "Die Entstehung und den allgemeinen Standpunkt der Atomistik beschreibt Aristoteles folgendermaassen'. Er widerspricht dann mit keinem Worte, und dass er wirklich an den Ursprung der Atomistik glaubt, den Aristoteles skizzirt, zeigt sich auch darin, dass er nach keiner andern Entstehungsursache sucht. Erst in der 5. Ausl. meint er (S. 959), es zeigten sich von einem Einflusse der ionischen Philosophie in der Atomistik höchstens vereinzelte Spuren.

Einen solchen Einfluss nimmt dagegen Ad. Dyroff Demokritstudien S. 49—59 in ziemlich grossem Umfang an; vor allem weist er auf Anaximander und Anaximenes hin. Vom "Unendlichentzum Atom ist diesem Forscher nur ein Schritt S. 56. Ferner sollen die Pythogoreer, Heraklit und Parmenides auf den Schöpfer der Atomistik eingewirkt haben. Seine Stellung zu Zellers Auffassung ist unklar. S. 51 tadelt er entschieden die Vorstellung, dass die Atomistik im Widerspruche (soll doch wohl heissen: aus dem Widerspruche — heraus) gegen die eleatische Theorie entstanden sein soll, und S. 57 f. sagt er, nachdem er Aristoteles Angabe referirt hat, "dies ist ganz unsere Auffassung des Sachverhaltes". Ich verstehe nicht, in wie fern das kein Widerspruch sein soll.

Wenn Aristoteles an der Stelle, von der wir ausgegangen sind, wirklich die Entstehung der Atomistik darstellen will, so ist er nicht von der äussersten Willkür und Künstelei freizusprechen. Nach dieser Methode konnte er die Lehre Leukipps ebensogut aus jedem andern System herausgebildet sein lassen, z. B. aus dem des Pythagoras: und dazu finden wir ja in der That auch einen Ansatz, wenn wir de cael. III 4. 303° 8 f. lesen: τρόπον γάρ τινα καὶ οὖτοι (Leukipp u. Demokrit) πάντα τὰ ὄντα ποιοῦσιν ἀριθμοὺς καὶ ἐξ ἀριθμῶν· καὶ γὰρ εἰ μὴ σαφῶς δηλοῦσιν, ὅμως τοῦτο βούλονται λέγειν, vgl. auch Metaph. VIII 1037° 12.

Es ist indessen die Möglichkeit vorhanden, dass an der Stelle, die zu so schwerem Irrthum Anlass gegeben hat, das Historische nur Form ist, dass Aristoteles garnicht sagen will, so sei die Atomistik entstanden, sondern dass er nur das Verhältniss, in dem die Atomistik, aus einem gewissen Gesichtspunkte betrachtet, zum Eleatismus steht, hat ausdrücken wollen. Dann hätte er sich allerdings so irreleitend wie nur möglich ausgedrückt. Auch an der Stelle in der Schrift de caelo ist doch wohl das τοῦτο βούλονται λέγειν nicht ganz ernst zu nehmen, wenn ich auch sehe, dass grosse Gelehrte es ernst genommen und also auch wohl, wenigstens nach ihrer Meinung, so verstanden haben.

Wie dem aber auch sein mag, Aristoteles' Schüler Theophrast hat die Lehre des Leukipp jedenfalls nicht als aus einer theils kritischen theils auch anlehnenden Stellung gegenüber der Eleatischen Lehre hervorgegangen angesehen, sondern als in entschiedener Abwendung von ihr und im schärfsten Gegensatze zu ihr entstanden. Er sagt bei Simpl. in Phys. S. 28, 6 Di. (Doxogr. 483, 11-18): Δεύχιππος δὲ ὁ Ἐλεάτης ἢ Μιλήσιος - χοινωνήσας Παρμενίδη της φιλοσοφίας οι την αυτήν έβάδισε Παρμενίδη και Ξενοφάνει περί των όντων όδόν, αλλ' ώς δοχεί την έναντίαν. έχείνων γάρ έν και άχίνητον και άγένητον καὶ πεπερασμένον ποιοίντων τὸ πᾶν καὶ τὸ μὴ ὂν μηδὲ ζητείν συγχωρούντων, οίτος ἄπειρα καὶ ἀεὶ κινούμενα ὑπέθετο στοιχεία τὰς ἀτόμους ατλ. Es muss dahingestellt bleiben, ob Theophrast desshalb von Aristoteles abweicht, weil er ihn im Irrthum glaubt, oder ob er gemeint hat, Aristoteles wolle an jener Stelle gar keine geschichtliche Angabe machen. Jedenfalls sagt er das richtige, und Gomperz giebt, gegenüber der Aristotelischen oder dem Aristoteles mit Unrecht beigelegten Meinung über die Herkunst der Atomistik, mit Grund ihm recht. Was die Angabe des Theophrast über den Lehrer des Leukippos betrifft, so sagt er: ,will man aus den Eingangsworten entnehmen, was unseres Erachtens nicht in ihnen zu finden ist, dass nämlich Leukipp ein Jünger des Parmenides gewesen sei (die nächstliegende Deutung scheint das doch wohl zu sein), so war er jedenfalls ein Jünger, dessen sich sein Meister so wenig freuen konnte wie etwa die Jesuitenväter ihres Schülers Voltaire'.

Weiter gegen die Auffassung Zellers zu polemisiren liegt kein Grund vor. Dass sie falsch ist, wird am besten klar werden, wenn wir ihr das Richtige gegenüber stellen.

Ich habe bisher die Leukipposfrage nicht berührt und wenn ich in der Untersuchung der Herkunst des Systems immer nur von Leukipp als seinem Urheber gesprochen habe, ihre Entscheidung damit keinesweges praejudiciren wollen. Für die weitere Forschung nach der Herkunst der Atomistik ist ihre Erörterung aber unerlässlich.

Leukippos, von dessen Leben uns so gut wie garnichts berichtet wird, kann sehr leicht als ein Doppelgänger Demokrits erscheinen, als eine mit dem Brockengespenst vergleichbare Abspiegelung des berühmten Abderiten. Im Alterthum ist mehrfach direct oder indirect verneiut worden, dass ein Philosoph Leukipp je existirt habe (s. S. 169), und in neuerer Zeit hat Rohde den Beweis zu führen versucht, dass der angebliche Vorgänger Demokrits eine Erfindung sei, Verhandl. der 34. Philologenvers. S. 67 ff.

Ihn hat auf der 35. Philologenversammlung Diels zu widerlegen unternommen, Verhdl. S. 96-107. Auf seine scharfsinnigen Argumentationen werde ich später eingehen. Auf die Seite von Diels stellt sich Gomperz, Griech. Denker S. 55, der, wie Zeller, den Leukipp sich als den um einige Jahrzehnte älteren Freund und Lehrer Demokrits denkt. Die Geburt des Schülers setzt er, wie das wohl allgemein geschieht, in d. J. 460 und nimmt an, dass ,die wenigen Schriften Leukipps in die vielumfassende Sammlung der Geisteserzeugnisse Demokrits aufgenommen' seien. Weiter heisst es: ,Doch wissen wir auf Grund weniger, aber zuverlässiger Zeugnisse, dass er den Grundriss des von Demokrit ausgebauten Lehrgebäudes entworfen hat'. Das ist eine durchaus natürliche und den Zeugnissen, vor allen den Aristotelischen nicht widersprechende Annahme, die wir nicht nur auch bei Zeller sondern bei allen finden, die Leukipp für eine historische Persönlichkeit halten. Ich selbst habe früher Diels beigestimmt, (Die Urbewegung der Atome bei Leucipp und Demokrit, Schulprogr. Halle 1884 S. 3), bin aber jetzt zu einem non liquet gelangt.

Es handelt sich um eine Entthronung. Rohde hatte gefolgert, wenn die Grundlagen des Systems von Leukipp herrührten, so scheide Demokrit aus der Zahl der originalen Philosophen aus; Diels giebt ihm Recht, und ebenso Gomperz, wenn er sagt, wir hätten in Demokrit mehr einen gelehrten Fortsetzer als einen schöpferischen Neuerer zu erblicken, S. 255. Auch Zeller schreibt dem Leukippos das Verdienst zu, die Grundlagen des Systems geschaffen zu haben, und Siebeck lässt dies dann von Demokrit in seinen erkenntnisstheoretischen Grundlagen reformirt sein, s. S. 175: Diels weist auf eine wichtige Consequenz der Leukippleugnung hin. Er sagt, wenn Rohde Recht hätte, so wären Aristoteles und Theophrast d. h. die Grund- und Ecksteine unserer Kenntniss der vorsokratischen Philosophie betrogene Betrüger gewesen. Ich würde sie wegen eines einzigen literaturgeschichtlichen Irrthums doch nicht so nennen, will hier aber bekennen, dass ich es für einen Gewinn halten würde, wenn Aristoteles Autorität auf diesem Gebiete einigermaassen erschüttert würde.

Aristoteles steht unter den Zeugen für den Leukippischen Ursprung des atomistischen Systems unzweifelhaft obenan. Er bezeichnet Met. I 4 9856 4. den Demokrit als έταίζος des Leukipp, was Schuler' bedeuten kann, aber nicht zu bedeuten braucht. Es ist wohl nicht zweiselhaft, dass er die Fundamentalsätze der Atomistik, die er dem Leukippos oder diesem und dem Demokrit zuschreibt, aus einem Buche, vielleicht auch aus zwei Büchern (s. unten) genommen hat, die er für Werke des Leukipp hielt. Nun lesen wir bei Diog. 1X 46, in der Aufzählung der φυσικά des Demokrit an erster Stelle: μέγας διάχοσμος, ον οί περί Θεόφραστον Λευχίππου φασίν Elvat. Es ist höchst wahrscheinlich, dass auch Theophrasts Lehrer diese Schrift für Leukippisch gehalten hat und dass sie, wenn nicht allein, so doch vor allem, die Quelle gewesen ist, aus der Aristoteles das geschöpft hat, was er als Lehre des Leukipp mittheilt. Gomperz S. 255 halt auch die Schrift περί νοῦ, die Diogenes dem Demokritos ohne weitere Bemerkung zuschreibt, für ein Werk des Leukippos, die Schrift, aus der Stob. Eclog. I 160. (Dox. S. 321) eine wichtige Stelle citirt. Aber auch wenn Aristoteles dieses Buch für Leukippisch gehalten haben sollte, so ist es doch unwahrscheinlich, dass er es in grösserem Umfange benutzt hat, denn die meisten Citate sind des Inhaltes, dass wir mit grosser Wahrscheinlichkeit annehmen können, sie seien aus einem Werke, wie wir uns die "grosse Weltordnung"

denken, genommen. Die Frage also, ob Leukippos die Atomistik geschaffen hat, fällt zum Theil mit der andern zusammen, ob der μέγας διάχοσμος ein Werk des Leukippos gewesen ist. Wird die letztere bejaht, so ist damit auch die erstere bejaht, wird sie verneint, so lässt sich Aristoteles und Theophrasts Autorität kaum mehr für die historische Persönlichkeit des Leukippos ins Feld führen. Nun war aber die höhere Kritik nicht gerade die Stärke der Alten, wobei allerdings nicht geleugnet werden soll, dass Aristoteles mehr als andere Gelehrte der vorhellenistischen Zeit für sie befähigt gewesen zu sein scheint. Jedenfalls aber konnte doch ein Buch einen andern Verfasser haben als den, dem Aristoteles es zuschrieb, und ein Zweisel oder eine Verneinung hat auf diesem Gebiete von vornherein mehr Glaubwürdigkeit als die Bejahung. Ich darf hier auf ein Urtheil Eduard Zellers hinweisen. Dieser gesteht zu III 405 f., dass Aristoteles' Zeugniss für den Platonischen Ursprung dem Plato zugeschriebener Schriften deren Echtheit nicht unbedingt verbürge, während der Stagirite doch viele Jahre Schüler des Plato gewesen ist. Um so eher wurde es gestattet sein Aristoteles' Autorität bei Seite zu setzen, wenn es sich um eine so im Nebel zersliessende Persönlichkeit, wie die des Leukipp handelt, über die die Alten nicht einmal etwas zu erfinden gewagt haben, wenn nicht sein Eleatischer Lehrer erfunden ist. Und der Zweisel wird um so weniger frivol erscheinen können, als die Echtheit eines angeblich Leukippischen Werkes und zwar wahrscheinlich des von Aristoteles benutzten, schon bald nach Aristoteles angezweifelt worden ist. Der unbekannte Verfasser des Buches de Melisso etc. (s. Zeller I 466 ff. 481 f. 484) erklärt, dass ein Buch, das er also λόγοι bezeichnet, dem Leukippos mit Unrecht zugeschrieben werde, p. 980° 7. Man hat das Wort λόγοι anders deuten wollen, aber wie in έν τοῖς Δευχίππου καλουμένοις λόγοις γέγραπται das λόγοι etwas anders als ein Buch bezeichnen soll, vermag ich nicht zu verstehen. Der Peripatetiker, der die Schrift über die Eleaten und Gorgias verfasst hat, kann ein Zeitgenosse Theophrasts gewesen sein, jedenfalls aber hat er zu einer Zeit gelebt, wo noch eine Schrift unter Leukipps Namen erhalten war; denn eine solche muss ihm doch vorgelegen haben. Da er ein verständiger und nicht ungelehrter Mann war, so erscheint sein Zeugniss immerhin beachtenswerth. Hat er aber Recht gehabt, so verstärkt sein Urtheil den Zweifel an der angeblichen Schülerschaft Demokrits. Es giebt aber auch Zeugen, welche direct

leugnen, dass es einen Philosophen Leukipp gegeben habe. Unter diesen Zeugen ist Epikur an erster Stelle zu erwähnen. Von ihmlesen wir bei Diog. X 13 (Usener Epicur. 365): τοῦτον Απολλόδωρος έν χρονικοῖς Ναυσιφάνους ἀκοῦσαί φησι καὶ Πραξιφάνους αὐτὸς δὲ οῦ φησιν, άλλ' ἑαυτοῦ, ἐν τῆ πρὸς Εύρύλοχον ἐπιστολή. άλλ' οὐδὲ Δεύχιππόν τινα γεγενήσθαί φησι φιλόσοφον, ούτ' αὐτὸς ούτε Έρμαρχος, ον ενιοί φασι καὶ Απολλόδωρος δ Επιχούρειος διδάσχαλον Δημοχρίτου γεγενησθαι. Dyroff deutet, wenn ich ihn recht verstehe, an, jener Brief möge gefälscht gewesen sein. Ich sehe keinen Grund zu dieser Vermuthung. Aber muss die Bemerkung über den erfundenen Leukipp auch in diesem Briefe gestanden haben? In den Worten άλλ' οὐδὲ . . . . οὕτ' αὐτὸς οὕτε Έρμαρχος liegt das durchaus nicht. Sie klingen vielmehr so, als wollten sie nur besagen, Epikur habe irgendwo diese Behauptung aufgestellt. Ich sage nicht, dass beide Behauptungen Epikurs nicht im Zusammenhange gestanden haben können, aber ich leugne, dass diese Annahme wahrscheinlicher ist als die entgegengesetzte. Diels hat also, wie mir scheint, Unrecht, wenn er die den Leukipp betreffende Angabe damit discreditiren will, dass er darauf hinweist, dass die den Nausiphanes betreffende Behauptung ja unzweifelhaft eine Lüge sei. Aber selbst wenn beide Sätze zusammen gehören und Epikur sagen will: ,Ihr braucht euch nicht zu wundern, dass ich ohne Lehrer ein Weiser geworden bin: Demokrit hat ja auch keinen Lehrer gehabt', so finde ich nicht, dass die letztere Angabe durch den Zusammenhang schwer verdächtigt wird. Epikur konnte seine falsche Behauptung doch besser bekräftigen durch den Hinweis auf eine wahre als durch den auf eine erlogene Thatsache.

Ich möchte hier aber aus der Angabe Epikurs eine gewichtige Folgerung ziehn. Diels vermuthet, Rhein. Mus. 1887 S. 3, Demokrit habe im μιχρὸς διάχοσμος erwähnt, dass er den Anaxagoras gehört habe, es erwähnt nach seiner auch sonst bezeugten Sitte, des genossenen Unterrichtes (freilich nicht immer sehr dankbar) zu gedenken. Er macht die Sache recht plausibel; aber nicht darauf kommt es hier an, sondern auf folgendes. Wenn Demokrit jene Gewohnheit hatte, liegt es dann nicht nahe, daraus, dass Epikur und Hermarchos den historischen Character Leukipps geleugnet haben, zu schliessen, dass Demokrit einen Leukipp als seinen Lehrer nicht erwähnt hat, einen Lehrer, dem er doch viel mehr zu

verdanken gehabt hätte, als dem Anaxagoras, und weiter aus dieser Nichterwähnung zu schliessen, dass es einen solchen Lehrer Demokrits garnicht gegeben hat? Oder traut man dem Epikur die Frechheit zu, dass er eine von Demokrit selbst bezeugte Schülerschaft desselben geleugnet hätte? In einem Briefe vielleicht. Aber in einem Buche? Und soll Hermarchos die betreffende Behauptung auch in einem Briefe gethan haben? So können wir mit Wahrscheinlichkeit annehmen, dass Demokrit nicht von einem Philosophen Leubipp gesprochen hat, und das fällt gegen die Priorität eines Leukipp schwer ins Gewicht.

Dass Sextus einen Leukipp nicht erwähnt, würde bei der bekannten Anlage und Tendenz des Werkes nichts beweisen, wenn er nicht an einer Stelle (IX 363) die Frage aufwürfe, ob Demokrit wirklich der erste Vertreter der Atomistik wäre, und diese Frage unentschieden liesse, ohne den Leukipp zu erwähnen. Das konnte er nur thun, wenn er ihn für eine Fabel hielt. Er sagt: εί μή τι άρχαιοτέραν ταύτην θετέον την δόξαν καὶ ώς έλεγεν δ στωικός Ποσειδώνιος, από Μώχου τινός ανδρός Φοίνικος καταγομένην, cf. Strab. XV 24. Hier bemerkt Zeller (1 765 A. 1), wenn die Atomenlehre von Mochos herrühre, so müsste diesem doch nicht nur Demokrit, sondern schon Leukipp gefolgt sein. Das wurde Posidonius natürlich auch eingesehen haben. Dass er nicht Leukipp sondern Demokrit dem angeblichen Mochos sein System entlehnt haben lässt, reiht ihn eben den Zeugen an, die von einem Leukipp nichts wussten oder ihn für eine Erfindung hielten.

Da so Zeugenaussage gegen Zeugenaussage steht, so scheint es mir klar, dass sich die Leukipposfrage nicht auf directem Wege, nicht durch Zeugnisse entscheiden lässt. Deshalb schlägt auch Diels noch einen andern Weg ein. Er sagt: ,Demokrit schrieb um 420, jedenfalls nach Anaxagoras'. Ueber ersteres wird später zu sprechen sein, letzteres ist unzweifelhaft. ,Wenn sich also bei früheren Philosophen sichere Spuren der Einwirkung der Atomistik wahrnehmen lassen, so kann nur Leukipp der Urheber des Systems sein'. Das ist unanfechtbar. Spuren der Einwirkung der Atomistik glaubt Diels nun bei Empedokles zu finden. Er schreibt: ,lch kann hier nur andeuten, dass der Begriff des Elementes und die eigenthümliche Porenlehre, welche Empedokles mit der Atomistik gemein hat, nach meiner festen Ueberzeugung nicht auf dem Boden

des unselbständigen und flachen Empedokleischen Systems, sondern aus der tiefen Wurzel des Leukippischen Materialismus heraus gewachsen ist'. Was die vier Elemente betrifft, so bezeugt Aristot. Metaph. I 4. 985° 31 von Empedokles: ἔτι δὲ τὰ ἐν εἴδει λεγόμενα στοιχεία τέτταρα πρώτος είπεν und dasselbe sagt er de gen. et corr. Il 3. 330b 19. Dann aber sind die Elemente des Empedokles wirklich unveränderliche Urformen des Stoffes, sind Urstoffe im eigentlichen Sinne des Wortes. Bei den Atomisten aber sind die sogenannten Elemente nur die vier Haupttypen der Stoffverbindungen, und nie wird gesagt, dass die Dinge aus ihnen beständen: also kann Empedokles seine Elemente unmöglich aus dem Atomismus haben. Was aber die Poren betrifft, von denen Diels Verholl. S. 104 A. 28 sagt: ,Der durchschlagende Punkt, der Leukipp die Priorität der Porenlehre sichert, ist der, dass auf diese Theorie niemand ohne Annahme des Leeren kommen konnte, das ja Empedokles und Parmenides geleugnet hatte', so ist zu erwidern, dass nicht einmal in der Atomistik die Poren immer leer sind; die Lust dringt durch sie in alle zusammengesetzten Körper ein, selbst ins Eisen, Lucr. IV 934-938, 834, 858. VI 1029-1036. Die Leere muss man also in den Zwischenfäumen der Luft, im aeris intervallum, suchen, Lucr. IV 185 u. 196. Vgl. Arist. Phys. IV 6. 213a, 22-213b, 2. Wie sollte man also nicht ohne die Annahme eines absolut Leeren zu dem Begriffe der Poren gelangen können? Lucr. führt I 487-497 eine Reihe von Thatsachen an, die es schwer glaublich jerscheinen lassen, dass es überhaupt etwas Porenloses gebe. Seine Poren kann Empedokles mithin einfach aus der Deutung sinnlicher Erfahrung haben. Sie sind etwas Anderes als die Poren der Atomisten, die niemals ganz gefüllt sein können.1)

Diels findet ferner in Anaxagoras' System eine Einwirkung des Atomismus. Er sagt S. 104 der Gedanke einer Unendlichkeit der Homöomerien (entsprechend der Unendlichkeit der Atome, d. h. doch wohl: der Atomenarten) sei ganz unnöthig von Anaxagoras herangezogen, wie schon Simpl. phys. 38, 16 ff. Di. erörtere.

<sup>1)</sup> Ein merkwürdiges Missverständniss begegnet Dyroff, wenn er S. 28 meint, die Atomiker hätten nicht nöthig gehabt, zu Poren, "also zu Zugängen zu den Atomenverbindungen" (?) zu greifen, da sie alle Veränderungen an den Körpern — durch das einmal prinzipiell angenommene Leere und dessen Theile auf das Leichteste hätten erklären können. Als wenn diese "Theile des Leeren" in den Dingen nicht eben die Poren wären!

Ganz richtig. Genau so überflüssig ist diese Annahme aber auch in der Atomistik, wo Epikur sie später über Bord geworfen hat. Ja noch mehr, diese Annahme führt in Verbindung mit dem Satze, dass Alles in Allem sei, in der Atomistik, aber nicht in Anaxagoras' Lehre, zu einer Unmöglichkeit, was ich später nachweisen werde (S. 179 f.).

Diels versucht noch einen andern Beweis, und seine Beweisführung ist so scharfsinnig und sinnreich, dass, aus einem ästhetischen Bedürfniss heraus, den Leser der Wunsch zu beschleichen droht, sie möchte auch richtig sein. Er argumentirt im Rh. Mus. 1887 S. 2 ff. folgendermaassen: Man setzt Demokrits Geburt gewöhnlich in das Jahr 460 (und wohl mit Recht). Nun hat Demokrit im kleinen διάχοσμος gesagt, er sei jung gewesen, als Anaxagoras alt war. Solche Altersangaben giebt man aber leichter über einen Verstorbenen, als über einen Lebenden. Also dürfte Demokrit den μιχρός διάχοσμος nach dem Tode des Anaxagoras (428 nach Apollodor) geschrieben haben. Vergleicht man noch Diog. IX 34, so ist es wahrscheinlich, dass Demokrit den Anaxagoras um 430 in Lampsakos gehört hat. ,Als er dann heimgekehrt und die reichen Schätze des Wissens zu bearbeiten begonnen, die Schulleitung in Abdera übernommen, endlich, in Verbindung mit dieser Thätigkeit, seine systematischen Schriften auszuarbeiten angefangen hatte, da war der Zeitpunkt gekommen, von dem bei der Frage nach der Abfassung der διάκοσμοι die Rede sein kann'. ,Wer möchte', fährt Diels fort, ,unter Berücksichtigung dieser Erwägungen geneigt sein, diese Epoche vor 420 zu rücken? Nun fand 423die Aufführung der ersten Aristophanischen Wolken statt. In diesem Stücke werden Sätze des Apolloniaten Diogenes, ,der das Meiste seiner Lehre aus Anaxagoras und Leukipp eklektisch herübergenommen hat', Simplicius Phys. 25, 2 (Dox. 477, 5ff.), verspottet. Diels meint nun, es sei eine geraume Zwischenzeit anzunehmen, in welcher Diogenes' Philosophie dem Athenischen Publicum bekannt wurde. Aber sie durfte den Athenern ja garnicht bekannt sein, wenn sie dem Komiker glauben sollten, Sokrates lehre solche Sonderbarkeiten. Dem Aristophanes aber konnte Einzelnes aus dem System des Diogenes bekannt geworden sein, sobald dieser es mündlich oder schriftlich veröffentlicht hatte. Ferner, wenn es heisst, Diogenes habe Vieles von Leukipp entlehnt, so bedeutet das in Theophrasts Munde doch, er habe Vieles aus dem μέγας διάχοσμος entlehnt, s. S. 167. War dieser nun, wie die Meisten annahmen, ein Werk Demokrits, so konnte dieser ihn ja, als sein Erstlingswerk vielleicht, vor Anaxagoras' Tode geschrieben und veröffentlicht haben. War endlich der μέγας διάχοσμος gefälscht, was ja unwahrscheinlich ist, so konnte Diogenes das, worin er angeblich mit Leukipp, thatsächlich aber mit Demokrit übereinstimmte, freilich nur von diesem selbst, also aus dem μιχρός διάχοσμος haben, aber dass Demokrit diesen nicht vor Anaxagoras' Tode geschrieben haben konne, hat Diels nicht behauptet, und es könnte das auch Niemand beweisen, und wenn er ihn selbst erst nach Anaxagoras' Tode geschrieben hätte, so wäre es immerhin doch möglich, dass er ihn bald nach diesem veröffentlicht hätte. Dann konnte Diogenes ihn noch geraume Zeit vor der Aufführung der Wolken benutzen und Aristophanes von Diogenes Lehre alsbald Kenntniss nehmen. Mir scheint also auch diese Dielssche Beweisführung nicht zwingend zu sein, so ansprechend sie auch unzweifelhaft ist.

Zum Beweise für Leukipps Vorgängerschaft, d. h. für den Leukippischen Ursprung des μέγας διάχοσμος, hat man auch auf die Verschiedenheit hingewiesen, die zwischen gewissen physikalischen Annahmen Demokrits und den entsprechenden des angeblichen Leukippos besteht.¹) Diese Differenzen beziehen sich vor allem auf Astronomie und Meteorologie. Die Lehre, die dem Demokrit zugeschrieben wird, zeigt diesen meist in Uebereinstimmung mit Anaxagoras, im Gegensatze zu der dem Leukippos zugeschriebenen. Hat es nun irgend eine Unwahrscheinlichkeit, dass Demokrit in diesen Punkten ursprünglich eine von Anaxagoras oder andern Ioniern abweichende Meinung hatte und diese in einem älteren Hauptwerk ausdrückte, später aber seine Meinung änderte? Diese Differenzen beweisen also jedenfalls nicht, dass 'die grosse Weltordnung' nicht das Werk Demokrits gewesen sein kann.

Es liegt nun freilich nahe, hier die Frage aufzuwerfen, wie Jemand dazu kommen konnte, für ein echtes Werk Demokrits einen andern Verfasser zu erfinden, und wie es möglich war, dass er mit dieser Erfindung Glauben fand. Ich kann diese Frage nicht beantworten, ehensowenig, wie Jemand bis jetzt es hat erklären können, dass ein Phönicier Mochos erfunden und ihm ein Buch, das die

<sup>1)</sup> Diels Verh. der 35, Phil. Vers.; Dyroff S. 12 ff. und ich selbst Urbewegung der Atome S. 3.

Gründzüge der Atomistik enthielt, untergeschoben wurde, denn hätte nicht ein solches existirt, so würde Posidonios jene Behauptung (s. S. 170) doch wohl nicht gewagt haben.

Das Schlussergebniss dieser Erörterungen kann kein anderes sein als non liquet. Ich leugne ebensowenig, dass es ein Leukippisches Werk über die Weltordnung gegeben habe, wie ich es behaupte. Das ignorabimus hier auszusprechen werde ich mich natürlich hüten. Aber die Leukippfrage ist mir auch garnicht die Hauptsache. Darauf kommt es mir hier an, ob, wenn es einen Leukipp gegeben hat, dieser vor Anaxagoras geschrieben haben kann, oder vielleicht gar muss, oder ob er Anaxagoras' Altersgenosse oder gar sein jüngerer Zeitgenosse sein würde.

Diels legt zwischen die Blüthe Leukipps und Demokrits 30 bis 40 Jahre. Nimmt man nun die niedrigere Zahl und lässt, mit Diels, Demokrit erst um 420 schreiben, wenigstens sein Hauptwerk nicht früher schreiben, so würde die Blüthe Leukipps etwa in das Jahr 450 fallen, und so würde es wahrscheinlich werden, dass er nach dem damals fünfzigjährigen Anaxagoras geschrieben habe. Aber Leukipp könnte ja als Schriftsteller ebensogut auch nur zwanzig Jahre älter sein als Demokrit. Warum nicht? Ich erinnere daran, dass Theophrast nur 11 bis 16 Jahre jünger als sein Lehrer Aristoteles war. Aber freilich über das "ebensogut" kommen wir so nicht hinaus. Wir müssen einen andern Weg der Untersuchung einschlagen.

Dass Demokrit mehrfache Einwirkungen durch die Lehre des Anaxagoras erfahren hat, kann wohl als allgemein anerkannt gelten. Ich würde mich begnügen hier auf Dyroff S. 13—16 zu verweisen (s. S. 164), wenn nicht ein Zeugniss, das die Uebereinstimmung beider in einem wichtigen Punkt aussagt, zu einem Irrthum Veranlassung gegeben hätte.

Diotimus, der Demokriteer — dass dieser gemeint sei, und nicht der Stoiker, wird jetzt wohl von Niemand mehr bezweifelt — berichtet bei Sextus VII 140, es gebe bei Demokrit drei Kriterien, dieselben, welche auch Epikur hat: της μὲν ἀδήλων καταλήψεως τὰ φαινόμενα, ώς φησιν ἀναξαγόρας, ὂν ἐπὶ τούτω Δημόκριτος ἐπαινεῖ κτλ. Mit Demokrits Anerkennung der Sinneswahrnehmung als eines Kriteriums fällt, beiläufig, das zweitausendjährige aber darum nicht weniger absurde Märchen, dass Demokrit, der Schöpfer oder doch Ausbauer eines materialistischen Systems,

jede Wahrheit der Sinneswahrnehmung geleugnet habe. Davon weiter unten. Siebeck Gesch. der Psychol. S. 56 theilt den uralten Irrthum nicht, aber er verfällt in einen andern, vielleicht nicht ganz so schlimmen. Er denkt sich die Sache folgendermaassen: Leukipp soll ,sich seine Lehre nach Aristoteles Bericht aus einer naturalistischen Ausdeutung und Umgestaltung des Eleatischen Grundgedankens heraus' entwickelt haben - dass der Bericht entweder falsch ist oder Aristoteles hier gar keinen "Bericht" gebenwill, glaube ich gezeigt zu haben - und Demokrit soll die Lehre von der Sinneswahrnehmung und Empfindung und deren objectiven Grundlagen (S. 109-114) und die von der über das Sinnliche hinausreichenden Erkenntniss, die er als Reflexion bezeichnete') (S. 128), als unmittelbare Consequenz der von Leukipp begründeten Lehre ausgesprochen haben. Siebeck fährt dann fort: "Er selbst hat nun aber seine Theorie nachweislich nicht ohne eingehende Berücksichtigung der mittlerweile aufgetretenen Lehren einerseits des Anaxagoras, andererseits des Protagoreischen Sensualismus weitergebildet. - Dem Anaxagoras stimmte er ausdrücklich darin bei. dass man in der sinnlichen Wahrnehmung den Ausgangspunkt für die Erkenntniss der dahinterliegenden Qualität des Seienden zu suchen habe'. Von Leukipp aber sagt Siebeck S. 127, er lehre, das Wahre sei, was der Verstand von Dingen denke. Das ist richtig, wenn damit kein Gegensatz zwischen Leukipps und Demokrits Lehre begründet werden soll. Aber es scheint doch gerade, als ob das geschehen solle. An einen Gegensatz ist in Wahrheit nicht zu denken. Beide lehrten eine Beschaffenheit und eine Verbindung der Stofftheile, die den Sinnen durchaus verborgen ist. Diese Beschaffenheit und Verbindung kann also nur durch den Verstand ermittelt werden: das hat natürlich Demokrit nicht anders auffassen können als Leukipp. Lehrte doch noch Epikur, was Lucrez mit den Worten ausspricht: nec possunt oculi naturam noscere rerum IV 383. Und genau wie Demokrit, bei dem die Anerkennung der Sinneswahrnehmung als eines Kriteriums beweist, dass er alle Erkenntniss von der geprüften Sinneserfahrung hat ausgehen lassen, hat auch Leukipp den Verstand von der alognois ausgehend zur Erkenntniss des Wesens der Dinge gelangen lassen, denn einen

Nicht jede Reflexion ist γνησίη γνώμη, sondern nur die, welche von sinnlich constatirten Thatsachen ausgegangen ist und durch die Sinneswahrnehmung fortwährend controlirt wird, s. S. 181.

anderen Ausgangspunkt giebt es nicht. Und wir haben ja auch ein directes Zeugniss dafür, dass Leukipp auf diesem Wege zur Erkenntniss der  $\mathring{a}\delta\eta\lambda\alpha$  gelangt ist: es steht an der oben S. 1 f. von mir, und vorher schon von so Vielen, aber von den Meisten einseitig und vorurtheilsvoll besprochenen Stelle, Aristoteles de gen. et corr. I 8. 324°, 23 ff. Denn was Leukipp ,den Erscheinungen ,zugestanden' hat, ,das Entstehen' (natürlich nicht aus Nichts) ,und das Vergehen' (natürlich nicht in Nichts) ,die Bewegung und die Vielheit',

,das kann, wer auch nicht Logik kennt, durch seine Sinne wissen',

und nur durch diese, und wer diese Allgemeinthatsachen anerkennt, der erkennt damit das Zeugniss der Sinne an. Leukipp hat also, wie Demokrit und Epikur, in jenen von den Sinnen bezeugten Allgemeinthatsachen die festen Grundlagen seiner Theorie gehabt. Ueberhaupt besteht zwischen der Erkenntnisslehre Epikurs und der der älteren Atomisten in Worten zwar ein grosser, in der Sache aber nicht der geringste Unterschied.

Wenn Leukippos der Schöpfer des atomistischen Systems ist, und wenn dieses seine sensualistische Grundlage von Anaxagoras hat, so hat Leukippos nach Anaxagoras geschrieben. Die zweite Voraussetzung anzunehmen liegt freilich keine Nothwendigkeit vor. Von der sinnlichen Erfahrung auszugehen und die Meinung an ihr zu prüfen ist immer das Verfahren aller Menschen gewesen, auch das der Eleaten, die theoretisch allerdings in kühnem Unverstande ihre Praxis verleugneten. In den Worten, dies habe Anaxagoras gesagt, den Demokrit deswegen gelobt habe, liegt ja auch in keiner Weise, dass dem Letzteren dieser Grundsatz neu war. Demokrit lobte den Anaxagoras, weil dieser in Bezug auf dieses, wie auch auf die andern zwei Kriterien, mit ihm übereinstimmte.

Und nun will ich den entscheidenden Beweis führen, dass Leukipp — ich will nicht immer die Klausel "wenn er existirt hat wiederholen — von Anaxagoras beeinflusst ist; und zwar führe ich ihn mit Hülfe des Satzes, mit dem Diels beweisen will, dass umgekehrt Anaxagoras vom Atomismus beeinflusst worden sei, s. S. 171 Aristot. Met. III 5. 1009°, 26 f. sagt: ᾿Αναξαγόρας μεμῖχθαι πᾶν ἐν παντί φησι καὶ Δημόκριτος. Wenn Goedeckemeyer in "Epikurs Verhältniss zu Demokrit etc." S. 28 sagt: "Aristoteles deutet an der Stelle, wo er von dem Verhältniss der Demokriteischen

Atome zu den Körpern spricht, auch nicht mit einem Worte die Auffassung, Demokrit habe die Körper aus unendlich vielen Atomen bestehen lassen, an,41) so ist das unbegreiflich. Goedecke-Meyer verweist auf de gen. et corr. I 2, wo 315b, 11 steht: τὰ σχήματα ἄπειρα έποίησαν (Dem. u. Leuk.) und auf Phys. VI 1, wo von den Atomisten mit keinem Worte die Rede ist. Er musste die eben von mir angeführte Stelle beachten und sie mit der ersten von ihm angeführten combiniren, dann ergab sich ohne Weiteres, dass in jedem Körper unendlich viele Atomenarten vertreten sein sollen und er also aus unendlich vielen Atomen bestehen müsste. Nun sind aber die Atome nicht unendlich klein, wie schon aus ihrem Begriffe folgt und zum Ueberfluss noch von Aristot. de cael. III 4. 303\* 40 ff. bezeugt wird. Nehmen wir also irgend einen zusammengesetzten Körper, z. B. einen Erdkloss, so müsste in diesem begrenzten Körper eine unendliche Zahl von Urkörpern von endlicher Kleinheit vorhanden sein, was unmöglich ist. οὐ δεῖ νομίζειν ἐν τῷ ὡρισμένῳ σώματι ἀπείρους ὄγχους εἶναι(οὐδ' ὁπηλίχους οὐν) sagt Epikur ad Herod. 56 (S. 16, 1f. Us.), und das ist einleuchtend richtig. Wir haben hier eine Correctur, welche Epikur, unter dem Einflusse des Aristoteles, an dem System seines Meisters vornimmt, das hier eine Absurdität enthält. Aber bei Anaxagoras ist es

<sup>1)</sup> Zeller I 776f. findet den einen Grund dafür, dass die Atomenformen (und Atomenarten) unendlich an Zahl sein sollen, einmal darin, dass kein Grund vorliege, weshalb den Atomen eine Gestalt mehr zukommen sollte, als die andere, dann darin, dass es sich nur unter dieser Voraussetzung erklären lasse, dass die Dinge so unendlich verschieden seien u. s. w. Ersteren Grund finde ich nirgends bezeugt. In der Angabe des Theophrast bei Simplicius in Phys. 28, 4 Diels (Doxogr. 493, 15) ούτος (Leuk.) ἄπειρα καὶ ἀεὶ κινούμενα ὑπέθετο στοιχεία τὰς ἀτόμους καὶ τῶν ἐν αὐτοῖς σχημάτων ἄπειρον τὸ πλήθος διὰ το μηδέν μαλλον τοιούτον ή τοιούτον είναι liegt er nicht. Es handelt sich hier um die erscheinenden Dinge, wie aus dem Ausspruch des Kolotes, bei Plut. adv. Colot. 4. p. 1108 f. hervorgeht, in dem Demokrit vorgeworfen wird, ότι των πραγμάτων εκαστον είπων ού μαλλον τοῖον ή τοῖον είναι συγκέχυκε τον βίον. Diese Zeugnisse gehören also zu der zweiten Begründung, die demnach in Wahrheit die einzige ist. Sie findet sich auch bei Aristot. de gen. et corr. I 2, 315b, 9-19 ênel d' govro (Dem. und Leuk.) τάληθές έν τῷ φαίνεσθαι, έναντία δὲ καὶ ὅπειρα τὰ φαινόμενα, τὰ σχήματα απειρα εποίησαν κτλ. Theophrast hat dann (s. O. S. 484, 5 ff.), von Demokrit dasselbe berichtet: φέρεσθαι τὰ συγγενη πρὸς άλληλα — vgl. Lucret, II 1112-1115 - καὶ τῶν σχημάτων Εκαστον είς έτέραν έγκοσμούμενον σύγκρισιν άλλην ποιείν διάθεσιν. ώστε εύλογως ἀπείρων ούσῶν τῶν ἀρχῶν πάντα τὰ πάθη και τὰς οὐσίας ἀποδώσειν ἀπηγγέλλοντο ὑφ' οὖ τέ τι γένηται και πῶς. Hermes XXXVI.

- abgesehen von der Undenkbarkeit einer Theilung ins Unendliche und discreter theilloser Theile - nicht absurd, dass in einem zusammengesetzten Körper unendlich viele Urkörper sein sollen; denn diese Urkörper sind unendlich klein, und von unendlich kleinen Körpern könnte allerdings in einem zusammengesetzten Körper von endlicher Grösse eine unendliche Menge sein. Danach müssen wir annehmen, dass der Satz von der unendlichen Zahl der Urkörper in jedem zusammengesetzten Körper ursprünglich der Anaxagoreischen Philosophie, nicht der atomistischen angehört hat und dass der Schöpfer der Atomistik ihn nur, ohne genügende Prüfung, in sein System hinübergenommen hat. Nach Aristoteles müsste nun Demokrit diesen Fehler gemacht haben, denn weder hier noch an einer andern Stelle, wo wir im atomistischen System Spuren Anaxagoreischen Einflusses finden, nennt er den Leukippos. Hier sehen wir, wie man nicht ohne Weiteres aus Aristoteles Schweigen etwas schliessen darf, denn ein anderer Zeuge, der in historischen Dingen mindestens - um nicht mehr zu sagen die gleiche Autorität wie Aristoteles beanspruchen darf, nämlich Theophrast, bezeugt, dass schon Leukipp die Unendlichkeit der Atomenarten gelehrt habe, und aus dem Grunde, den er für diese Annahme angiebt (S. 177 A. 1), nämlich dass die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen unbegrenzt sei, folgt, dass in jedem Theil eines zusammengesetzten Stoffes alle Atomenarten vertreten sein müssen, denn wenn nur ein Theil der Atomenformen in ihm wäre, so hätte die Mannigfaltigkeit der Erscheinungen hier eine Grenze, was sie nicht haben soll. Also dürfen wir, ja wir müssen schon dem Leukipp die einen Widerspruch enthaltende Lehre zuschreiben, deren einen Satz, nämlich das aneigov at άρχαί, Theophrast dann auch für Demokrit in wesentlich gleicher Weise - nur dass er neben den οὐσίαι noch die πάθη erwähnt - begründet.

Damit ist es, so scheint mir, erwiesen, dass die Atomistik später als die Lehre des Anaxagoras und unter deren Einwirkung entstanden ist. Das nimmt auch Gomperz an, der Anaxagoras vor Leukipp und Demokrit stellt (S. 254—290) und von Leukipp rühmt, er habe die Behandlung des Stoffproblems, die mit Anaxagoras auf eine Sandbank gerathen wäre, wieder flott gemacht, S. 181. Diese Umstellung bezeichnet geradezu eine Revolution in der Geschichte der vorsokratischen Philosophie. Dyroff hat ihre Bedeutung

durchaus nicht erkannt. Grosses Lob verdient hier aber auch der, welcher diese Umstellung zuerst vorgenommen, ohne sie weiter als mit den Worten zu begründen: "Das atomistische System ist von Demokrit, der es durchgebildet und zu anerkannter Bedeutung erhoben hat, jedenfalls dem Anaxagoreischen entgegengestellt worden", nämlich Ueberweg, a. a. O., s. S. 161. Richtig ist freilich nur die Umstellung, nicht ihre Begründung. Denn nicht der, welcher eine Philosophie durchbildet, sondern der, welcher sie in ihren Grundzügen schafft, bestimmt offenbar ihre Stellung anderen Systemen gegenüber. Was Ueberweg hier dem Demokrit beilegt, musste er also dem Leukipp beilegen, dessen Vorgängerschaft er ja nicht bezweifelt.

Ich darf das jetzt erreichte Resultat meiner Untersuchung, für das der eingehende Beweis alsbald folgt, so ausdrücken:

Das atomistische System ist in seinen Grundzügen aus einer Correctur des Anaxagoreischen hervorgegangen.

Als Leukipp über das Werden und Wesen der Dinge nachzudenken begann, befand sich die Philosophie, um ein anderes Wort von Gomperz zu gebrauchen, "in einer Sackgasse". Nur ein einziges System enthielt Elemente, die es möglich machten, indem man sie, theils ohne Modification theils mit einer solchen, zu Grunde legte, zu einer Lehre zu gelangen, die, verständig und aus einem Grundprincip heraus entwickelt, mit der Wirklichkeit im Einklange stand, wie das Aristoteles von der atomistischen rühmt, de gen. et corr. I 8. 324 35. 325 2 δδφ δε μάλιστα καὶ περί πάντων ένὶ λόγω διωρίκασι Λεύκιππος καὶ Δημόκριτος, άρχήν ποιησάμενοι κατά φύσιν ήπες έστίν. Diese Philosophie war keine andere als die des Anaxagoras. Sie lehrte (Zeller I 875) 1. die Unmöglichkeit der Entstehung der Dinge aus dem Nichts und ihres Vergehens in das Nichts (wenigstens lehrte sie es indirect), 2. discrete Urkörper, 3, die Ewigkeit und Unveränderlichkeit dieser Urkörper, 4. ihre unendliche Masse, 5. die Entstehung der Dinge durch Zusammensetzung der Urkörper und ihren Untergang durch Trennung derselben. Das waren fünf Punkte (man kann sie auch zu vier zusammenziehen), die ein Moment des Fortschrittes enthielten. Aber diesen Vorzügen standen grosse Schwächen gegenüber. Vor allem enthielt die Anaxagoreische Materie Zuge, die sie ebenso unanschaubar wie undenkbar machten. Wir können es deshalb Aristoteles nicht zu schwer anrechnen, wenn er sich in der Auffassung

dieses Undinges widerspricht. Anaxagoras lässt die Urkörper vor ihrer Sonderung durch den vovç in der Weise gemischt sein, dass alles durcheinander war: unendlich kleine Pflanzentheilchen, Bluttheilchen, Sehnentheilchen u. s. w. Das geht klar aus dem ersten Fragment der Anaxagoreischen Schrist hervor: καὶ πάντων δμοῦ ἐόντων οὐδὲν ἔνδηλον (naturlich nicht εὐδηλον) ήν wenn jemand dagewesen wäre, den Urstoff zu betrachten - ὑπὸ σμικρότητος. Die bestimmten Urkörper waren also als solche ἐνεργεία vorhanden, nicht bloss δυνάμει. Das erkennt Aristoteles Metaph. IX 6. 1063b, 24 ff. an, aber nicht ohne eine falsche Folgerung daran zu knupfen: οὖτε δή καθ' Ἡράκλειτον ἐνδέχεται λέγοντας άληθεύειν, ούτε κατ' Αναξαγόραν εί δε μή, συμβήσεται τάναντία του αίτου κατηγορείν. όταν γάρ έν παντί φή παντός είναι μοίραν, οὐδὲν μαλλον είναί φησι γλυκύ ἢ πικρόν ἢ τῶν λοιπών όποιωνούν έναντιώσεων, είπερ έν άπαντι παν ύπαρχει μή δυνάμει μόνον άλλ' ένεργεία και άποκεκριμένον. Es ist nicht wahr, dass man von einer Mischung aller Stoffe nichts aussagen kann, ohne den Satz des Widerspruches zu verletzen. Doch das bei Seite. Jedenfalls ist klar, dass hier Aristoteles die Materie des Anaxagoras als aus discreten Körperchen bestehend auffasst, und ebenso Metaph. III 4. 1007b, 21 ff. Hier lässt er also den Klazomenier eine σύνθεσις der Urkörper lehren, keine κράσις oder μίξις, s. Bonitz Ind. Anderswo aber gelangt er zu einer völlig andern Auffassung des Urzustandes der Anaxagoreischen Materie: De gen. et corr. I 10. 327b 19 ff. άλλα τοῦτο λέγουσιν οὐ καλῶς οί πάντα ποτέ όμου και φάσκοντες είναι και μεμίχθαι ού γάρ άπαν άπαντι μικτόν, άλλ' ύπάρχειν δεί χωριστόν έκάτερον των μιχθέντων, των δε παθων ούδεν χωριστόν u. s. w. Klarer tritt die falsche Auffassung Metaph, XII 2. 1069b 18 ff. hervor: ov μόνον κατά συμβεβηκός ενδέχεται γίγνεσθαι έκ μή όντος, άλλα και έξ όντος γίγνεται πάντα, δυνάμει μέντοι όντος, έκ μή όντος δε ένεργεία και τουτ' έστι το Αναξαγόρου εν (βέλτιον γὰρ ἢ ὁμοῦ πάντα) κτλ. Also Anaxagoras soll eigentlich meinen, ursprünglich sei alles eins gewesen. Hier kommt ferner Metaph. I 8. 989 30-989 16 u. s. w. in Betracht, eine Stelle, auf die ich hier nicht eingehen will, um mich nicht zu weit von meinem eigentlichen Thema zu entfernen, wo es aber klar ist, dass dem Anaxagoras auch hier eine alle Qualitäten der einzelnen Urkörper aufhebende Mischung als Urzustand des Seienden beigelegt wird, s. Bonitz z. d.

Stelle und ebenso Schwegler. Wenn nun auch die verschiedene Bedeutung, die μιγνύναι, μίξις u. s. w. bei Aristoteles und bei Anaxagoras haben, mit daran schuld sein mag, dass Aristoteles dem Anaxagoras eine ihm völlig fremde Stofflehre unterschieben konnte, so liegt hier doch in Wahrheit eine vernichtende Kritik des Begriffes einer Materie vor, die unvereinbare Eigenschaften vereinigen soll. Denn unvereinbar ist discrete Existenz von Urkörpern und Nichtexistenz eines Leeren, unendliche, jede Grenze nach unten ausschliessende Kleinheit und qualitative Bestimmtheit der allem Werden zu Grunde liegenden Stoffgebilde. Diese Widersprüche waren aber nicht leichter erkannt als beseitigt. Man brauchte nur anzuerkennen: es giebt ein Leeres, und: die Theilung des Stoffes hat eine Grenze; es giebt untheilbare Körper und das sind eben die Urkörper. Wenn aber die Untheilbarkeit und damit die Ewigkeit und Unveränderlichkeit der Urkörper glaubhast sein sollte, so dursten sie nicht mehr den Dingen gleichartig sein, quae manifesta videmus ex oculis nostris aliqua vi victa perire, Lucr. I 855 f. Leukippos setzte sie also als unbedingt voll und undurchdringlich. Aus solchen Urkörpern, aus Atomen, liess er die Dinge sich zusammensetzen und in sie sich auflösen, und aus der unendlichen Zahl ihrer Arten, die er unnöthiger Weise von Anaxagoras übernahm (s. S. 172), erklärte er mit Leichtigkeit die angeblich unendliche Verschiedenheit der erscheinenden Dinge. So hatte er, unter einer auf zwei Punkte sich beschränkenden Modification, in fünf gemeinsamen Hauptpunkten die Grundlagen der Atomistik. Das war eine Schöpfung höchsten Ranges, die Frucht einer Geistesthat, die ihren Urheber mit unvergänglicher Glorie umgiebt, wie Gomperz mit Recht

Dieses System setzte, wie das des Anaxagoras, voraus, dass es möglich ist, durch die Sinne, deren Beobachtungen durch die Vernunft geleitet werden, genügende Thatsachen festzustellen, um auf sie eine Theorie  $\pi \varepsilon \varrho t$   $\delta \delta \dot{\eta} \lambda \omega \nu$  zu begründen, eine Theorie, oder, wie wir sagen würden, eine Hypothese, die jeden Augenblick der Controle durch die Sinneserfahrung unterliegt, s. S. 175 A. 1. Also auch hier Uebereinstimmung mit dem Klazomenier im schärfsten Gegensatze zu den Eleaten. Wenn der Schöpfer dieses Systems den  $\nu o \bar{\nu} \varsigma$  verschmähte, so bewies er damit nur, dass er ein wissenschaftlicherer Geist als Anaxagoras war; denn der  $\nu o \bar{\nu} \varsigma$ , dieser deus ex machina, dessen Wunderkraft überall da versagt, wo sie zur An-

wendung kommen soll — s. die Platonischen und Aristotelischen Stellen bei Zeller I 893f., ferner Gomperz S. 194 und spätere Erörterungen —, ist ein Product der Rathlosigkeit und zugleich der grössten Unklarheit.

Einer bewegenden Kraft konnten natürlich auch die Atomisten nicht entbehren, aber sie fanden sie durch eine glückliche Hypothese: sie setzten ein ursprüngliches Durcheinandersliegen der Atome. Aristoteles verkennt den Character und damit auch die Berechtigung dieser Annahme. Leukipp und Demokrit stellen einen Satz auf, den sie nicht beweisen konnen, der es aber bis zu einem gewissen Punkte möglich macht alles Naturgeschehen zu erklären, also, wie ich eben sagte, eine Hypothese im wissenschaftlichen Sinne des Wortes. Man wurde diesen Satz freilich jetzt anders formuliren, zunächst etwa so: Bewegung ist der Urzustand der Materie, s. Gomperz S. 275. Aber damit ist noch nicht die Tragweite des Gedankens erreicht. Wir können, ohne etwas der Sache nach Fremdes in die alte Lehre hineinzutragen, auch sagen: Bewegung ist eine Eigenschaft der Atome, eine wesentliche, ein coniunctum von ihnen. Das ist auch Gomperz Meinung, wie mir aus seinen Erörterungen auf S. 275 f. klar hervorzugehen scheint. Ist die Bewegung aber das, so muss sie ewig sein, ewig, wie die Atome selbst. Und sie ist es. Dass sie, zunächst, in unserer Welt und Weltperiode ununterbrochen stattfindet, bezeugt Theophrast (Doxogr. 483, 19), indem er die γένεσις und die μεταβολή: ἀδιάληπτος nennt. Aber wir haben auch ein ganz directes Zeugniss für die Anfangslosigkeit und Endlosigkeit der Bewegung, Aristoteles Metaph. XII 6 p. 1071 31. - ένιοι ποιούσιν αεί ένέργειαν, οίον Λεύκιππος και Πλάτων· ἀεὶ γὰρ είναι φασι κίνησιν. Es folgt: άλλα δια τί και τίνα οὐ λέγουσιν, οὐδὲ ώδι οἰδὲ την αιτίαν. Dass dieser Vorwurf ungerecht ist, haben wir schon gesehen und werden es noch weiter sehen. Also das Wesen der Atome ist, neben der Vollheit und Undurchdringlichkeit, ewige Bewegung. Wie diese sich auch in den festesten zusammengesetzten Körpern vollzieht, erkennt man am besten aus Lucret. Il 80-105. Aber selbst wenn sich die alten Atomisten nicht bewusst gewesen sind. dass sie in Wahrheit die Bewegung zu einer unverlierbaren Eigenschaft der ewigen Atome machten, wenn sich Demokrit mit dem doppelsinnigen Ausspruche (Urbeweg. S. 11), man dürfte nicht nach der Ursache dessen fragen, was keine ἀρχή habe, begnügte, so verdiente er doch durchaus keinen Tadel. Gomperz sagt, S. 276: "Räthselhaft, d. h. dem, was wir Erklärung nennen, unzugänglich sind freilich im Grunde alle letzten Thatsachen der Welteinrichtung, das Dasein dessen, "was im Raume spukt", nicht minder als seine Bewegungen" und S. 293: "Wenn Aristoteles ihm (Dem.) und dem Leukipp vorwirft, sie hätten es leichtsinnig unterlassen, den Ursprung der Bewegung zu erforschen, so steht die moderne Naturwissenschaft ganz und gar auf Seiten nicht des Tadlers, sondern des Getadelten". Auf Grund solcher Erörterungen versteht man auch das uns bei Diogen. Laert. IX 72 erhaltene Demokritische Wort ἐν βυθῷ ἡ ἀληθείη, das man für unecht hat erklären wollen, weil man ihm eine falsche Deutung gab.

Wenn ich auch das atomistische System wesentlich aus dem Anaxagoreischen herausgebildet sein lasse, so leugne ich desshalb natürlich doch nicht eine gewisse Einwirkung älterer Systeme. Vor allem ist eine solche dem des Anaximander zuzugestehen, das die Unendlichkeit des Universums, das Dasein unzähliger Welten und die Ewigkeit des Stoffes und seiner Bewegung darbot, s. Doxogr. S. 476, 3—16. Dann aber hat sicherlich noch Heraklit mit seinem ewigen Flusse der Dinge auf den Schöpfer der Atomistik eingewirkt. Dass dieser noch von andern Philosophen Wesentliches entlehnt hätte, ist nicht nachzuweisen. Einen geschichtlichen Zusammenhang zwischen Parmenides, den, wie wir gesehen haben, Theophrast als Leukipps Lehrer bezeichnet, und diesem findet Gomperz mindestens nicht unwahrscheinlich. Wenn er vorhanden gewesen ist, so wird er schwerlich in etwas Anderm bestanden haben, als darin, dass der Eleatismus die Denkkraft Leukipps schärfte und schulte.

Wenn anerkannt wird, das Anaxagoras Lehre älter ist als die Atomistik, so ist damit eine wunderliche Abnormität beseitigt. Wäre sie nämlich jünger, so ständen wir vor einer Thatsache, die in der Geschichte der griechischen Philosophie ohne Beispiel ist. Ihr sonst doch wesentlich organischer Entwicklungsgang würde hier durch eine rückständige Erscheinung schroff unterbrochen werden. Ein Physiker, der, das atomistische System vor Augen, unendlich theilbare und dabei organische Grundstoffe aufstellte, würde geradezu einen Mangel an gesundem Menschenverstand verrathen, denn nur gesunder Menschenverstand gehört dazu ein so consequentes System, ein System, das so Hand und Fuss hat, zu

begreifen und zu würdigen. Wohl angreifbar vom Standpunkte der Begriffsphilosophie, ist es vom Standpunkte der reinen Physik aus, von dem aus nur gefragt werden konnte: erklärt die Theorie mechanisch die Dinge und die Naturvorgänge? unangreifbar. Anaxagoras Physik wurde also, wenn sie die ihr mit der Atomistik bis zu einer gewissen Grenze gemeinsamen Züge aus dieser entlehnte und zum Theil umbildete, lediglich eine Verschlechterung eines vorhandenen Systems darstellen. Man wende nicht ein, Anaxagoras habe eine Physik gebraucht, in der er den vorg unterbringen konnte. Dieser liess sich, zunächst als erster Beweger, in der Atomistik gerade so gut oder so schlecht unterbringen wie in der Homoomerienlehre. Auf die Mangelhaftigkeit dieser Lehre, die Aristoteles eingehend nachweist, s. S. 180, und auf den geradezu überraschenden Ausdruck glänzender Anerkennung für die Atomistik, die er vor allem de gen. et corr. I 8. 324b 35. 325a 1 ff. ausspricht, will ich hier nur hindeuten: man mag beide Urtheile vergleichen, um zu sehen, wie ungeheuer der Rückschritt sein würde, wenn Anaxagoras seinen gewöhnlichen Platz nach den Atomisten mit Recht einnähme, während er vor ihnen nur einen letzten versehlten und die Sache nur verschlimmernden Versuch von der Sandbank herunter zu kommen bezeichnen würde.

Aeussere Gründe gegen die von Ueberweg und Gomperz vorgenommene Umstellung liegen nicht vor. Diese könnten nur in der Chronologie liegen. Aber wie steht es hier? Ist Demokrit der Schöpfer der Atomistik, der 40 Jahre jünger war als Anaxagoras, so ist es überhaupt nicht möglich, die Lehre des Letzteren als jünger zu setzen. Ist Leukipp Demokrits Vorgänger, so liegt jedenfalls kein Grund vor ihn zeitlich mehr als zwanzig Jahre von dem Letzteren abzurücken, s. S. 174.

Will man begreifen, wesshalb der Klazomenier zwischen Demokrit einerseits und die Sophisten und Sokrates andererseits eingeschoben ist, so lese man Plat. Phād. c. 46—48. Hier findet Sokrates in Anaxagoras den einzigen, der das richtige Princip zur Erklärung des Wesens der Dinge und des Weltgeschehens aufgestellt habe, und wirft ihm nur vor, dass er mit diesem Princip nichts anzufangen gewusst habe, sondern, trotz der Anerkennung eines scheidenden und gestaltenden vovg doch noch, wie wir kurz sagen können, Physiker geblieben sei. Er stellt dann, nachdem er noch ein paar Naturphilosophen im Vorbeigehen abgethan hat, fest,

88 Ε χρήναι είς τους λόγους καταφυγόντα έν έκείνοις σκοπείν των ὄντων άλήθειαν, was in Wahrheit nichts Anderes bedeutet als den Verzicht auf jede Naturerkenntniss. Was lag nun näher, als in Anaxagoras, der allein vor Sokrates den Schlüssel der Erkenntniss schon in der Hand gehabt haben sollte, den Naturphilosophen zu sehen, der die Brücke zur Philosophie der loyot schlug, während die Atomisten den entschiedensten Materialismus lehrten und so zu Sokrates und Platon in einem unüberbrückbaren Gegensatze standen? Tiedemann sagt in seinem 1791 erschienenen Geist der speculativen Philosophie I S. 325 von Anaxagoras: ,Ihm gebührt - der Ruhm, den Mangel des Leukippischen und Demokritischen Systems durch Verknüpfung der mechanischen Philosophie mit der Anerkennung einer Bewegungsursache abgeholfen, von zweien Seiten der Weltweisheit wesentliche Besserung gegeben und gezeigt zu haben, dass alle mechanische Theorie auf Ohngötterei unausweichlich führe'. Im Banne dieser Anschauung machte man Anaxagoras jünger als Leukipp. Der letzte Grund des Irrthums liegt in der Einwirkung eines theologischen Interesses auf das historische Urtheil, das dadurch natürlich gefälscht werden musste, s. a. O. S. 327. In demselben Sinnne schreibt Tennemann Bd. I seiner Gesch. der Philosophie S. 396: Die Ursache der ersten Bewegung und Ordnung in der Welt ist die Intelligenz (vovs). Dieser Satz, durch welchen Anaxagoras ein neues Verhältniss der Welt und der Gottheit, das Verhältniss der Dependenz aufstellte, verdient als ein Zeichen grösserer Cultur der Vernunst unsere ganze Ausmerksamkeit'. Was nun diese die Welt bewegende und ordnende Intelligenz betrifft, so findet Schleiermacher Werke III 2 S. 307 in Sokrates teleologischer Naturbetrachtung (s. Zeller II S. 114) liege ,der Gedanke von einem allgemeinen Verbreitetsein der Intelligenz im Ganzen der Natur (?)4, also derselbe Gedanke, nur pseudopantheistisch gefärbt, in dessen Erfassung Tennemann das grosse Verdienst des Anaxagoras sieht.') Das konnte, ja es musste vielleicht verleiten Anaxagoras zum Vorläufer des Sokrates zu machen. Von der Kritiklosigkeit, die dazu gehört, den ,durch alle Himmel gegossnen', aber doch wieder als Stoff in den Dingen vertheilten Geist einfach für Gott zu erklären, ist Zeller natürlich weit entfernt, s. I S. 885-896, aber er lässt den Anaxagoras doch an der Stelle stehen, wohin man ihn wegen seines

<sup>1)</sup> Tennemann folgt hier durchans dem Aristoteles, s. Metaph, I 4. 984b 11ff.

weit überschätzten Einflusses auf Sokrates gestellt hatte. Was diesen Einfluss betrifft, so konnte Sokrates die Vorstellung eines unendlichen, die Welt beseelenden und alles lenkenden Wesens, — denn eine solche Vorstellung hat er gehabt (s. Zeller II 146 f.), wenn er hier auch nicht zu begrifflicher Klarheit gelangt sein mag, — ebenso gut von Anaximander haben, s. Aristot. *Phys.* III 4. 203<sup>b</sup> 10 ff.

Halle a. S.

AD. BRIEGER.

## ZU DEN PSEUDO-ARISTOTELISCHEN OECONOMICA.

Das zweite Buch der unter Aristoteles' Namen gehenden Oeconomica zerfallt bekanntlich in einen theoretischen Theil (1), in dem als die vier Arten ( $\mu \epsilon \varrho \eta$ ) der Oeconomie die  $\beta \alpha \sigma \iota \lambda \iota \varkappa \dot{\eta}$ ,  $\sigma \alpha \tau \varrho \alpha$ πική, πολιτική und ίδιωτική definirt werden, und einen historischen Theil (II), in dem an Beispielen aus der griechischen und persischen Geschichte dargethan wird, durch welche Listen sich Tyrannen, Gemeinden, Feldherren u. s. w. in financiellen Nöthen Geld zu verschaffen verstanden haben. Diese beiden, inhaltlich nur lose zusammenhängenden Theile sind zu einer äusserlichen Einheit verknüpst worden durch die überleitenden Worte am Schluss von I (§ 8): τὰ μὲν οὖν περὶ τὰς οἰχονομίας τε καὶ τὰ μέρη τὰ τούτων εἰρήκαμεν. Θσα δέ τινες των πρότερον πεπράγασιν είς πόρον χρημάτων η τεχνικώς τι διώχησαν, α υπελαμβάνομεν άξιόλογα αὐτῶν εἶναι, συναγηόχαμεν. οὐδὲ γὰρ ταύτην την ίστορίαν άχρειον ύπελαμβάνομεν είναι, έστι γαρ ότε τούτων ἐφαρμόσει (τις οίς) ᾶν αὐτὸς πραγματεύηται.

Seit Niebuhrs Aussatz vom Jahre 1812¹) wird allgemein angenommen, dass dieses zweite Buch (I und II) im 3. Jahrhundert v. Chr. geschrieben ist; nur gehen die Ansichten darüber auseinander, ob es mehr in den Ansang oder das Ende desselben gehört.²) Niebuhr stützte sich vor allem auf den eben angesührten Verbindungssatz, durch den die Personen des II. Theiles als τινές τῶν πρότερον bezeichnet werden, sür den Versasser also in eine

<sup>1)</sup> Kleine historische und philologische Schriften 1828 S. 412 ff.

<sup>2)</sup> Vgl. Susemihl Literat. d. Alexandrin. I 159 Anm. 830: "kaum früher oder später als in die zweite Hälfte des 3. Jahrhunderts". Eduard Meyer Wirthschaftl. Entwickelung des Alterthums S. 33 A. 3: "zu Anfang des 3. Jahrhunderts im Seleukidenreich unter peripatetischer Einwirkung". Was ich in Griech. Ostr. I 249¹ über die Schrift gesagt habe, ist nach den unten folgenden Darlegungen zu berichtigen.

entschwundene Vergangenheit gehören. Da nun eine der Personen ( $O\varphi \ell \lambda \alpha \varsigma$ ) nach Niebuhrs Ansatz bis 308 v. Chr. gelebt hat, andererseits der Verfasser, wie Niebuhr vermuthet, irgendwo in Kleinasien geschrieben hat, wo es nach der Abtretung durch Antiochos III. (188) keine Satrapien mehr gegeben hat, so fällt die Abfassung unserer Schrift, die nach Niebuhr für Satrapen geschrieben ist, zwischen diese beiden Daten, ist "sicher jünger als Theophrast" (gest. 287).

Man wird ohne Weiteres die Beweiskraft der Worte τινὲς τῶν πρότερον zugeben müssen: für den, der diese Worte schrieb, waren die Männer der Beispielsammlung thatsächlich Gestalten der Vergangenheit. Aber die weiteren Prämissen sind nicht einwandsfrei. Die Annahme, der Schreiber habe in Kleinasien gelebt, ist unbewiesen und unbeweisbar, wie schon Andere betont haben. Die Schicksale Kleinasiens können daher zur Datirung nicht verwendet werden. Auch glaube ich nicht, dass die Schrift 'für Satrapen'geschrieben ist, denn nach jenen Uebergangsworten soll Jedermann daraus lernen, also auch Gemeinden, Feldherren u. s. w.

Doch nicht wegen dieser mehr nebensächlichen Punkte ergreife ich das Wort, sondern wegen der Revionsbedürftigkeit der bisherigen chronologischen Bestimmung einiger der in Abschnitt II erzählten Finanzkniffe, die für die Frage der Abfassungszeit von Bedeutung sind. Man nimmt an, dass einzelne von ihnen in die Diadochenzeit gehören. So meinte Niebuhr, dass die Erpressungen des Antigenes, wie er statt Antimenes las, erst nach Perdikkas' Tode vorgefallen seien', und bei Pauly-Wissowa III Sp. 1145 (s. v. Byzantion) werden die Manipulationen der Byzantier zum Theil gar in die Zeit der Galliernoth (nach 278) verlegt. Nach meiner Ansicht lässt sich von keinem der in II gegebenen Beispiele erweisen, dass es jünger als Alexanders Tod sei; die spätesten gehören vielmehr in die Zeit Aexanders des Grossen selbst hinein. Ehe ich die Consequenzen hieraus für die obige Frage ziehe, will ich meine Ansicht begründen.

Seit Spengel nimmt man an,¹) dass in dem scheinbar ganz willkürlichen Durcheinander der Beispiele sich doch gewisse Anordnungsprincipien sachlicher Natur erkennen lassen, die freilich nicht strict durchgeführt sind: in § 6—19 werden kleinasiatische

<sup>1)</sup> Vgl. Susemihls Edition 1887, praefatio p. XIV sq.

Gemeinden behandelt, von § 23 an folgen Söldnerführer, 1) später Satrapen. Allerdings fügen sich nicht alle Beispiele diesem Schema, namentlich blieb es für Spengel anstössig, dass § 4 und 5 (Hippias und die Athener) nicht vor § 2 (Lygdamis) stehen, denn erst so würde sich die Reihenfolge 1. Mutterland, 2. Kleinasien ergeben.

Diese Schwierigkeiten heben sich wenigstens zum Theil durch die Annahme, dass die sachlichen Gruppirungen, auf die Spengel mit Recht hingewiesen hat, secundärer Art und einer chronologischen Gesammtanordnung unterworfen sind. Freilich spreche ich von einer chronologischen Eintheilung in demselben beschränkten Sinne wie Spengel von seiner sachlichen sprach, denn auch hierin ist der Verfasser nicht consequent gewesen, und er konnte es wohl auch nicht sein, da ihm die chronologische Fixirung der einzelnen Vorgänge schwerlich immer bekannt gewesen sein wird. Aber die Zeitalter, die Jahrhunderte scheint er mir doch von einander geschieden zu haben. Viele Beispiele sind freilich chronologisch unbestimmbar, namentlich diejenigen, die keine leitenden Persönlichkeiten, sondern Gemeinden nennen, wie denn auch Bockh, der ja im Staatshaushalt die Schrift eingehend verwerthet hat, über den Zeitpunkt der Maassregeln meistens schweigt. Aber so weit sie sich zeitlich sicher bestimmen lassen, zeigt die Anordnung im Grossen und Ganzen eine Beobachtung der Abfolge der Jahrhunderte. Kypselos aus dem 7. Jahrhundert steht an der Spitze (§ 1); es folgen aus dem 6. Lygdamis (§ 2) und Hippias (§ 4).2) Der folgende § 5 (Athener in Potidaea) führt mit grossem Sprunge über 430 v. Chr. als oberste Grenze hinaus zum 4. Jahrhundert hin, dem wahrscheinlich § 8 (Heraklea), sicher § 13, 14 (Maussolos und Kondalos), § 20 (Dionysios) und dann von § 22 an alle weiteren Paragraphen angehören, in denen lauter bekannte 3) Persönlichkeiten des 4. Jahrhunderts erscheinen. Die grösste Masse der Beispiele gehört hiernach dem 4. Jahrhundert an, während das 5. vielleicht ganz übersprungen ist. Innerhalb dieses 4. Jahrhunderts scheinen zum Theil die Spengelschen Gesichtspunkte maassgebend gewesen zu sein, und dadurch erklären sich vielleicht auch einige

<sup>1)</sup> Ich würde auch schon § 22 (Kallistratos) dazurechnen.

So heben sich unter dem chronologischen Gesichtspunkt die oben erwähnten Bedenken Spengels.

Abgesehen von Εὐαίσης (§ 32) und Σταβέλβιος (? § 40), die aber auch ins 4. Jahrhundert gehören werden.

der chronologischen Sprünge. Freilich mag auch die Abhängigkeit von den excerpirten Quellen gelegentlich die Reihenfolge bestimmt Aber auch im 4. Jahrhundert kommt doch wieder das chronologische Moment, wie mir scheint, darin zum Ausdruck, dass die Zeitgenossen Alexanders des Grossen zusammengefasst und an den Schluss der Schrift gestellt sind: Φιλόξενος (§ 31), Κλεομένης') (§ 33), 'Αντιμένης (§ 34), 'Οφέλας (§ 35). Damit war das Büchlein ursprünglich zu Ende, denn wie schon Susemihl (praef. p. XVI 36), zwar von anderen Erwägungen ausgehend, richtig bemerkt hat, sind die folgenden §§ 36 bis 41 als Nachtrag aufzufassen. Ob schon Pythokles (§ 36) dazu gehört, kann zweifelhaft sein (s. S. 196); aber von § 37. 38. 39 und 41 (Chabrias, Antimenes, Kleomenes und Dionysios) steht es fest,2) da dieselben Personen schon vorher in § 25, 34, 33 und 20 behandelt worden sind. Aeusserlich erweisen sich diese Erzählungen auch dadurch als Nachträge, dass die Personen hier ohne Herkunft und Titel aufgeführt sind. Die Beispielsammlung beginnt also mit Kypselos und schliesst mit Zeitgenossen Alexanders des Grossen.

Dass der Stoff im Grossen und Ganzen chronologisch geordnet sei, ist mir hiernach wahrscheinlich. Wieweit das im Einzelnen durchgeführt ist, bedarf noch weiterer Untersuchungen.<sup>3</sup>) Doch unabhängig von dieser Hypothese steht die Thatsache, die sich mir unter dem chronologischen Gesichtspunkt ergeben hat, fest, dass die Zeitgenossen Alexanders an den Schluss gestellt sind, und diese haben wir uns nun als die, soweit nachweisbar, jüngsten Beispiele der Sammlung einzeln zu betrachten. Ich gehe dabei etwas genauer auf diese Personen ein, da unsere Quelle für die Zeitgeschichte Alexanders, wie mir scheint, noch nicht bis auf den Grund ausgeschöpft worden ist.

Der Einschub des Eĉatoŋs (§ 32), der wohl der letzten Perserzeit angehören mag, wird durch die Nachbarschaft des Kleomenes, der gleichfalls Satrap von Aegypten war, zu erklären sein.

<sup>2)</sup> Natürlich muss dann auch § 40 (Σταβέλβιος) ein Nachtrag sein.

<sup>3)</sup> Es scheint mir nicht ausgeschlossen, dass die Maassregeln der Byzantier, die in § 3 zwischen Lygdamis und Hippias erzählt werden, wirklich ins 6. Jahrhundert zu setzen sind. Bei der Bestimmung über die Wechslerbanken scheint auch Böckh (Staatshaush. I³ 697) an die älteren Zeiten, wenigstens das 5. Jahrhundert, gedacht zu haben, wenn er zur Erklärung auf das eiserne Geld hinweist. Vgl. Head hist. num. p. 229.

- 1. Φιλόξενός τις Μακεδών Καφίας σατφαπεύων (§ 31). Es begegnen in dieser Zeit mehrere Φιλόξενοι in öffentlichen Stellungen. Ich hebe hier nur folgende hervor:
- a) Ein Philoxenos wurde 331 von Alexander zum obersten Steuerdirector in Asien diesseits des Taurus ernannt. Arrian Anab. III 6, 4.
- b) Ein Φιλόξενος Μακεδών forderte 324 von den Athenern die Auslieferung des Harpalos. Vgl. Hyperides I 8 und 21. Paus. II 33, 4.
- c) Kurz vor Alexanders Tode führte ein Φιλόξενος von Karien aus nach Babylon dem König ein Heer zu. Arrian Anab. VII 23, 1. Vgl. 24, 1.
- d) Ein Philoxenos erhielt 321 von Perdikkas die Satrapie Cilicien. Iust. XIII 6, 16. Vgl. Reitzenstein Frgm. Vat.

Droysen, der die Angabe unserer Oeconomica nicht verwerthet hat, hat diese vier für eine und dieselbe Persönlichkeit gehalten (vgl. Index z. Diadoch.), ähnlich auch Köhler (Sitz. Berl. Acad. 1890, S. 578 A. 1). Ich möchte vielmehr zwei Männer unterscheiden und a und b, andererseits c und d für identisch halten. Zur Begründung kurz folgendes. Dass der Steuerdirector von Asien der geeignete Mann war, mit der Verfolgung des Harpalos beauftragt zu werden, liegt auf der Hand; dagegen würde es kein Avancement für ihn gewesen sein, Satrap von Karien zu werden (s. S. 195). Von diesem Finanzbeamten (a, b) scheide ich daher den Philoxenos (c), der 324/3 die Truppen aus Karien nach Babylon führte. Dass dieser der Satrap von Karien war, steht, wie mir scheint, zwischen den Zeilen bei Arrian Anab. VII 23, 1: ἡκε δὲ αὐτῷ καὶ Φιλόξενος στρατιάν άγων άπο Καρίας και Μένανδρος έκ Αυδίας άλλους, denn der neben ihm genannte Mévardoog war der Satrap von Lydien. Ich sehe daher in der ganz einzig dastehenden Angabe unserer Oeconomica, die den Philoxenos direct als Kaplag σατραπεύων bezeichnen, eine bemerkenswerthe Uebereinstimmung mit unserer besten Quelle. Für die Geschichte aber ergiebt sich als wahrscheinlich, dass nach dem Tode der Ada, die Alexander zunächst als Fürstin von Karien belassen hatte, eben unser Philoxenos Satrap des Landes geworden ist, während nach Droysens Vermuthung (II 1, S. 29) derselbe Asandros die Satrapie schon damals erhalten haben sollte, der sie dann sicher von 323 an gehabt hat.

Dass dieser Karische Satrap derselbe Mann ist, der 321 Cilicien

erhielt (d), ist zwar nur eine Vermuthung, aber Folgendes spricht vielleicht dafür. Das Reitzensteinsche Fragmentum Vaticanum aus Arrians τὰ μετ' 'Αλέξανδρον nennt den cilicischen Philoxenos ένα τῶν ἀφανῶν Μακεδόνων.') Erinnert das nicht merkwurdig an das Φιλόξενός τις Μακεδών der Oeconomica? Niebuhr S. 415°) wollte zwar aus diesem TIG schliessen, dass diese Worte lange Zeit nach dem Tode des Philoxenos geschrieben sein müssten. Dieser Schluss ist aber auf keinen Fall zwingend, auch wenn man die Identität mit dem Cilicier nicht zugiebt, denn in dem rig könnte z. B. ein Hinweis darauf liegen, dass es damals ehen mehrere Männer dieses Namens in hohen Stellungen gab, oder auch darauf, dass es nicht etwa der dem griechischen Volke durch den Harpalosprocess bekannte Philoxenos sei. Angesichts des Fragmentum Vaticanum ist es nun aber sehr verlockend, in dem vic eine Andeutung auf seine nicht vornehme Geburt (agarns) zu sehen und damit die beiden Männer zu identificiren. Ist dies richtig, so erweist sich unser Verfasser auch in diesem Punkt als gut orientirt und wiederum in Uebereinstimmung mit der besten Quelle.

Historisch ist es nicht ohne Interesse, dass wir nach obiger Deutung des Namens durch die Oeconomica eine Nachricht über die Ausbeutung der Unterthanen durch Philoxenos als Karischen Satrapen erhalten. Das gehört offenbar in die Zeit, als Alexander im fernen Indien weilte, und man allmählich zu hoffen anfing, er werde nicht wiederkehren. Dass damals die Satrapen in dieser Voraussicht zum Theil in schamlosester Weise Gelder erpressten und Söldner warben, um eventuell zum Staatsstreich bereit zu sein, wird von den Autoren überliefert, ebenso, dass Alexander bei seiner Rückkehr (324) ein strenges Strafgericht über viele von ihnen ergehen liess. Verglichen mit dem, was wir von anderen Satrapen hören, ist freilich die finanzielle Manipulation, die die Oeconomica von Philoxenos erzählen, harmlos genug, und wenn er nichts Schlimmeres gethan hat, begreifen wir, dass ihm die königliche Huld erhalten geblieben ist, wie wohl aus jener militärischen Commandirung hervorgeht.

Köhlers Vorschlag (a. a. O.), τῶν ἐπιφανῶν oder τῶν ⟨ούκ⟩ ἀφανῶν zu verändern, hat mich nicht überzeugt. Gerade die niedrige Geburt verdiente hervorgehoben zu werden, nicht die vornehme, die die übliche Voraussetzung für solche Stellen war.

<sup>2)</sup> Vgl. auch Susemihl praef. S. XI.

2. Κλεομένης 'Αλεξανδρεύς Αλγύπτου σατραπεύων (§ 33). Nur an dieser Stelle wird Kleomenes als 'Αλεξανδρεύς bezeichnet. Arrian III 5, 4 nennt ihn ἐχ Ναυχράτιος. Beide Angaben sind durchaus mit einander verträglich, und dass er, der im Auftrage des Königs den Ausbau Alexandrias geleitet hatte, hier das Bürgerrecht erhielt, ist eigentlich so selbstverständlich, dass man es vermuthen könnte, wenn es hier nicht ausdrücklich gesagt wäre. Die Oeconomica zeigen sich also auch hier wieder sehr gut orientirt.

Dieser Kleomenes war zwar 331 von Alexander nur zum Verwalter der 'Αραβία') und zum Obersteuereinnehmer Aegyptens eingesetzt worden (Arrian Anab. III 5, 4), er hatte sich aber einige Zeit danach — wohl als Alexander im fernen Osten weilte — zum Satrapen gemacht,²) und ist auch von Alexander nachträglich bestätigt worden, wiewohl diese Concentrirung der Verwaltung in einer Hand der ursprünglichen Ordnung Aegyptens durch Alexander stracks zuwiderlief. Vgl. Arrian Anab. VII 23, 6—8 und Arrian Succ. § 5 (ὁ ἐξ ᾿Αλεξάνδρου τῆς σατραπείας ταύτης ἀρχὴν τεταγμένος). Vgl. auch Demosth. c. Dionysod. § 7 und Paus. 1 6, 3.

Die Oeconomica befinden sich mit diesen Quellen durchaus in Uebereinstimmung, indem sie ihn als σατραπεύων bezeichnen. Zugleich folgt daraus, dass die hier von ihm berichteten Betrügereien in die letzten Jahre Alexanders gehören, denn nach Ale-

2) Ich schliesse mich oben den richtigen Darlegungen von Niese I 196 (und 185) an, der eine wirkliche Satrapie des Kleomenes annimmt, während Droysen II 1, 25 meinte, dass er "ungenau" als Satrap bezeichnet werde.

<sup>1)</sup> Man pflegt diese ἐΑραβία auf das östliche Delta zu beschränken; ob mit Recht, ist mir zweiselhast geworden. ᾿Αραβία nannte man in der Ptolemäerzeit und auch später, nicht nur das östliche Delta, sondern auch das ganze Wüstengebiet auf dem östlichen Niluser in der ganzen Ausdehnung Aegyptens von Norden bis Süden. So wird es auch hier zu verstehen sein, weil sonst dies für den Handel wichtige Gebiet bei der Ordnung Alexanders ganz unberücksichtigt geblieben wäre. Ich möchte daher in Kleomenes den ältesten uns bekannten ἀραβάρχης sehen. Dass Alexander ihm auch die Eintreibung der sämmtlichen Steuern der Gaue unterstellte, hat mit der Arabarchie als solcher nichts zu thun, vgl. Griech. Ostraka I 350. Die Bezeichnung dieser Ἦραβία als ἡ πρὸς Ἡρώων πόλει (Arr. Anab. III 5, 4) will nur dies Gebiet von dem grossen Arabien unterscheiden. Arrian Succ. § 5 nennt dasselbe: ὅσα τῆς Ἦραβων γῆς ξύνορα Αἰγύπτω. — Entsprechend deute ich auch die Λιβύη, die dem Apollonios unterstellt wird. Vgl. Ostr. I 598 Anm.

xanders Tode wurde er zum ἔπαρχος des neu ernannten Satrapen Ptolemaios degradirt (Arrian Succ. § 5).

3. ἀντιμένης Ῥόδιος ἡμιόδιος (?) γενόμενος ἀλεξάνδρου (§ 34). Die Annahme von Niebuhr, dass in diesem Antimenes vielmehr Antigenes, der Führer der Argyraspiden zu erkennen sei, ist schon von Göttling und Lewis, wie ich aus Bückhs Zustimmung ersehe, widerlegt worden. Mir sind jene Ausführungen hier nicht zugänglich. Für mich ist entscheidend, dass Antigenes als Rhodier, also Hellene, niemals das Commando über die makedonischen Kerntruppen bekommen hätte. Man braucht nur Diod. XVIII 60 zu lesen, wo sich der Grieche Eumenes gerade diesem Corps gegenüber als ξένος fühlt. Vgl. auch Nepos Eumenes 7.

Wir haben also einen sonst nirgends erwähnten Mann mit Namen Antimenes vor uns, der früher ἡμιόδιος (?) ᾿Αλεξάνδρου gewesen war — denn das bedeutet der Aorist γενόμενος — und dann in Babylonien die hier erzählten Einnahmequellen eröffnete. In welcher Stellung er letzteres that, wird hier ebensowenig angegeben, wie im folgenden Paragraphen bei ᾿Οφέλας.

Was mag nun in dem offenbar corrumpirten nucotios stecken? Die bei Susemihl angeführten Conjecturen befriedigen mich ebensowenig wie ihn. Ich wage eine neue und schlage vor: ἡμεροδρόμος ,der Courier'. Zur Empfehlung meiner folgenden Grunde verweise ich auf die olympische Inschrift des Βασιλέως 'Αλε[ξάνδρου] ήμεροδρόμας και βηματιστής τῆς Ασίας Φιλωνίδης κτλ. (Dittenberger Syll. 12 115). Für meine Conjectur spricht erstens, dass sie sich paläographisch begreifen lässt. Hier wie häufig mögen private Abschriften mit ihrer Cursive und ihren Abbreviaturen die Tradition beeinflusst haben; aus einem ημεροδ konnte leicht ημειοδ verlesen und dies, als nucoo aufgefasst, dann faute de mieux in ήμιόδ(ιος) aufgelöst werden. Zweitens spricht dafür die Hinzufügung des Königsnamens, der wie in der Inschrift auch bei Paus. VI 16, 5 ('Αλεξάνδρου δε ήμεροδρόμος του Φιλίππου), also wohl regelmässig mit diesem Amtsnamen verknüpft ist. Ein solcher Courier stand im persönlichen Dienst des Königs und überragte als ,Courier des und des Königs' weit die Couriere der Satrapen und Endlich lassen sich die von Antimenes hier erzählten Amtshandlungen von einem Collegen jenes Philonides gut begreifen. Auch Antimenes mag vom Courierdienst aus zu einer ähnlichen Stellung gekommen sein wie Jener, der βηματιστής τής 'Aσίας geworden

war. Seine Thätigkeit ist nicht auf Babylon beschränkt, sondern er kann auch den Satrapen anderer Provinzen Befehle zukommen lassen (§ 34 und 38). Der eine Erlass bezieht sich auf die 3η-σαυρούς τοὺς παρὰ τὰς ὁδοὺς τὰς βασιλικάς: also waren wohl die königlichen Strassen und Poststationen ihm unterstellt, und wir werden daran erinnert, dass Alexanders βηματισταί Bücher über die σταθμοί ᾿Ασίας und ähnliches geschrieben haben (vgl. Script. hist. Alex. p. 134 ff.). Auch die Einführung einer δεκάτη τῶν εἰσαγομένων liesse sich mit einer solchen Stellung vereinigen; die Schaffung der Sclavenassecuranz mag mit den Recherchen nach den entlaufenen Sclaven und so mit einer polizeilichen Aufsicht über die Strassen zusammenhängen. — Aehnlich wie ich scheint Keil das Amt des Antimenes aufgefasst zu haben, wenn er statt ἡμιόδιος zweifelnd ἐπὶ ὁδῶν vorschlägt. Mir ist nach obigem die Lesung ἡμεροδρόμος sehr wahrscheinlich.

Was nun den Zeitpunkt der von Antimenes berichteten Manipulationen betrifft, so liegt es auch hier nahe, an die Zeit von Alexanders Abwesenheit zu denken, so in § 34 (zweite Erzählung) und § 38. Das ἄνευ τοῦ βασιλέως beziehe ich eben auf den abwesenden Alexander. Dagegen lässt sich die in § 34 an erster Stelle erzählte Geschichte vielleicht genauer in die Zeit kurz vor Alexanders Tod, etwa 324/3 setzen. Denn dieser grosse Conflux von Satrapen und Truppen, von Gesandten und Künstlern und Geschenkbringern, den Antimenes hier erwartet, entspricht ganz dem Bilde, das unsere Quellen von dem regen Leben in Babylon nach der Rückkehr des Königs aus dem Osten entwerfen.¹)

 Oφέλας 'Ολύνθιος (§ 35). Niebuhr hat in ihm den 'Οφέλας aus Pella gesehen, der später Herr von Kyrene wurde

<sup>1)</sup> Zu den Satrapen und Truppen, vgl. z. B. Philoxenos und Menander (s. S. 191) und Peukestas: Arrian Anab. VII 23, 1. Zu den Geschenken, vgl. Diod. XVII 113, 1. Die zahlreichen Gesandtschaften sind bekannt genug. Die Worte über die Künstler: τεχνίταε κλητούς άλλους τοὺς άγοντας καὶ ἰδὶα ἐπιδημοῦντας mūssen gründlichst verderbt sein. Vielleicht: τεχνίτας κλητούς τε πρὸς τοὺς ἀγῶνας καὶ ἰδὶα ἐπιδημοῦντας? Künstler, die zu den bevorstehenden Agonen bestellt waren und solche, die auf eigenes Risico kamen? Thatsächlich sind zwar keine Agone damals gefeiert worden, aber das erklärt der unvermuthete Tod des Hephaestion. Dass man nach der Rückkehr des Königs glänzende Feste in Babylon erwartete, lag sehr nahe. — Das πάλν am Anfang der nächsten Geschichte hat in einer derartigen Sammlung keine zeitbestimmende Kraft.

und 308 gestorben ist. Auch Niese I 216 neigt dieser Identificirung zu. Das Richtige hat schon Droysen gesagt (II 2, 91): "Ophelas der Olynthier, der Oecon. II 36 erwähnt wird, ist eben nicht der Pelläer. Wir kennen diesen Olynthier weiter nicht. Den Oeconomica zu Folge hat er im Athribitischen Gau, also im südlichen Delta Aegyptens, Erpressungen verübt. In welcher Stellung er das gethan, ist nicht ersichtlich. Zu den im Jahre 331 von Alexander Eingesetzten gehört er nicht. Einen Anhaltspunkt für die Datirung kann ich in der Erzählung nicht finden. Nur das ist mir wahrscheinlich, dass diese Erpressungen in die Zeit fallen, in der Kleomenes am Ruder war, nicht aber in die Zeit nach Alexanders Tode, in der der Lagide durch eine gerechte Regierung das Land wieder zu heben suchte. So wird auch diese Geschichte in die letzten Jahre Alexanders fallen.

5. Was endlich den Pythokles in § 36 betrifft, so wissen wir von ihm nur, dass er 318 hingerichtet worden ist. Wann er den Athenern den hier erzählten Rath gegeben hat, ist unbekannt. — Wie schon oben (S. 190) bemerkt wurde, ist vielleicht schon dieser Paragraph (mit Susemihl) als Nachtrag zu betrachten: er unterbricht sonst die sachliche Zusammenstellung der Untergebenen des Alexander. Freilich thut das auch  $E\dot{v}\alpha i\sigma\eta\varsigma$  in § 32, und so lasse ich die Frage offen. Wie dem auch sei, es bleibt dabei, dass die Zeitgenossen Alexanders den Schluss machen.

Die Untersuchung der jüngsten Beispiele hat zu dem Resultat geführt, dass sie, soweit sie überhaupt bestimmbar sind, bis nahe an den Tod Alexanders heranreichen, aber nicht darüber hinausgehen.

Dieser neue Thatbestand erfordert eine Revision der bisher geltenden Ausicht über die Entstehung unseres Schriftchens. Wer will glauben, dass unser Autor, wenn er wirklich — um den Durchschnitt der modernen Ansätze zu nehmen — um 250 v. Chr. geschrieben hat, sich beim Zusammensuchen der Beispiele ängstlich an die durch Alexanders Tod auch in der Litteratur gezogene Grenze gehalten und principiell alle Beispiele aus der Diadochenzeit abgelehnt habe, wiewohl diese Zeit der leidenschaftlichsten Interessenkämpfe ganz besonders reich an solchen Rechtsbeugungen gewesen ist? Nach bewährten methodischen Grundsätzen') wird man aus

<sup>1)</sup> Vgl. A. v. Gutschmid Kleine Schriften 1 7 f.

197

dem obigen Thatbestande vielmehr den Schluss ziehen müssen, dass die Beispielsammlung bald nach Alexanders Tode zusammengestellt worden ist. Hiergegen scheint allerdings die Thatsache zu sprechen, dass für den Schreiber der Worte rives ruv πρότερον in § 8 die Männer der Beispielsammlung schon der fernen Vergangenheit angehören (s. oben S. 187f.). Dieser Widerspruch löst sich durch die Annahme, dass der ursprüngliche Beispielsammler und der Schreiber jener Worte zwei verschiedene Personen sind, von denen der erste bald nach 323, der andere meinetwegen um 250 geschrieben hat. Dieser Annahme ist schon von den Früheren, namentlich von Göttling, vorgearbeitet worden durch den Nachweis, dass die oben am Eingang charakterisirten beiden Theile, der systematische und der historische, zwei ganz disparate Schriften sind, die auf einander gar keine Rücksicht nehmen.1) Ich stelle somit die These auf, dass der Verfasser der vorliegenden Schrift eine Beispielsammlung aus der Zeit nach Alexanders Tode benutzt hat.

Unser Büchlein mag daher etwa auf folgende Weise entstanden sein. Bekanntlich hat Aristoteles einmal im Colleg den Gedanken hingeworfen, man solle sammeln, was hier und dort über die Künste erzählt werde, durch welche es Manchen geglückt sei sich Geld zu verschaffen.<sup>3</sup>) Es gab damals also eine solche Beispielsammlung der Chrematistik noch nicht; Aristoteles waren aber bei seiner Lectüre mehrere Fälle aufgestossen, wie er ja auch selbst in den Politica gelegentlich einzelne Beispiele gebracht hat.<sup>3</sup>) Diesen Gedanken hat ein themadurstiger Schüler aufgegriffen und hat, vielleicht noch bei Lebzeiten des Aristoteles, die "Ursammlung" hergestellt. Mehrere Decennien später, im 3. Jahrhundert, kam diese Sammlung einem Peripatetiker in die Hand, der sich mit der Theorie der Oeconomie abquälte. Vielleicht um seinen trockenen Definitionen einen grösseren Leserkreis zu sichern, excerpirte er mit der den Alten eigenenen Ungenirtheit diese Vorlage und verband sie mit

 Aristot. Polit. 1 1259° 3 ff.: Ετι δε και τὰ λεγόμενα σποράδην, δι άν Επιτετυχήκασιν Ενιοι χρηματιζόμενοι, δεί συλλέγειν.

<sup>1)</sup> Vgl. Susemihl, praef. S. XVI A. 40. Es ist hier auf die verschiedene Disposition der beiden Theile hingewiesen, und darauf, dass im zweiten Theil keine Beispiele für die ίδιῶται, die vierte Rubrik des ersten Theiles, gegeben sind.

<sup>3)</sup> Vgl. Spengel Abh. Münch. Acad. XI 125.

seiner Arbeit nur oberstächlich durch jene oben (S. 187) citirte Uebergangsphrase.

Ueber die Arbeitsweise dieses jüngeren Redactors wird sich kaum etwas Sicheres feststellen lassen, da seine Vorlage, die Ursammlung, uns unbekannt ist. So viel aber dürfte wahrscheinlich sein, dass die oben besprochene Anordnung der Geschichten Eigenthum des Ursammlers ist, zumal sie mit der Disposition des öconomischen Theiles (I) in gar keiner Beziehung steht. Ebenso werden auch die Nachträge (§ 36 ff.) schon in der Ursammlung als Nachträge gestanden haben, denn sie stammen offenbar aus ganz ähnlichen Quellen wie die früheren, während der spätere Peripatetiker, wenn er sich die Mühe genommen hätte, noch weitere Beispiele hinzuzufügen, doch vielleicht auch aus der Diadochenzeit etwas gebracht hätte.

Dagegen bleibt es unsicher, wie weit der Redactor seine Vorlage beim Ausschreiben verändert hat. Möglich, dass er stark gekürzt hat, und dass die ungeschickte, oft liederliche Form der Erzählung auf sein Conto zu schreiben ist, während der Ursammler, der mühevoll die einzelnen Geschichten zusammengesucht und geordnet hatte, grössere Sorgfalt auch auf die Darstellung verwendet haben mag. Wie ungeschickt die Erzählungen sind, tritt namentlich da hervor, wo Parallelen aus Polyän oder Anderen vorliegen; oft wird die Pointe erst durch Vergleichung mit Polyän, der meist besser erzählt, verständlich. Es ist nicht ausgeschlossen, dass die Erzählungen der Ursammlung den polyänischen mehr geähnelt haben, als die uns heute in den Oeconomica erhaltenen.

Für uns Historiker gewinnt die Beispielsammlung (II) dadurch an Interesse, dass sie in ihrem Kern auf einen Zeitgenossen Alexanders zurückgeht. Was sie über zeitgenössische Persönlichkeiten 1) sagt, hat sich oben als durchaus zutreffend erwiesen. In ihren Grundgedanken werden die hier berichteten Erpressungen zwar auch bei den Alexanderhistorikern gestreift, insofern diese von Uebergriffen der Satrapen u. s. w. während der Abwesenheit Alexanders sprechen, aber das Detail findet sich bei keinem Alexanderhistoriker und hat wohl auch bei keinem gestanden, da diese nur selten Details bringen,

<sup>1)</sup> Niebuhrs Ansicht, dass man nicht gewagt haben würde, solche Dinge von Zeitgenossen zu erzählen, kann ich nicht beipflichten. Was riskirte denn ein junger griechischer Litterat, wenn er die allgemein bekannten Uebelthaten eines Kleomenes und Anderer nacherzählte?

zu denen Alexander nicht in irgend welche Beziehungen getreten ist.¹) So werden auch diese Paragraphen der Oeconomica nicht aus einem Alexanderhistoriker geschöpft sein. Vielleicht braucht man für sie überhaupt keine schriftliche Quelle anzunehmen, da diese Dinge wohl lebhaft bei den Zeitgenossen besprochen wurden.²) Man vergleiche z. B., was die Oeconomica von Kleomenes berichten, mit dem, was Demosthenes c. Dionysod. § 7 darüber zu erzählen weiss.

Die Frage nach den Quellen der Beispielsammlung ist bisher. soweit ich sehe, wenig behandelt worden. Eine genauere Untersuchung wäre sehr erwünscht. Ob man dabei zu bestimmten Namen kommen wird, ist mir zweifelhaft, aber auf die Namen kommt's auch weniger an als auf die Art der Quellen. Gelegentlich sind die Erzählungen unseres Büchleins ohne Weiteres verworfen worden. weil sie in einer "Anecdotensammlung" stehen.") Nach dem, was ich bisher namentlich durch Vergleichung mit Polyan darüber beobachten konnte, glaube ich vielmehr, dass die Erzählungen der Oeconomica nur zum einen Theil ,Anecdoten' sind, denen es unter Missachtung der historischen Genauigkeit nur auf die Pointe ankommt, zum anderen Theil aber historische Begebenheiten enthalten. Die letzteren, die dadurch nicht schlechter werden, dass sie zwischen Anecdoten stehen, werden vom Ursammler aus historischen Werken geschöpft sein, und ich sehe nicht ein, warum er nicht auch gute Werke wie Ephoros, Theopomp, Deinon 1) u. ä. benutzt haben soll; die ersteren mögen schon in Strategemen- und Apophthegmensammlungen und anderen Excerptoren (Taktikern) gestanden haben oder gar als echte Anecdoten auch mündlich tradirt sein.

Genauer werden daher nur die Uebelthaten derer erzählt, die Alexander bestraft hat. Solche Bestrafungen standen in den Ephemeriden.

Durch die in immer grösseren Massen zurückströmenden Veteranen müssen solche Geschichten herumgekommen sein,

Vgl. z. B. Melber in seinen gründlichen Untersuchungen "Ueber die Quellen und den Werth der Strategemensammlung Polyäns" S. 465 ff.

<sup>4)</sup> Bezugnehmend auf die Ausführungen von Melber (A. 3) vermuthe ich z. B., dass Deinon die gemeinsame Quelle ist für Oecon. § 24, 1 und Polyān VII 21, 1, während Melber wegen der Uebereinstimmung mit den Oeconomica und nur deswegen gerade diesen Paragraphen aus der Deinongruppe herauslöst und "als aus einer geringwerthigen Sammlung anecdotenhaften Charakters stammend" betrachtet. Warum soll der Ursammler dies nicht aus Deinon geschöpft haben?

# 200 U. WILCKEN, ZU DEN PSEUDO-ARIST. OECONOMICA

Möglichkeit, dass durch den Ursammler auch gute historische Quellen excerpirt sind, scheint mir unbestreitbar, und ich wurde erst kürzlich wieder in einem Falle zu dieser Annahme gedrängt, als ich den Nachweis führen konnte, dass die jüngst gefundene Stele des Nektanebos II. aus Naukratis eine überraschende Bestätigung zu Oecon. § 25 (1351° 10 ff.) bietet.¹) Es wird daher Aufgabe der Quellenkritik sein, für jeden einzelnen Fall zu untersuchen, welche von beiden Quellenarten anzunehmen ist.

Würzburg.

ULRICH WILCKEN.

<sup>1)</sup> Vgl. Ermans Aussatz über die Naukratisstele nebst meinen Zusätzen im neuesten Hest der Zeitschrift für ägyptische Sprache (XXXVIII).

# DIE DIOCLETIANISCHE REICHSPRAEFECTUR.

Das für die Imperatorenversassung ebenso wichtige wie eigenartig geordnete Institut der praesecti praetorio ruht bekanntlich, trotz seines militärischen Charakters, auf dem die republikanischen Ordnungen beherrschenden System der zweistelligen Collegialität in dem vollen Sinne des Wortes, so dass eine Geschäststheilung nicht stattsindet, sondern normal die beiden Collegen gemeinschastlich handeln, wenn gleich, wo der eine sehlt oder behindert ist, der andere besugt ist, allein zu amtiren. Im Gegensatz dazu ist in dem späteren Kaiserregiment die Sammtverwaltung in die Verwaltung mit getheilter Competenz übergegangen; und es soll weiterhin entwickelt werden, wie dieser Prozess sich vollzogen hat. Indesshaben sich von der einheitlichen Verwaltung auch nach ihrem Abkommen noch Spuren erhalten.

- 1. Wie es nach der Reichstheilung keinen technischen Ausdruck für den unter Sonderherrschaft stehenden Reichstheil giebt, so giebt es auch keinen technischen Ausdruck für den präfectorischen Sprengel.<sup>2</sup>) Aehnlich wie die Reichstheile als partes. Orientis und partes Occidentis bezeichnet werden, werden auch die Präfecten und die Präfecturen unterschieden, worauf wir weiterhin zurückkommen.
- 2. In der Titulatur der Präsecten sehlt die Sprengelbezeichnung durchgängig bis auf Iulianus<sup>2</sup>); in den Inschristen wie in den kaiserlichen Erlassen wird sie erst von da an gesunden.<sup>4</sup>) Dass-

<sup>1)</sup> Vgl. mein röm. Staatsrecht 2, 866.

<sup>2)</sup> Diocecesis im C. Th. 16, 4, 4 ist keine Instanz; die Verordnung ist aneinen Stadtpräsecten gerichtet und die Inscription sehlerhaft.

<sup>3)</sup> Noch in den stadtrömischen Inschriften des Sallustius CIL. VI 1729und 1764, von denen die erste im Jahre 364 gesetzt ist. Ich habe daraufschon in den mem. dell' Instituto 2, 301 aufmerksam gemacht.

<sup>4)</sup> Sie erscheint zuerst unter Iulian 362/3 in der Inschrist von Concordia (CIL, V 8987: disponente Claudio Mamertino v. c. per Italiam et Inlyricum

bei den Hauptpräsecturen in gewissem Sinne die Sprengelbezeichnung auch später ausgeschlossen bleibt, wird weiterhin (S. 209) gezeigt werden.

3. Die präsectorischen Erlasse werden, wie die kaiserlichen, der Regel nach aus die Namen aller zur Zeit im Gesammtreich sungirenden gestellt. So sind gesast die Edicte zweier Präsecten unter Constantinus und Licinius im Donatistenprocess<sup>1</sup>); dreier unter Honorius und Theodosius II.<sup>2</sup>); zweier oder dreier unter Theodosius II. und Valentinian III.,<sup>3</sup>) mindestens zweier noch unter Leo und Glycerius.<sup>4</sup>)

Der bei diesem Institut, der βασιλεία ἀπόφφυρος,<sup>5</sup>) leitende Gedanke der kaiserlichen Stellvertretung kommt noch ein halbes Jahrtausend nach der Gründung der augustischen Monarchie hierin zu seinem, wenn auch nur formalen Ausdruck.

Die Verwaltungstheilung ist in die Präsectur eingesührt worden in Folge des Auskommens der Verwaltungstheilung im Sammtregiment. Zur Beantwortung der Frage, wie die Präsectur gegenüber dem Sammtregiment mit getheilter Verwaltung geordnet worden ist, erscheint es zweckmässig, zunächst die Fälle des derartigen

- : <del>:</del>

praefecto praetorio), dann in den Verordnungen lulians (C. Th. 1, 16, 5) und Valentinians I. (C. Th. 7, 13, 5. 11, 11, 1. 13, 10, 4).

<sup>1)</sup> Im Anhang zum Optatus p. 212 der Wiener Ausgabe: epistulae praefectorum praetorio . . . Petronius Ammianus et [lulius] Iulianus Domitio Celso vicario Africae (ergănzt nach der von denselben Präfecten den beiden Kaisern gesetzten luschrift ClL. III 13734). Bei Optatus ist der Name des Licinius aus dem Text entfernt.

<sup>2)</sup> Erlass vom Jahre 418 aus Ravenna (Hänel corp. leg. p. 229): exemplar edicti lunii Quarti Palladii (Präfect von Italien), Monaxii (Präfect des Orients) et Agricola iterum (nach dem zugehörigen Kaisererlass Präfect von Gallien) praefecti praetorio edixerunt. Die Genitive sind Schreiberversehen.

<sup>3)</sup> Erlass vom Jahre 434 (Hänel a. a. O. p. 247): διάταγμα τῶν ἐπάρχων ῶστε μὴ ἀναγινώσκεσθαι τὰ Νεστορίου· Φλάβιος Ανθέμιος Ἰσίδωρος (Präfect des Orients), Φλησβάσσος (vielleicht Fl. Bassus, etwa Präfect von Italien) καὶ Φλάβιος Σιμπλίκιος Ἡγγῖνος (Präfect des orientalischen Illyricum C. Th. 6, 28, 5) οἱ ἔπαρχοι λέγουσεν.

<sup>4)</sup> Erlass vom Jahre 473 aus Rom (Hänel s. a. O. p. 260): Foliz (Flavius?) Himolco pp. (in der Adresse des Rescripts von Glycerius Himolco v. c. pr. pr. Italiae) Dioscurus Aurolianus Protadius (vermuthlich die Präsecten Galliens und des Ostreichs alle oder zum Theil) vv. cc. pp. dd. (— dicunt).

<sup>5)</sup> Eunapius vit. Proaeresii p. 86 Boiss. Zosimus 2, 32: ἀρχὴ δευτέρα μετὰ τὰ σκῆπτρα νομιζομένη.

unbestritten anerkannten Sammtregiments übersichtlich zusammenzustellen, wobei die concurrirenden Caesaren so wie die illegitimen Regierungen (einschliesslich der Wirren vom Tode des Constantius 306 bis zu der Katastrophe des Maximinus 313) unberücksichtigt bleiben können.

Diocletian und Maximian 286—305.

Constantius I. und Galerius 305. 306.

Constantinus I. und Licinius 313—323.

Constantinus II., Constantius II., Constanti 337—340.

Constantius II. und Constans 340—350.

Valentinianus I. und Valens 364 fg.

Von da an ist die administrative Zweitheilung ein für allemal maassgebend, selbst wenn mehr als zwei Augusti vorhanden sind. Als Valentinian I. im Jahre 367 seinen minderjährigen Sohn Gratianus als dritten Augustus oder für das Westreich als zweiten einsetzte, hat dies auf die Verwaltung desselben keinen Einfluss gehabt, sondern ist behandelt worden wie die Sammtherrschaft der früheren Kaiserzeit mit Sammtverwaltung unter Ausschluss der Sprengeltheilung.¹) Voraussichtlich also haben diese Creirungen auf die Präfectur keinerlei Einfluss geübt und es begegnet auch meines Wissens nirgends dagegen eine Instanz.

Für die Gestaltung der Präsectur unter den bezeichneten Verhältnissen sind die solgenden Regeln maassgebend.

1. Es liegt im Wesen des Vicekaiserthumes, dass jeder eine Sonderverwaltung führende Augustus damit auch einen Sonderpräfecten sich zugesellt, also bei Zweitheilung der Verwaltung wenigstens zwei, bei Dreitheilung<sup>2</sup>) wenigstens drei Präfecturen bestanden haben. So weit der Sprengelbegriff auf das Gesammtreich Anwendung findet, erstreckt er sich mit principieller wie praktischer Nothwendigkeit zugleich auf die Prätorianerpräfectur.

Die politische Bedeutung der Spaltung des Westreichs in zwei Präfecturen soll damit nicht bestritten werden; in dem ephemeren Sammtregiment von Theodosius, Valentinian II. und Maximus hat sie sogar die Dreitheilung des Reiches auf kurze Zeit erneuert.

<sup>2)</sup> Die Dreitheilung unter gegenseitiger Anerkennung ist zuerst vorgekommen in den Jahren 311—313 zwischen Maximinus, Constantinus und Licinius, wobei nur die Rangfolge der beiden ersten controvers war; indess ist diese Anerkennung sehr bald in Bürgerkrieg umgeschlagen. Vgl. in dieser Ztschr. XXXII 544.

2. Was die Zahl der dem einzelnen Augustus zugeordneten Präfecten anlangt, so überwog in vordiocletianischer Zeit bei diesem Amt die zweistellige Collegialität, obwohl auch dreistellige Collegien vorgekommen sind und nicht selten nur ein einziger Präsect fungirt hat (S. 201 A. 1). Ob in der diocletianischen Ordnung jedem der beiden Herrscher mehrere Präfecten zugegeben wurden oder sie in die zwei Präfecten sich theilten, ist an sich eine offene Frage, und positive Zeugnisse fehlen.1) Die Wahrscheinlichkeit aber spricht für die letztere Annahme, da der Zug der Zeit der in der That mit straffem Regiment unvereinbaren Sammtverwaltung durchaus entgegen war, und dies bestätigt die weitere Entwickelung des Instituts. In Niedermoesien in den Ruinen des municipium Tropaeense, dem durch das Traianusmonument berühmt gewordenen Adam-Klissi, hat sich ein Denkstein gefunden, welchen den Kaisern Constantinus und Licinius errichten Petr(onius) Annianus v. c. et Iul. Iulianus v. em. praeff. praet.2) Diese Präsecten gehörten also verschiedenen Reichshälften an und es hat alle Wahrscheinlichkeit für sich, zumal mit Rücksicht auf die vorher erörterte gemeinschaftliche Action der zugleich amtirenden Präfecten, dass es damals andere nicht gab, also sowohl das West- wie das Ostreich je einen praefectus praetorio gehabt hat. - Ob nach der Katastrophe des

<sup>1)</sup> Genannt wird in diocletianischer Zeit der praef. praetorio Asclepiodotus als tüchtiger Feldherr (vit. Probi 22, 3) und hervorragend thätig bei des Constantius britannischem Feldzug (Eutropius 9, 22 und daraus Zon. 12, 31; Victor Caes. 39, 42); weiter vit. Aurel. 44, 3: compertum [a] Diocletiano (soist zu schreiben) Asclepiodotus Celsino consiliario suo dixisse perhibetur. Die an einen Asclepiodotus — der Name ist sehr gewöhnlich — im justinianischen Codex erhaltenen Erlasse aus den Jahren 293. 294 dürfen schwerlich auf ihn bezogen werden, zumal da zwei derselben (5, 31, 9. 5, 10, 4) aus Byzantium datirt sind. Seeck (bei Pauly-Wissowa I, 1637) macht ihn zum praef. praetorio des Constantius; vielmehr hat er wohl diese Stellung bei Maximianus eingenommen. — Der Präfect Sabinus bei Eusebius (hist. eccl. 9, 1, 2. 9, 9, ep. 1; Paucetius 9, 11, 4 ist wohl derselbe nach dem Signum bezeichnet) hat wohl dieselbe Stellung unter Maximinus eingenommen.

<sup>2)</sup> CIL. III 13734; es sind dieselben, welche in dem S. 202 A. 1 erwähnten Erlasse auftreten. Die Errichtung fällt zwischen 313 und 323; ob vor oder nach dem cibalensischen Krieg, lässt sich nicht bestimmen. Das Gebiet gehört wahrscheinlich zum Reichstheil des Licinius, grenzt aber an den constantinischen; es kann sein, dass bei der limitis tutela, welche hier den Kaisern verdankt wird, beide Reichshälften concurrirten und dies Veranlassung gab das Denkmal beiden Kaisern zu widmen.

Licinius Constantinus die Reichspräsectensprengel beibehalten hat oder nicht, kann gesragt werden. Indess die aus Constantins Zeit überlieserten Namen von Prätorianerpräsecten mit den dazu gehörigen Jahresangaben sprechen trotz ihrer Unsicherheit das und ass wenigstens in den späteren Jahren Constantins mehrere Präsecten gleichzeitig sunctionirten; und es hat überhaupt grosse Wahrscheinlichkeit für sich, dass die einmal eingesührte Sprengeltheilung, auch nachdem sie in der obersten Instanz weggesallen war, in der Präsectur geblieben ist, der Westen und der Osten des gewaltigen Reiches sortdauernd gesonderte Sprengel gebildet haben. Zweisellose Belege das rind freilich bis jetzt nicht vorhanden.

- 3. Die nach dem Tode des ersten Constantin eintretende Dreitheilung des Reiches führte nach dem vorher Bemerkten zu einer Spaltung der Präsectur des Westreiches; und nach der Katastrophe des jungeren Constantin ist diese Scheidung geblieben. Dies bezeugt ein in der thrakischen Stadt Traiana (Eski-Zagra) den Kaisern Constantius und Constans errichtetes Ehrendenkmal, welches setzten Ant(onius) Marcellinus (pr. pr. im Jahre 340 nach C. Th. 6, 22, 3; Consul 341), Dom(itius) Leontius (pr. pr. im Ostreich in den Jahren 342-344 nach zahlreichen Zeugnissen), Fab(ius) Titianus (pr. pr. von Gallien nach Hieronymus Abr. 2361 und Verordnungen aus den Jahren 343-349) vv. cc. praeff. praet.') Indem dieses Denkmal bestätigt, dass innerhalb des Amtes die Collegialität aufgegeben war, lehrt es weiter, dass Constans nach der Katastrophe des Bruders die doppelte Präsectur sortbestehen liess. Hier also erscheint der Beginn der weiteren Spaltung der Präsecturen, die Scheidung von Gallien Spanien Britannien von Illyricum Italia
- 4. Die vierte Präsectur ist dem Anschein nach um das Jahr 346 unter Constans entstanden durch die Stellung von Illyricum unter einen eigenen Präsecten. Dass noch nach der Katastrophe Constantius II. es nicht mehr als drei Präsecten gab, ist vorher entwickelt worden. Aber nach dem Zeugniss der Schriftsteller sowohl wie zweier Kaisererlasse aus den Jahren 346 und 349 haben unter Constans so wie nach ihm in den letzten Jahren des Constantius

<sup>1)</sup> CIL. III 12330. Erhalten ist nur die Basis des Constans; aber die Unterschrift n(umini) m(aiestati)q(ue) eorum devotissimi beweist, dass Constantius sicht gefehlt hat. Dass Constantinus († 340) fehlte, zeigen die im Text verzeichneten Daten der drei Präfecten.

eine Reihe von Jahren hindurch Anatolius,¹) dann Florentius,²) dessgleichen Ausonius der 378 verstorbene Vater des Dichters³) Illyricum
als Prätorianerpräfectur verwaltet. Iulianus aber hat dasselbe wieder
zugleich mit Italien und Africa dem Mamertinus zugewiesen.⁴) UnterValentinian ist es dem Petronius Probus zuerst im Jahre 364 als
Sondersprengel zugetheilt, dann aber seit dem Jahre 368 von demselben zugleich mit Italien und Africa regiert worden,⁵) was nach
Probus Rücktritt (375?) wieder aufhörte.⁶) Nachdem dann Gratianus 379 das östliche Illyricum seinem neuen Mitkaiser Theodosius
abgetreten hatte, wurde dies nicht mit der Präfectur des Orients
verschmolzen, sondern im Ostreich als Secundärpräfectur verwaltet,

<sup>1)</sup> Ammianus 19,11, 2.21,6,5. Victor Caes. 13, 6, Eunapius Proacres. p. 85. Boiss. Die Ernennung muss vor dem Jahre 353 stattgefunden haben, mit dem für uns Ammian beginnt. Die Berichte legen die Annahme nahe, dass dieser Beamte eine wesentliche Verwaltungsreform inaugurirt hat. Ob die Erwähnungen bei Libanius auf ihn oder auf den gleichnamigen und dasselbe Amt in den Jahren 397—399 verwaltenden Beamten gehen, ist zweifelhaft; vgl. Sievers Libanius S. 235.

<sup>2)</sup> Ammianus 21, 6, 5. 22, 3, 6. 22, 7, 5.

<sup>3)</sup> Ausonius epic. in patrem 2, 51: ipse nec adfectans nec detrectator honorum praefectus magni nuncupor Illyrici.

<sup>4)</sup> CIL. V 8987 (S. 201 A. 4). Ammianus 26, 5, 5. Symmachus ep. 10, 40.

<sup>5)</sup> Nach Ausweis seiner Inschriften, insbesondere der wichtigsten Veroneser CIL. V 3344 (deren Correctur bei Seeck Symm, p. XCIX verfehlt ist) war derselbe viermal Prätorianerpräfect. 1. Illyrici; der älteste an ihn gerichtete Erlass vom Jahre 364 (C. Th. 1, 29, 1) betrifft dies Gebiet; den Titel pr. pr. Illyrici giebt ihm auch der Erlass 11, 11, 1 vom Jahre 365. 2. Galliarum, welchen Titel ihm der nicht datirte Erlass lust. 7, 38, 1 giebt. Vermuthlich bezieht sich darauf der an Probus ppo gerichtete Erlass vom Jahre 366 (C. Th. 11, 1, 15). 3. Italiae atque Africae. Dies ist das Amt, das Probus nach Ammian im Jahre 368 antrat und bis zum Tode Valentinians I. verwaltete. Dass er es übernahm, ohne die Verwaltung von Illyricum abzugeben, zeigen verschiedene Erlasse (8, 5, 28 vor 368 oder 370 oder 373 - 10, 19, 7 vom Jahre 370 - Iust. 11, 53, 1 vom Jahre 371), so wie die Berichte Ammians (29, 6, 9, 30, 5, 11). 4. Die letzte von Probus bekleidete Präsectur ist wieder von Italien, Africa und Illyricum (C. Th. 11, 13, 1); auf sie beziehen sich die unter den Jahren 380-384 an Probus ppo gerichteten Rescripte, peren Jahrzahlen freilich theilweise corrupt sind.

<sup>6)</sup> In der stadtrömischen Inschrift CIL. VI 1714 heisst Q. Clodius Hermogenianus Olybrius proconsul Africae (360/1), praefectus urbis (von Rom 369/70), pr. pr. Illyrici, pr. pr. Orientis (beide sonst nicht erwähnt), consul ordinarius (379). Diese Präfectur von Illyricum kann also nur die occidentalische sein, nicht die 379 beginnende des Ostreichs.

während das westliche Illyricum von da an wieder mit Italien und Africa gemeinschaftlich administrirt wird.<sup>1</sup>) — Damit ist die Vierzahl für das höchste Reichsamt erreicht, welche also weder an die diocletianische Vierzahl der regierenden Herren angeknüpft<sup>2</sup>) noch auf Constantin zurückgeführt werden darf.<sup>3</sup>)

5. Collegialische Verwaltung der einzelnen Präfectur, wie die frühere Reichsordnung sie fordert, ist in der diocletianisch-constantinischen ausgeschlossen; das Institut ist unbedingt monarchisch geordnet, ebenso wie die Verwaltung der Diöcesen und die der Provinzen. Wäre dies nicht der Fall, wären diese obersten Reichstamter häufig in Sammtverwaltung gegeben worden, so könnten Belege des Zusammen- oder des Entgegenhandelns in unserer Ueberlieferung nicht fehlen; es giebt aber dafür kein einziges Zeugniss. Allerdings begegnen in den aus dieser Epoche überlieferten Verordnungen nicht selten mit einander unvereinbare Präfectendatirungen, die man oft versucht hat durch die Annahme einer Simultanverwaltung mit einander auszugleichen. Davon aber muss

Selbständige Verwaltung des westlichen Illyricum ist nicht nachweisbar; wohl aber hat Stilicho den Versuch gemacht die Präfectur von Illyricum dem Ostreich abzunehmen und wieder mit dem Westreich zu vereinigen (Sozomenus hist. eccl. 8, 25 = 9, 4).

<sup>2)</sup> Diese Annahme, welcher auch ich früher gefolgt bin, rührt her von Tillemont (hist. 4, 284). Sie ist aber nicht vereinbar mit dem Caesareninstitut, das nichts zu schaffen hat mit der Reichsverwaltung und wesentlich eine Kronprinzenstellung ist.

<sup>3)</sup> Bekanntlich ist nach Zosimus 2, 32. 33 die Prätorianerpräfectur bis auf Constantin ungetheilt und doppelt besetzt (δύο τῆς αἶλῆς ὅντων ὑπάρχων καὶ τῆν ἀρχὴν κοινῆ μεταχειριζομένων), von da an getheilt in vier monarchisch verwaltete Sprengel. Seine zweite Präfectur umfasst das gesammte Illyricum, wie es als Theil des Westreiches bis zum Jahre 379 verwaltet worden ist; er irrt also darin, dass er für die monarchische Umgestaltung des Amtes anstatt Diocletians und für die Vierzahl anstatt des Constans beide Male den Constantin nennt.

<sup>4)</sup> Beispielsweise hat der tüchtigste Gelehrte, der mit diesen Fragen sich beschäftigt hat, Tillemont dergleichen Versuche gemacht für das Jahr 355-(Lollianus und Taurus: 4, 682); 380 (Probus und Syagrius: 5, 163); 382 (Syagrius, Hypatius, Flavianus: 5, 168, 720); 386 (Principius und Eusignius: 5, 260); 396 (Eusebius und Hilarius: 5, 792); 400 (Messala und Hadrianus: 5, 801). Aber er selbst hat zu keinem einzigen der angeführten Fälle rechtes Vertrauen. Mit voller Bestimmtheit hat Seeck (Philologus 52 — N. F. 6 S. 449) den Satz aufgestellt, dass bei der Reichspräfectur häufig Sammtverwaltung eingetreten ist und erstreckt dies auch auf die niemals collegialisch verwaltete Stadtpräfectur.

unbedingt abgesehen werden. In den meisten derartigen Fällen lässt sich mit den heutigen Hülfsmitteln anderweitige Abhülfe treffen, und auch wo dies nicht der Fall ist, verbietet sich die Anwendung dieses schlechten Nothbehelfs durch die zerrüttete Ueberlieferung der Kaisererlasse,¹) denen zu folgen häufig noch viel bedenklicher ist als sie emendiren zu wollen. Besondere Erwähnung verdient lediglich das collegium praefecturae²) des Vaters Ausonius und seines Sohnes Hesperius im Jahre 379; dies aber besteht einfach darin, dass in diesem Jahr der Vater praefectus praetorio Galliarum war,³) der Sohn praefectus praetorio Illyrici, Italiae et Africae.⁴) Vater und Sohn waren also Collegen in der Prätorianerpräfectur, wie der Stadtprätor College des peregrinischen ist; die getheilte Competenz schliesst den Begriff der Collegialität nicht aus.

6. Dass titular dem Amte zunächst die einfache Bezeichnung

<sup>1)</sup> Beispielsweise ist nichts gewisser, als dass Caesarius und Eutychianus nicht mit, sondern nach einander die Reichspräfectur verwalteten; aber bei der die Ueberlieferung am meisten schonenden Annahme, dass der Wechsel 397 zwischen Juli 13 und September 14 eintrat, sind ein Erlass an Caesarius und sechs an Eutychianus im Datum oder anderweitig fehlerhaft.

<sup>2)</sup> Ausonius grat. act. 2, 7 (und dazu Tillemont 5, 712 fg.; Seeck Symm. praef. p. CVI): Hesperius . . . patrem collegam accepit, quocum non solum Italiam, sed Occidentem integrum una administraret.

<sup>3)</sup> Dass Ausonius, als er jene Dankrede hielt, lediglich Gallien zu verwalten hatte, sagt er an verschiedenen Stellen (8, 40. 11, 52. 18, 82. 83). -An ihn ist in diesem Jahre das Schreiben C. Th. 8, 5, 35 gerichtet; dass er hier Auxonius heisst, darf nicht irre machen, da der Dichter im Theodosianus auch als Consul den Handschriften zufolge stets so genannt wird. Fehlerhaft ist dies freilich; der griechische Arzt, der in Bordeaux zwar nicht Latein lernte, aber zu Ansehen und Reichthum kam, hat, gewiss mit Rücksicht auf diese Einwanderung, in seine Familie die Namen Ausonins und Hesperius eingeführt und nichts gemein mit dem unter Valens im Ostreich thätigen Prätorianerpräsecten Auxonius; aber die constantinopolitanischen Redactoren des Theodosianus haben die Namen zusammengeworfen. - Wenn der Dichter anderswo (praef. p. 3 Schenkl und epiced, in patrem p. 34) sich bezeichnet als praesectus Gallis et Libyae et Latio, so wird damit nicht gesagt, dass er diese drei Gebiete zusammen verwaltete. Er hat nach der gallischen Präfectur weiter die höhere erhalten, von der sich in den Rechtsbüchern freilich keine Spuren finden. Eine praefectura duplex per provincias praefecturarum duarum extensa (Seeck a. a. O. p. LXXX not. 368) ist ein Unding.

<sup>4)</sup> Wir besitzen eine Reihe von Erlassen an den pr. pr. Hesperius aus dem Jahre 379 (die von 376, 377 sind falsch datirt, da sie mit dem africanischen Proconsulat desselben collidiren), von denen eine (C. Th. 13, 1, 11) als seinen Amtsbezirk Italien und (das westliche) Illyricum bezeichnet.

geblieben ist, wurde schon bemerkt; die Verschiedenheit der beiden anfänglich allein fungirenden Präfecten mag, wo es nöthig war, damals ausgedrückt worden sein durch den Zusatz per Occidentem und per Orientem oder Occidentis und Orientis, welcher in dem stabileren Ostreich auch später beibehalten worden ist. Dass auch Thrakien und Aegypten diesem Beamten unterstanden, wird titular nicht hervorgehoben. Als dann im Westreich die Sprengeltheilung aufkam, wurde dem Vorsteher des westlichen Sprengels die Bezeichnung praefectus praetorio Galliarum gegeben, wobei Britannien und Spanien ebenso wenig mit genannt werden. Das übrige Gebiet wird, wenn es vereinigt war, vermuthlich als Illyricum Italia Africa zusammengefasst,1) wenn getheilt, als Italia et Africa einer-, Illyricum andererseits bezeichnet worden sein. Nach dem Uebergang des östlichen Illyricum an das Ostreich im Jahre 379 führte der Präfect des östlichen Illyricum den Titel pr. pr. Illyrici, derjenige der östlichen Hälfte des Westreiches den Titel praefectus praetorio Italiae et Illyrici oder auch Italiae, Illyrici et Africae.2) - Indess haftet das Vicekaiserthum nur an den beiden mit der kaiserlichen Hofhaltung verknüpften Präfecturen,3) welche in dieser Epoche dadurch ausgezeichnet zu werden pflegen, dass der Regel nach das ordentliche Consulat sich an dieselben anschliesst. Auch in der Titulatur tritt der Vorrang dieser beiden Stellen insofern zu Tage, als sie regelmässig mit dem einfachen Amtstitel ohne Beisatz des Sprengels bezeichnet werden, während bei den secundären von Gallien und Illyricum der Sprengel nicht leicht fehlt.4) - Endlich scheint dies höchste Reichs-

<sup>1)</sup> Ein Beleg für diese Titulatur fehlt bis jetzt.

<sup>2)</sup> Die Folge der Namen wechselt: in der Inschrift des Mamertinus (S. 201 A. 4) steht per Italiam et Inlyricum pr. pr., in denen des Praetextatus vom Jahre 387 theils pr., pr. Italiae et Illyrici CIL. VI 1778, theils Illyrici et Italiae VI 1779\*. In diesen Titulaturen ist Africa weggelassen; dagegen heissen Nicomachus Flavianus Vater und Sohn CIL. VI 1782 pr., pr. Italiae, Illyrici et Africae. Aehnlich schwanken die Constitutionen, wo sie ausnahmsweise den Sprengel zusetzen.

<sup>3)</sup> Dies wird, allerdings nicht titular, ausgedrückt durch die Bezeichnung praefectus praetorio praesens (Ammian 14, 1, 10, 23, 5, 6, umschrieben 20, 4, 8: ab imperatore nusquam diiungi debere praefectum) oder qui in nostro est comitatu (Cod. Iust. 7, 62, 32).

<sup>4)</sup> Am deutlichsten tritt dies hervor in den orientalischen eodem exemplo an mehrere Beamte erlassenen Constitutionen (Theod. 6, 28, 8, 8, 4, 30), welche den praefectus praetorio schlechtweg und den praefectus praetorio Illyrici Hermes XXXVI.

amt nur selten durch titulare Verleihung herabgewürdigt worden zu sein.')

Zum Schluss mag noch hingewiesen werden auf eine Schrift, die, wie die Vorrede ausdrücklich sagt, die gleichzeitigen Ereignisse in novellistischer Form schildert und von der Reichspräfectur in ihrer Machtfülle ein Bild von seltener Anschaulichkeit vorführt. Ich meine den Aegypter des Synesius.

Dass in dieser Erzählung die an den Namen des Gothenhauptmanns Gainas sich knüpfenden constantinopolitanischen Wirren der Jahre 399 und 400 von einem Augenzeugen geschildert werden, hat zum Theil nach früheren Vorgängern Sievers in seinen Studien vortrefflich entwickelt.<sup>2</sup>) Es wird zweckmässig sein, die Umrisse der Erzählung insoweit zu skizziren, als dies für die Chronologie und die Präfectenfolge nothwendig ist. Das Vicekaiserthum des römischen Ostreichs tritt hier auf als Königthum von Aegypten. Dieses ist erledigt<sup>3</sup>); die Wahl steht zwischen zwei

neben einander nennen. Aber überhaupt werden in den Constitutionen die Nebensprengel viel häufiger erwähnt als die principalen, obwohl die an die letzteren gerichteten Erlasse selbstverständlich der Zahl nach weit überwiegen.

<sup>1)</sup> Flavius Eugenius, v. c., ex praefecto praetorio, consul ordinarius designatus, magister officiorum omnium, comes domesticus ordinis primi omnibusque palatinis dignitatibus functus, dem Constantius und Iulianus eine Statue in Rom setzten (CIL. VI 1721), wird der Günstling des Constans sein, der bei Athanasius (apol. ad Constantium p. 526 Migne vol. 26 p. 599) μάτριστρος und auch bei Libanius (or. pro Aristoph. I p. 427 Reiske) genannt wird. Dass diese Präfectur eine codicillare war, folgt nicht aus dem Fehlen derselben in unserer keineswegs vollständigen Präfectenliste, aber daraus, dass die wirklich bekleideten Aemter darin ohne vorgesetzte Präposition aufgeführt werden. — Weiter sagt Eunapius (p. 100 Boiss.) von Libanius, dass ihm nach Iulians Tode, vermuthlich von Theodosius (vgl. Sievers Lib. p. 293), diese Würde als titulare angeboten worden sei (τὸν τῆς αἰλῆς ἐπαοχον μέχρι προσηγορίας ἔχειν ἐκέλευς»), er aber den Titel abgelehnt habe. — Wo sonst ex praefecto praetorio begegnet (z. B. CIL. VI 1170. 3866), bezeichnet es den gewesenen Präfecten.

S. 387 fg. Darauf hat Seeck (Philologus 52 = N. F. 6 S. 442 fg.) weiter gebaut, aber wo er über seinen Vorgänger hinausgeht, meistentheils mehr scharfsinnig als glücklich.

<sup>3)</sup> p. 93 D: ἐπειδὴ οὖν μεθίστασαν αἰτὶν (den König — Vater — Gott) θεῖοι νόμοι παρὰ τοὺς μείζους θεούς. Historisch ist diese Vacanz die des Sommers 399, bis wohin Eutychianus als Präfect fungirt und Aurelianus ihm folgt. Dass dieselbe durch den Tod des Ersteren herbeigeführt wurde, ist

Brüdern, welche beide bereits andere hohe Reichsämter verwaltet haben, dem älteren Typhos, einem Sünden-, und dem jüngeren Osiris, einem Tugendbold, geschichtlich nach der Vorrede den Söhnen des Taurus,') von denen der jungere unzweifelhaft Aurelianus ist, Stadtpräsect von Constantinopel im Jahre 393, Reichspräsect in der zweiten Hälfte des Jahres 399, Consul im Jahre 400, Reichspräfect abermals 414-416.2) Die Wahl zum Reichspräfecten trifft auf ihn und es beginnt damit für Aegypten eine goldene Zeit. Aber der schlimme Bruder und vor allem dessen noch schlimmere Gattin, erbittert durch die Zurücksetzung, treten in Verbindung mit der Gattin des Hauptmanns der in der Hauptstadt lagernden skythischen Miethstruppen, welcher selbst damals gegen einige abgefallene Haufen Krieg führt. Gemeint ist Gainas und dessen Sendung gegen die aufständigen Föderaten in Asien unter Tribigildus. Osiris vermuthet Einverständniss der beiden skythischen Condottieri und plant die Abberufung des Hauptmanns und sein und der Seinigen Verderben, so wie die Austreibung der skythischen Föderaten aus der Hauptstadt. In der That berichten auch die Historiker zwar nicht von Einverständnissen zwischen den gothischen Offizieren und vornehmen Römern, aber dieselben passen völlig in die Sachlage hinein, und ausdrücklich sagen auch sie, dass die Reichsbehörden Einverständniss zwischen Gainas und Tribigildus argwohnten. Der Hauptmann, zu dem Typhos sich begiebt, geht auf den Vorschlag den Osiris zu verderben nur in beschränkter Weise ein, indem er dem Reiche selber treu bleiben und nur den Osiris selbst schonend beseitigen will (p. 110 D).

wenig wahrscheinlich, weil er dem Anschein nach im Jahre 404 wiederum zur Präfectur gelangt; vor Allem aber ist es mehr als bedenklich in solchen Einzelheiten die Novelle geschichtlich zu verwerthen.

<sup>1)</sup> Wenn die μεγάλη ἀρχή, welche dem Vater der beiden Brüder beigelegt wird (p. 90 B), wie es scheint, die Reichspräfectur ist, so wird mit Sievers an den pr. praetorio Taurus gedacht werden müssen, welchen nach dem Tode des Constantius Iulian verbannte. Indess steht im Wege, dass dieser im Occident zu Hause war und auch sein Sohn Harmonius dem Hofe Valentinians angehörte (Johannes Antiochenus fr. 187). Vielleicht ist auch hier in den Einzelheiten vom Original abgewichen. Im Orient begegnet in dieser Epoche kein namhafter Taurus.

<sup>2)</sup> Unmöglich können, wie dies Seeck will, die Präfecturen 399 und 414-416 auf verschiedene Personen bezogen werden. Der Aurelianus Proconsul von Asia 395 (Theod. 16, 5, 28) ist von dem Präfecten verschieden, vielleicht, wie Gothofredus vermuthet, ein Sohn desselben.

Osiris, von der drohenden Haltung der Skythen in Kenntniss gesetzt, beschliesst sich ihnen auszuliefern und begiebt sich zu diesem Zweck auf das andere Ufer des Flusses zu den Skythen. Typhos fordert seine Hinrichtung; der Skythe aber begnügt sich mit Ausweisung auf kurze Frist und lässt ihm sogar sein Vermögen.4) Dies ist wesentlich historisch: Kaiser Arcadius begab sich, um mit Gainas zum Ausgleich zu kommen, persönlich zu diesem über den Hellespont nach Kalchedon und stellte ihm die Führer der gothenfeindlichen Partei, vor Allem den Reichspräsecten Aurelianus zur Verfügung, Gainas aber begnügte sich mit der Absetzung und der Ausweisung des Ministers. Sein Nachfolger im Amt wird Typhos und es beginnt für die Unterthanen eine Zeit des Elends. Bestimmt hervor tritt darin nur die Ueberweisung einer orthodoxen Kirche an die arianischen Skythen, augenscheinlich derjenige Vorgang, wobei der Bischof der Hauptstadt Johannes Chrysostomus den Gothen entgegentrat. Die Hauptstadt ist in der Gewalt der Skythen und hat schwer zu leiden unter dem Uebermuth der fremden Söldner, welche ihr Hauptlager ausserhalb derselben aufgeschlagen haben. Es entsteht, während ein Hausen der in der Stadt zerstreuten sich zum Ausrücken sammelt, ein Strassenkampf zwischen diesen Söldnern und den Bürgern, wobei gegen alles Erwarten diese die Oberhand behalten und die Thore besetzen. Vergeblich versucht Typhos zwischen dem Volk und den vor der Stadt lagernden Skythen zu vermitteln; seine Macht ist im Schwinden. Als dann die Skythen zum offenen Krieg schreiten, verlangt das Volk die Rückkehr der Verbannten; Typhos wird verhaftet und entgeht nur durch die Fürbitte des Bruders schwerer Bestrafung, dieser selbst aber wird unter dem Jubel der Bevölkerung zurückgeführt und durch die eponyme Magistratur geehrt. - Auch dieses alles ist wesentlich geschichtlich. Gainas begiebt sich nach der Zusammenkunft in Kalchedon nach Constantinopel und hat eine Zeitlang dort die Macht in Händen; aber er verlässt die Hauptstadt und in Folge des Strassenkampfes beginnt er mit seinen Mannschaften den Krieg, welchen schliesslich am Ende des Jahres 400 Fravitus zu Gunsten der Reichstreuen entscheidet.

Diese Vorgänge fallen der Zeit nach in die zweite Hälfte des

<sup>1)</sup> Statt der φυγή begnügt sich der Skythe mit der μετάστασιε (p. 111 B) und Osiris reist ab χρόνους είμαρμένους έχστησόμενος; gemeint ist eine kurz befristete Verbannung.

Jahres 399 und die erste des Folgejahrs 400. Die Königswahl des Osirist, das heisst die Ernennung Aurelians zum Reichspräfecten ist sicher datirt dadurch, dass an seinen Vorgänger Eutychianus eine Reihe sich unter einander stützender und bis zum Juli 399 reichender Erlasse vorhanden sind, während zwei an ihn gerichtete datirte vom August 27 und October 2 desselben Jahres so wie glaubwürdige historische Berichte¹) beweisen, dass Aurelianus Mitte 399 sein Amt angetreten hat, was vermuthlich mit dem um die gleiche Zeit erfolgten Sturz des Eunuchen Eutropius zusammenhängt.2) Die Rückberufung des Osiris-Aurelianus aus der Verbannung wird von Synesius (p. 124 A) datirt durch die damit verbundene Uebertragung des ἐπώνυμον ἔτος, das heisst des ordentlichen Consulats für 400, welche füglich, zumal da in der occidentalischen Datirung dieser Consul erst später zur Anerkennung gelangt,3) mehrere Monate nach dem Neujahr stattgefunden haben kann. - Diese Datirung wird dadurch bestätigt, dass nach Synesius selbst die Herrschaft des Typhos nur einige Monate gewährt hat\*) und dass Synesius, der in der Schrift selbst erklärt den hauptstädtischen Wirren bis zum Schluss beigewohnt zu haben (p. 115 A), nach einem seiner Briefe (ep. 61) Constantinopel eilig verliess, ohne von dem "Consul" Aurelianus Abschied nehmen zu können.") Damit kann noch zusammengestellt werden die enge Verbindung, in welche einer der Betheiligten, der Bischof Johannes die Verbannung des Aurelianus mit dem Austritt des Gainas aus der Hauptstadt bringt.6)

<sup>1)</sup> Nach Philostorgius 11, 6 wurde die in die zweite Hälfte des Jahres 399 fallende Verurtheilung des Eutropius von dem Reichspräfecten Aurelianus ausgesprochen. Incorrect sind dagegen von den an Eutychianus gerichteten die drei zusammenhängenden (12, 165—165) vom December 399 und von den an Aurelianus gerichteten die vom Jahre 393 Febr. 27 — (12, 1, 131. 132) — 396 Oct. 6 (4, 2, 1. 5, 1, 5) — 399 Jan. 17 (9, 40, 17) datirten.

<sup>2)</sup> Tillemont 5, 780. Eutropius verwaltet der Sache nach die Reichspräfectur und der nominelle Präfect Eutychianus wird mit ihm gefallen sein.

<sup>3)</sup> Meine Chron, min. 3, 525. Darauf gehen auch die Worte p. 123 C, dass dem rückkehrenden Osiris zu Theil wird ἐπιστατῆσαι τῆ πολιτεία μετὰ συνθήματος μείζονος; regelmässig wird dem Reichspräfecten bei guter Amtführung das Jahrconsulat verliehen.

<sup>4)</sup> Das Orakel fordert den Synesius auf nicht zu verzagen: οὐ γὰρ ἐνιαυτοὺς ἀλλὰ μῆνας ἔφη τοὺς εἰμαρτοὺς εἶναι. Darauf hat schon Sievers hingewiesen.

<sup>5)</sup> Seeck p. 448 andert freilich υπατον in υπαρχον.

<sup>6)</sup> Seine Predigt (vol. 3 p. 405 Montfaucon — Migne Graec, vol. 52 p. 413) ist betitelt ὁμιλία ὅτε Σατοφνῖνος καὶ Αὐφηλιανὸς ἐξωφίσθησαν καὶ.

Diesen zeitgenössischen Zeugnissen gegenüber fallen chronologisch die Angaben der Historiker wenig ins Gewicht; indess auch sie sind mit denselben kaum in Widerspruch. Nach Marcellinus hat Gainas die Hauptstadt bereits im Jahre 399 verlassen. Dass Zosimus in dem Bericht über die Verbannung des Aurelianus ihn als Consul bezeichnet, ist eine leicht entschuldbare Verschiebung.') Die sonst über die Gainaswirren vorliegenden in sich vielfach abweichenden Berichte sind mit jenen chronologischen Grenzen vereinbar.

Wir wissen, wie der Osiris der Novelle geheissen hat; lässt sich auch der wirkliche Name des Typhos ermitteln? Sievers hat die Frage verneint, Seeck sie bejaht und sieht in ihm den Caesarius. Das aus den theodosischen Subscriptionen sich ergebende Verzeichniss der Reichspräfecten des Ostens, das allein hierfür in Betracht kommt, stellt sich für diese Jahre folgendermaassen.

```
400 Dec. 8 Caesarius (1, 34, 1).
```

403 Jun. 14 Caesarius (lust. 7, 41, 2).

405 Jun. 15 Eutychianus (lust. 5, 4, 19).

Wenn Typhos in unserer Präfectenliste sich findet, so ist er allerdings der Caesarius; aber dass er überhaupt darin auftritt, ist mit der Erzählung des Synesius nicht vereinbar. Sein Prozess und seine Verhaftung (p. 123 B) werden erzählt zugleich mit der Uebertragung des Consulats an den Bruder (p. 124 A). In der That kann seine nur 'nach Monaten' zählende Machtstellung unmöglich auch nur bis in den December des Jahres 400 gedauert haben, geschweige denn in die späteren Jahre. Es kommt hinzu, dass Caesarius, dessen Präfectur für die Jahre 395/7 ge-

Γαινᾶς Εξηλθε τῆς πόλεως. Diese mit der gewöhnlichen Darstellung unvereinbare Verbindung der beiden Vorgänge hat Tillemont (5, 782b) beanstandet, sicher mit Unrecht.

<sup>1) 5, 18. 8.</sup> Ihn und den Saturninus (Gonsul 383) bezeichnen Sokrates (6, 6) als ἀπὸ ὑπάτων, Sozomenus (8, 4) als ὑπατωνύς. Sie alle haben nur die allgemeine Rangstellung der Männer im Sinn, nicht das von Aurelianus zur Zeit der Auslieferung verwaltete Amt.

sichert ist, in den Jahren 400/403 dasselbe Amt zum zweiten Mal bekleidet haben würde; dies ist an sich möglich, verträgt sich aber in keiner Weise mit der Annahme, dass er der Typhos der synesischen Novelle sei. Endlich und vor Allem sind jene Angaben, die ihn in den Jahren 400. 401. 403 zum Präfecten machen, sämmtlich vereinzelt und also verdächtig; wie werthvoll auch die Subscriptionen da sind, wo sie sich gegenseitig stützen oder sonst Anhalt finden, so häufig führen sie andernfalls als Irrlichter die Forschung in den Sumpf. Man wird sich also mit Sievers dahin bescheiden müssen, dass wir den unter dem Pseudonym steckenden wirklichen Namen des Typhos ebenso wenig kennen, wie die Besetzung der Reichspräfectur des Ostens während der Jahre 400 bis 403.1)

Aber der eigentliche geschichtliche Werth der Novelle liegt nicht in dem Thatsächlichen, das sie wiedergiebt, zumal da bei diesem doch auch der Fiction ein grosser Antheil zuzuschreiben ist — man erwäge nur die Erzählung von der öffentlich und namentlich durch die verschiedenen Priesterclassen vollzogenen Königswahl, in deren sehr ausgeführtem Detail wohl nur die Thatsache, dass die nicht im Reichsamt stehenden fremden Offiziere dabei ausgeschlossen sind, in Uebertragung etwa auf das kaiserliche Consistorium eine reale Bedeutung haben mag. Dennoch spricht die Schilderung die lebendige Sprache der Wirklichkeit. Schon die Behandlung des Amtes selbst als Königthum ist charakteristisch. Das übergeordnete Kaiserthum fehlt in der Erzählung nicht,3) aber

<sup>1)</sup> Nahe liegt die Annahme, dass Aurelianus die Präfectur wieder erhalten hat und man könnte damit die beiden an ihn gerichteten Erlasse 4, 2, 1 und 5, 1, 5 in Verbindung bringen, indem man die als solche unhaltbare Subscription Arcadio A. IIII et Honorio A. III conn. (396) mit Seeck (S. 448) ändert in Arcadio A. V et Honorio A. V conn. (402); die Verbannung und die Präfectur des Typhos wären annullirt und Aurelians Präfectur als fortbestehend angesehen worden, da Aurelianus 414/6 pr. pr. iterum wird. Aber auf corrigirte Subscriptionen dürfen geschichtliche Hypothesen nicht aufgebaut werden.

<sup>2)</sup> Es ist nicht leicht bei Synesius zu scheiden, was er dem Kaiser und was er dem Präsecten zuweist, zumal die Bezeichnungen Vater, Gott, Priester, König von beiden gebraucht zu werden scheinen. Aber wenn bei der popularen ,Κönigswahl' der ,Κönig' den Ausschlag giebt (p. 95 A: κᾶν μὲν ἀγχαίμαλον ἢ τὸ πλῆθος, βασιλεὺς ἐπιψηφίσας θατέρα μερίδι παρὰ πολὺ μεῖζον ποιεῖ, vgl. p. 96 B) und wenn das Volk den 'grossen Priester' ansleht, anstatt des Typhos ihm den Osiris wiederzugeben (p. 121 C), so kann hier nur an

es ist das des Monarchen, welcher herrscht, aber nicht regiert. In der Hand des Reichsverwesers liegt das gesammte Regiment, Auflage und Nachlass von Steuern, Ertheilung von Immunitäten und Pensionen, Rechtspflege, Städtegründung, Bauwesen, überhaupt die Verwaltung. Man wird dabei nicht übersehen dürfen, dass damals der Schwächling Arcadius den Thron Constantins einnahm; bis auf einen gewissen Grad aber hat diese Schilderung dennoch allgemeine Gültigkeit.

Anhangsweise soll hier noch die Berichtigung einer Angabe Ammians Platz finden, welche mit den hier behandelten Fragen in Zusammenhang steht. - Als Kaiser Constantius den Kronprinzen Iulianus nach Gallien sendet, stellt er ihm als Berather oder vielmehr als Vormund den Präsecten von Gallien Florentius und später an dessen Stelle den Nebridius an die Seite. Wie es dann zwischen Constantius und Iulianus zum Bruch kommt, bleibt Nebridius dem Constantius treu (21, 5, 11) und wird also von Iulian verabschiedet. Discedens Iulianus a Rauracis, erzählt der Historiker weiter (21, 8, 1), Sallustium praefectum promotum remisit in Gallias, Germaniano iusso vicem tueri Nebridii. Nachdem er den Tod des Constantius und Iulians Ankunft in Constantinopel berichtet hat, schildert er, Secundo Sallustio promoto praefecto praetorio (22, 3, 1), die Vorbereitungen zum persischen Feldzug und nennt (23, 1, 1. 6) als Collegen des Kaisers im Consulat 363 den Sallustius praefectum per Gallias, worauf in der weiteren Erzählung mehrfach, vor wie nach dem Tode des Kaisers, der Präsect des Orients Sallustius genannt wird (23, 5, 6, 25, 3, 14, 21, 26, 5, 5). Auch Germanianus wird nach Iulians Tod als Präsect von Gallien erwähnt (26, 5, 5). Diese Erzählung ist in sich widersprechend. Wenn Germanianus an die Stelle des Präfecten von Gallien Nebridius tritt, so kann nicht gleichzeitig Sallustius Präfect von Gallien geworden oder gar dorthin zurückgesandt worden sein; ebenso wenig kann der College des Kaisers im Consulat ein anderer sein als der Präfect des Orients. Augenscheinlich hat Ammian sich hier versehen und einen Doppelgänger in die Erzählung eingeführt, welcher nicht oder doch nicht in dieser Zeit amtirt hat. Sallustius hat laut seiner Ehreninschrift

die Kaisergewalt gedacht sein. Die grosse Rede zu Anfang scheint wesentlich darauf hinauszulaufen, dass die Obergewalt die Menschen, d. h. der Kaiser die Minister walten lässt und nur in besonderen Fällen eingreift.

(CIL. VI 1764) seine amtliche Laufbahn begonnen als Statthalter von Aquitanien und beschlossen als praef. praetorio iterum. Von seiner ersten Reichspräfectur erfahren wir sonst nichts und unmöglich kann sie in die valentinianische Zeit fallen; er kann aber die Secundärpräfectur von Gallien wohl vor dem Jahre 361 verwaltet haben, da sie häufig die Vorstufe zu der höheren bildet. Sallustius als Präfect von Gallien ist also bei den Jahren 362 und 363 zu streichen. Auch die Erlasse dieser Zeit kennen nur den Sallustius (oder Secundus) als Präfecten des Orients in den Jahren 362 bis 366 und den Germanianus als Präfecten von Gallien in eben dieser Zeit.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

### IONISCH-ATTISCHE STUDIEN.

# I. Gorgias.

## a) Personlichkeit,

Die Echtheitsfrage der beiden unter Gorgias Namen überlieferten ,Reden' hat nicht zum wenigsten desshalb noch keine allgemein befriedigende Behandlung und Lösung gefunden, weil man gewöhnlich den Stilisten Gorgias zu scharf von der ganzen Persönlichkeit getrennt hat. Ich möchte daher meiner nachfolgenden stilistischen Untersuchung wenigstens einige Bemerkungen über Gorgias selbst vorausschicken. - Man hat zwar in neuerer Zeit schon begonnen, ihn ebenso wie Protagoras aus der allzu hellen und scharfen Beleuchtung der platonischen Dialoge herauszurücken, aber immerhin ist die vielfältig schillernde Gestalt des sicilischen Schöngeistes - trotz der reichlicheren ausserplatonischen Ueberlieferung - schwerer zu fassen als die des einfach erhabenen Systematikers aus Abdera. Beide gehören auch gar nicht auf dieselbe Stufe und stehen nicht neben, sondern untereinander; ja schon die wenigen allgemein als fest anerkannten Daten ihres Lebens und Wirkens genügen, um dem Gedanken an die Möglichkeit eines Abhängigkeitsverhältnisses Raum zu geben.

Protagoras, der geniale Encyklopädiker, schafft auf den Trümmern der ionischen Naturphilosophie und mit den Bausteinen der in seiner Heimath gegründeten Leukippischen Universalwissenschaft¹) ein grosses central angelegtes Bildungssystem, das die ganze menschliche Culturarbeit überspannt und alles bereits gewonnene Wissen nur von einem grossen Gesichtspuncte aus erfasst,

<sup>1)</sup> Ueber die Beziehungen des Protagoras zu der Leukippischen Schule vgl. Chiapelli im Archiv f. Gesch. d. Philos. III S. 15 A. 43. — Natürlich soll hier nur der Rahmen angedeutet sein, in den sich Protagoras' Weltanschauung meiner Ansicht nach fassen lässt. Einzelne Probleme kann ich hier nicht berühren.

und in dessen Mitte der Mensch selbst als Ausgangspunkt und Maassstab, frei erkennend, schaltend, erwägend, messend und ordnend steht. Von den realen Zuständen der attischen πολιτεία und παιδεία, in welchen das System ein praktisches Object finden konnte, rückwärts in die Anfänge der Menschheit blickend, wurde Protagoras, wenn man so sagen darf, der erste Sociologe und der erste Culturhistoriker. 1) Weil aber der Mensch das Maass aller Dinge ist und alles, was ihm gehört, in Ordnung und System bringen kann, darf er nicht nur seine Staatsgebilde eigenmächtig reformiren, sondern die Freiheit des Individuums erlaubt ihm auch sein Denken je nach Belieben mit den Dingen in Einklang zu bringen und seine Sprache zu meistern. In diesem Sinne haben wir Protagoras den Politiker, Dialektiker, Grammatiker zu verstehen; und weil schliesslich der Mensch die Pflicht hat, sich selber, ehe er fertig im Leben steht, zu erziehen oder erziehen zu lassen, verstehen wir auch Protagoras den Pädagogen\*) nur aus dem einen grossen Fundamentalsatz vom Menschen als dem Maasse der Dinge.

Ein viel mehr schwankendes, weniger einheitliches Bild zeigt uns die Ueberlieferung von Gorgias. Er war kein Systematiker; von einem fertigen, central angelegten System, das auf einem einzigen grossen und neuen Gedanken aufgebaut ist, finden wir keine Spur, sondern statt einer positiven Weltanschauung liegt bei Gorgias, eine, wie man neuerdings erkannt hat, 3) allmäblige Entwickelung zu einem alle Erkenntniss verneinenden "Nihilismus" vor. Wenn Protagoras das menschliche Erkennen wieder auf wenigstens relativ sicheren Boden stellt, hat Gorgias die altionische positive Naturerkenntniss mit der späteren eleatischen Skepsis vertauscht und ist schliesslich zu dem ihm eigenthümlichen "Nihilismus", gelangt, der alle Erkenntniss aufhebt und nur noch den

In dieses Gebiet gehört ausser dem Prometheus-Mythos noch der Titel im Schriftenverzeichniss ,περὶ τῆς ἐν ἀρχῆ καταστάσεως (s. Gomperz Gr. D. II 117 ,vom Urzustande).

<sup>2)</sup> Für die Beurtheilung seiner pädagogischen Bedeutung ist jetzt das schöne syrische Fragment bei Sachau Inedita Syriaca praef. V als besonders werthvoll hinzugekommen, dessen Anfang etwa lauten mag: τῶν δὲ πόνων καὶ μόχθων καὶ νουθετήσιος στέφανοι ἔσονται, ὧν εἶς μὲν πεπλεγμένος ἐστὶν ἐκ πιθανῆς γλώσσης ἀνθέμων, περιτεθείς τῆσι τῶν ἐρώντων αἰτῆς κεφαλῆσι . . .

<sup>3)</sup> Diels, Gorgias und Empedokles, Sitz.-Ber. d. Berl. Ak. 1884, S. 367 ff,

λόγος als wirkliche Macht gelten lässt. Die Wandelbarkeit des Gorgianischen Erkennens findet in frappanter Weise ihren äusseren Ausdruck in der Thatsache, dass er sogar das traditionelle Gewand der ionischen Sprache auszieht und sich mit virtuoser Geschicklichkeit in dem leichteren und bequemeren attischen Idiom bewegt.

Diels hat gezeigt, wie Gorgias in einer (früheren) Periode seines Lebens ganz in den physikalischen Lehren seines sicilischen Landsmannes Empedokles steckte, um erst später durch die Bekanntschaft mit der eleatischen Skepsis die in seiner Lehrschrift niedergelegten Sätze zu entwickeln. Wir fragen nun weiter, hat dieser Wechsel sich schnell und jäh vollzogen oder haben wir nicht noch eine vermittelnde Periode anzunehmen? Freilich, etwas blieb bei ihm constant und entwickelte sich immer breiter, sein rhetorisches Talent und seine Fähigkeit zum Improvisiren. Diese Seite hat ja mit der Zeit denn auch alles wissenschaftliche in ihm unterdrückt, namentlich seit er mit dem Jahre 427 nach Griechenland, zunächst Athen, übersiedelte und dort für seine Kurse, insbesondere den rhetorischen, vielen Zulauf fand. Nun erfahren wir aber, dass er noch während seiner Lehrthätigkeit in Griechenland in der Physik, wie z. B. den Menon, und in der Astronomie, 1) wie z. B. den jungen Isokrates, unterrichtete. In dieser Zeit konnte er unmöglich seine erkenntnisstheoretische Schrift schon verfasst haben. Die Ueberlieferung aber, dass diese um 444, also noch in Sicilien geschrieben sei, ist damit endgültig als unhaltbare antike Combination beseitigt. Die Fiction des Datums für die Gründung von Thurioi ist ja auch zu durchsichtig. Platon kennt Gorgias in dem nach ihm benannten Dialoge als blossen Rhetor, dem nur noch der lóyog etwas gilt; vielleicht ist diese Einseitigkeit bei Platon begrundet in der Technik des Dialoges, vielleicht kommt sie aber der Wahrheit doch näher als man denkt. Und eigentlich finden wir bei ihm doch noch etwas anderes an Gorgias als die blosse schon von Sicilien mitgebrachte epideiktische Improvisationsrhetorik. Wir finden doch auch das politische Erziehungsideal, und das ist dasselbe, welches Protagoras hatte, die harmonische Ausbildung zum πολιτικός άνήφ. Mir scheint es nicht zu gewagt anzunehmen,

<sup>1)</sup> Wenn man nämlich die unverdächtige Nachricht der Plutarchvita, dass auf dem Grabmal des Isokrates sein Lehrer Gorgias mit der Himmelskugel abgebildet war, so erklären darf. Jedenfalls bedeutete dies Attribut doch positives Wissen, das Isokrates bei ihm empfangen.

dass er dies von Protagoras entlehnte. Protagoras lehrte die einzelnen Wissenschaften nicht jede für sich, sondern nur in dem grossen Rahmen seiner politischen Erziehung. Wenn nun Gorgias in Griechenland noch Physik und Astronomie lehrte, that er es dann nicht in diesem Sinne? Protagoras war eher in Athen wie Gorgias, der zunächst dort nur einen in manchen Kreisen verspotteten Rhetorenkursus hielt. Aber ist es denkbar, dass er und andere Sophisten sich im näheren Verkehre auf die Dauer dem Einflusse des grossen Systematikers und seines centralisirenden Bildungskurses entziehen konnte? Sollte nicht z. B. auch Hippias, den man jetzt immer als den Erfinder der freien Künste, der "Encyklopädie" bezeichnet, trotz der anscheinend widersprechenden Schilderung Platons von Protagoras hierin ebenso beeinflusst sein wie ohne Zweifel Prodikos in der Synonymik?

So möchte ich denn noch eine mittlere, speciell sophistische d. h. protagoreische Periode des Gorgias annehmen, in welcher die Rhetorik begreiflicherweise schon stark in den Vordergrund trat und an deren Ende, zugleich am Anfang der letzten, rein rhetorischen Periode, die ,nihilistische Schrift stand, mit welcher er sich von der protagoreischen Erkenntnisslehre losmachte. Zu diesem relativ frühen Ansatz des Buches nöthigt uns die im weiteren Verlauf dieser Untersuchungen näher zu erörternde Vorrede zu Isokrates ,Helene', in welcher Gorgias der Sophist zu der alteren Generation gerechnet wird. Wir haben nunmehr drei ziemlich erkennbar ineinander übergehende Perioden bei Gorgias zu scheiden: den Empedokleer, den Protagoreer, den selbständigen Rhetor. Gleich im Jahre 427 unmittelbar nach seiner Gesandtschaft begann er (- vermuthlich auf Anregung des Protagoras -) seine epideiktische und pädagogische Thätigkeit in Athen, wie Platon im älteren Hippias ausdrücklich berichtet, 422 schon wird in den Wespen sein Schüler Philippos verspottet, und auch die grossen Reden wie die Olympische 1) sind im Anschluss an diese athenische Wirksamkeit gehalten, nicht im höchsten Alter, wo er nur noch Reden schrieb und schreiben lehrte; wenigstens würde das dem naturgemässen Lebenslauf entsprechen; die unten geführten Untersuchungen über "Helene" und "Palamedes" werden die Richtigkeit dieser Einteilung bestätigen. Die Chronologie des Gorgias, in der

<sup>1)</sup> Wilamowitz Aristoteles und Athen I 172.

fast nur das Jahr 427 sicher feststeht, wird uns erst zum Schluss dieser Untersuchungen beschäftigen.

Weder der Physiker noch der Skeptiker noch der Pädagoge in Gorgias begründeten seinen Ruhm. Seine philosophische Lehrschrift wird mit Zenons und Melissos Büchern von den Peripatetikern zum alten Eisen geworfen. Dauernd war sein Ruhm überhaupt nicht, wenn auch noch nach seinem Tode die Familie des Rhetors begreiflicherweise, wie das Epigramm unter seiner olympischen Statue sagt, ,seine Kunst, die Menschenseele zu den politischen Kämpfen zu stählen', über alles bisher Dagewesene stellte.1) Aber zu seinen Lebzeiten spendete allerdings ganz Hellas dem Esprit des bezaubernden Redevirtuosen reichliches Lob. Bezeichnend für sein Ansehen ist die Thatsache, dass er am Ende seines unruhigen Wanderlebens wie viele andere geistige Capacitäten am thessalischen Musenhof2) noch einen neuen Wirkungskreis und neue Verehrer und Schüler fand. Wir haben keinen Grund den Angaben über seine bis ins höchste Greisenalter dauernde körperliche und geistige Frische zu misstrauen. Die Bonmots aus dieser seiner thessalischen Periode zeigen, wie er bis in seine letzten Tage immer noch geistreichen Scherzen nicht abgeneigt war. Das dürste wohl richtig sein, dass er in diesen letzten Jahren nicht mehr die Rednerbühne bestiegen hat, aber schreiben konnte er noch manches an diesem heiteren Lebensabend; und so werden wir nicht fehl gehen, wenn wir schon aus diesem Grunde das kleine glitzernde litterarische Cabinetsstück, die Ελένη, von welcher er selbst sagt, dass sie nur für das Papier bestimmt war, in seine letzten Lebenstage setzen.

Γοργίου ἀσκῆσαι ψυχὴν ἀρετῆς ἐς ἀγῶνας οὐδείς πω θνητῶν καλλίον εὖρε τέχνην. Dittenberger Inschriften von Olympia Nr. 293.

<sup>2)</sup> Paus. VI 17, 9 καὶ Ἰάσων ἐν Θεσσαλία τυραννήσας Πολυκράτους οὐ τὰ ἔσχατα ἐνεγκαμένου διδασκαλείου τοῦ ἸΑθήνησι, τούτου τοῦ ἀνδρὸς ἐπίπροσθεν αὐτὸν ὁ Ἰάσων ἐποιήσατο. Isokr. Ant. 155 διατρίψας μὲν περί Θετταλίαν (scl. ὁ Γοργίας), ὅτ' εὐδαιμονέστατος τᾶν Ἑλλήνων ἦσαν. Der Aufenthalt des Gorgias in Pherä kann (vgl. unten S. 270 f.) erst ganz an das Ende seines Lebens fallen, und zwar vor Iasons Gesammtherrschaft. Rechnet Isokrates die εὐδαιμονία der Thessalier erst von der Tyrannis an? Aber dass Gorgias auch längere Zeit im freien Larisa lebte, beweist der von Aristoteles (Pol. 3, 2, fr. 20 Sauppe) citirte Ausspruch über die von den Demiurgen fabricirten Bürger von Larisa sowie Platons Aeusserung im Menon.

#### b) ,Palamedes' und ,Helene'.

Wir wenden uns nach diesem kurzen Umriss seiner Personlichkeit, der uns gegenüber den früheren Darstellungen und als Ergänzung zu deren unerlässlich schien,1) zu den beiden einzigen vollständigen mit seinem Namen erhaltenen Schriften. Von diesen beiden merkwürdigen rhetorischen Spielereien ist namentlich die "Helene" bisher wenig beachtet worden. Allerdings wurde mehrfach und lange Zeit die Echtheit eines der beiden Stücke oder auch beider bestritten.2) Eine eingehende stilistische Analyse und einen erläuternden Commentar, der doch weit geringeren Erzeugnissen derselben Epoche gewidmet worden ist, haben darum diese beiden "Reden" nur um so mehr entbehren müssen. Und doch hätten z. B. Nordens Darlegungen auf einer solchen Grundlage eine ganz andere Richtung nehmen können. Zwar hat Gorgias als Stilist nicht annähernd die Bedeutung gehabt, welche der weitblickende Verfasser der ,antiken Kunstprosa' ihm vindicirt; aber trotzdem ist doch jetzt, nachdem die Forschung einmal diesen Weg genommen, Gorgias der Schlüssel zum Verständniss der Kunstprosa geworden. Das einzige sichere Fundament liefert hierfür aber das Verständniss der ,Helene' und des ,Palamedes'. Natürlich ist ihre Echtheit erst mit zwingenden Beweisen zu erhärten, da in der Redenliteratur aus dieser Zeit Fälschungen und falsche Titel nichts Ungewöhnliches sind und das Misstrauen, zumal nachdem sich auch die Tetralogieen des Antiphon immer mehr als unecht erweisen, an und far sich wohl berechtigt ist.3)

Ich glaube nun durch eine eingehende stilistische Analyse beweisen zu können, dass nicht nur "Helene" und "Palamedes" von ein und demselben Verfasser stammen, sondern dass auch die für beide Stücke besonders charakteristischen Stileigenthümlichkeiten in den sonstigen Fragmenten des Gorgias wiederkehren. Lassen sich diese

Eine Erörterung über Gorgias als Person im Platonischen Dialog behalte ich mir für ein weiteres Kapitel dieser Studien vor.

<sup>2)</sup> Für die Echtheit die bei Blass Att. Beredts. 12 S. 79 A. 2 (vgl. Norden Ant. Kunstprosa S. 64 A. 1) gesammelten Stimmen. Gegen die Echtheit Wilamowitz Aristoteles und Athen I 172 Anm., Gomperz Griechische Denker S. 476. Apol. d. Heilk. 165 f., Münscher Rhein. Mus. 1899, S. 276.

<sup>3)</sup> Man darf sich also keinesfalls darauf beschränken den Beweis der Unechtheit abzuwarten. Maass' Argumente für die Echtheit (in dies. Ztschr. XXII 1887, S. 566 ff.) sind zum Theil desshalb jetzt nicht mehr ausreichend, weil sich unsere Auffassung vom Gorgianischen Stil verändert hat.

Beweise erbringen, so müssen endlich alle Zweifel an der Echtheit verstummen. Welches sind nun diese Stileigenthümlichkeiten?

Während Blass,') auf der antiken Terminologie fussend, zu einer festen und bestimmten Formulirung des gorgianischen Stils nicht gelangt, löst Norden die ganze Kunst des Gorgias in folgende Elemente auf: Zerhackter Satzbau, Verkehrung der natürlichen Wortfolge,  $\varkappa \alpha \varkappa o \zeta \eta \lambda i \alpha$  der Gedanken, Redefiguren, d. h. Antithese und Wortspiel.

Zu den Wortspielen rechnet er übrigens, den Begriff derselhen viel zu weit fassend, auch einfache Reim-Parechesen wie das Hippokratische πᾶσαν ὥοην πᾶσαν χώρην. Aber abgesehen davon, dass weder der zerhackte Satzbau noch die Redefiguren in Antithese und Wortspiel specifisch gorgianisch sind, sondern fast in der gesammten ionischen Prosa mehr oder weniger vorkommen, hat weder Norden noch irgend jemand, der sich vorher mit Gorgias beschäftigt hat, das eigentlich Gorgianische in den erhaltenen "Reden" erkannt.

Die Antithese bringt freilich Gorgia's als rhetorischer Dialektiker viel stärker zur Geltung wie andere Redner, in der Helene aus unten anzuführenden Gründen stärker als im Palamedes. Mit der Antithese eng verflochten ist der Gleichklang (Paronomasie im weitesten Sinne). Dieser ist, wenn man zunächst gruppieren will, dreifacher Art. 1. der stärkste ist die Uebereinstimmung des ganzen Wortstammes resp. bei Compositen Gleichheit einer Worthalfte, λογισμόν λόγω, πρώτα πρώτων, άδηλον δήλον, πλείστα πλείστοις - φιλονίχου φιλοτιμίας, δμόφωνος δμόψηφος, έπαγωγοί ἀπαγωγοί. Hiervon ist kaum zu trennen, da das grammatische Bewusstsein nicht entwickelt ist, Aehnlichkeit im Klange ganzer Wörter ohne Rücksicht auf die Bestandtheile, EFnv EEec. πλάσαντες πάντες, άναγκαῖον οἶον, σύνεστε σύνιστε, πρώτον πράττειν, πρινομένου γιγνομένου, προθυμίαν προμήθειαν. 2. Weniger stark ist der Gleichklang des Wortschlusses, z. B. προβήσομαι προθήσομαι, λαβούσα λαθούσα, obwohl diese mehr zur vorigen als zu dieser Gruppe gehören würden. Entweder reimt nur eine, sehr oft aber thun es die beiden letzten Silben, έρως χαλεπώς, σαφώς πεποιηχώς, νόσημα άγνόημα, άδικίαν άμαθίαν, έρασθείσα πεισθείσα u. s. w.; hier treten die viel-

<sup>1)</sup> Att. Beredts. I2 63 ff.

fältigsten Variationen ein, in den verschiedensten Accorden durcheinander klingend. 3. Gleichklang im Anfange der Wörter, theils in ganzen Bestandttheilen oder Prapositionen, απολογήσασθαι ἀπολύσασθαι, ἐμφανῆ ἐμποιεῖ, theils, und das ist die schwächste Phase des ganzen Systemes von Assonanzen - die sogenannte Allitteration von Vocalen oder Consonanten. Wenn Norden behauptet,1) die Allitteration träte bei Gorgias mehr zurück wie sonst in der Kunstprosa, so trifft das insofern nicht zu, als sie im Gleichklangsystem des Gorgias eine feste Stelle hat. Gerade die Allitteration ist mit einer eigenen kunstlerischen Gesetzmässigkeit von Gorgias angewendet; oder vielmehr, die Technik des Gorgias lässt sich von der Allitteration aus am leichtesten aufrollen. Rein nach unsern dem Stabreim entlehnten Begriffen erscheint die Allitteration nur selten. Dass nur ein einziger Consonant oder Vocal übereinstimmt, wird von Gorgias und von den Griechen theoretisch überhaupt nicht beabsichtigt, sondern in der Theorie tritt die Allitteration immer mit dem sonstigen Gleichklang verbunden auf. Fassen wir nun zunächst einmal die auffälligsten consonantischen Allitterationstypen ins Auge:

Pal. 1. φύσις ... φανεφά .. ψήφω πάντων κατεψηφίσατο; 7. τίνα τρόπον τίνι τις (nur in den ersten beiden Wörtern rein); 9. πολλά .. πόσοι ... πολλοί (πολλῶν ... πολλοί .. πολύ) .. πότερα .. πολλαί .. πυκναί φυλακαί .. φῶς πολεμεῖ ... (Zum Theil ist auch hier Paronomasie gleichzeitig); 12. κλήειν .. κύριοι .. κλίμακος; 13. κινδύνους .. κινδυνεύειν .. κακότητ΄ .. κάκιστος; 17. πᾶσι .. προδότης .. πολέμιος; 19. πάντα πράττουσιν .. πανουργεῖται .. πράττων .. προδίδούς .. προυδίδουν .. προγόνων .. πατρίδα .. πᾶσι περὶ παντός.

Hel. 4 σώματι . σώματα συνήγαγεν (μεγάλοις μεγάλα . . μεγέθη); 9. φείτη περίφοβος . . πολύδακους . . πόθος φιλοπενθής; 15. πάντα πράξας . . διαφεύξεται . . φύσιν; 17. φοβερά . . παρόντος . . παρόντι . . φονήματος . . φόβος . . . πολλοί . . πόνοις . . περιέπεσον . . πραγμάτων.

Wir machen schon hier die Beobachtung, dass die zusammengesetzten oder aspirirten Consonanten für die Allitteration gleich-

Antike Kunstprosa S. 59. Hermes XXXVI.

berechtigt mit der Tenuis sind;  $\pi$  allitterirt mit  $\varphi$  und  $\psi$ .\(^1\)) — Mit der consonantischen Allitteration ist aber sehr häufig die vocalische verflochten, die sich im Wesentlichen auf  $\alpha$ ,  $\eta$  und  $\varepsilon$  beschränkt und zwischen diesen drei Anfängen abwechselt.

Hel. 6 άφπασθεῖσα . . άλοῦσα . . ἄξιος . . αἰτιᾶσθαι . . ἀνθρωπίνη . . ἀδύνατον — ῆττονος . . ἦττον — ἄρχεσθαι ἄγεσθαι — ἡγεῖσθαι . . ἦττον . . ἕπεσθαι — ἀναθετέον . . ἀπολυτέον.

Hier verschlingt sich das  $\eta$  mit dem überwiegenden  $\alpha$ .  $\alpha$  und  $\varepsilon$  wechseln Hel.~8-9 ἀπατήσας . . ἀπολογήσασθαι . . αἰτίαν . . ἀπολύσασθαι . . ἀφανεστάτ $\varphi$  . . ἀποτέλει . . ἀφελειν . . ἐνεργάσασθαι . . ἔλεον . . ἐπανξήσαι. Immer stehen hier die mit den gleichen Vocalen anfangenden Wörter an bedeutsamen durch die Declamation ins Ohr fallenden Stellen. So ist es also nicht nur, wie Norden S. 65 bemerkt, der Rhythmus, welcher die Wortstellung bedingt, sondern Allitteration und Rhythmus.

Dieselbe Technik zeigt wiederum der Palamedes. 4. ἄρξωμαι .. ἀπολογίας .. αἰτία .. ἀνεπίδεικτος ἔκπληξιν ἐμφανῆ ἐμποιεῖ .. ἔκπληξιν ἀπορεῖν ἀνάγκη .. ἄν .. αὐτῆς .. ἀληθείας .. ἀνάγκης; 10. ἀμφότερα .. ἄπορα .. ἔκρυψα .. ἔνδον .. ἔξω .. ἔθηκα .. ἐφύλαξα; 28. ὑμῶν (?) .. ὑμᾶς ὑπομνήσω .. ἀναγκαῖον ἡγήσασθαι .. ἀληθῶν ἀγαθῶν .. ὑμῖν .. ἤδιστον — ἀπ ἀρχῆς .. ἀναμάρτητος .. αἰτίας .. αἰτίαν .. ἀληθῆ .. ἐμοῦ εἰπεῖν ἔχοι .. ἀπόδειξιν εἴρηκεν .. ἔχουσαν .. ἔλεγχον.

Dies mag als Beobachtungsmaterial zunächst genügen. Die Allitterationsgruppen lösen sich nahezu gesetzmässig untereinander ab oder verschlingen sich ineinander; es liegt ein gewisses System darin, indem beim Abschluss einer grösseren Satzperiode sogar bisweilen zur ersten Alliteration zurückgekehrt wird, wie z. B. Pal. 1  $\pi - \tau - \pi$  die Gruppe umschliesst, Pal. 4  $\alpha - \varepsilon - \alpha$ , Hel. 6  $\alpha - \eta - \alpha$ . Ohne Zweifel will hierdurch der Redner vermeiden, durch Beharren in ein und demselben Allitterations motiv, wie ich es nunmehr nennen möchte, die Hörer zu ermüden.

Diese Beobachtung erhält eine überraschende Bestätigung und Ergänzung durch die eigenthümliche Art, wie auch beim Gleichklang ganzer Wörter und Wortglieder die Motive abwechseln und

<sup>1)</sup> Wir gehen auf diese Erscheinung unten in dem Abschnitt "Dialekt und Aussprache" näher ein.

aufeinander folgen. Wir finden nämlich nicht nur in der Allitteration, sondern auch in den eigentlichen Paronomasieen und volleren Assonanzen eine Art von Vorwärtsbewegung des λόγος, die uns das vorhin bemerkte erst verständlich macht. Die Sprache der beiden Gorgianischen Reden, besonders die der Helene, hüpft gleichsam wie in musikalischen Accorden fort. Wie in der Musik ein im Accord mitangeschlagener Ton seinerseits eine neue Folge von Tönen oder einen neuen Accord erzeugt, so geschieht es hier mit den Worten. Hierbei ist es denn eine nothwendige Consequenz, dass, fast mehr wie in der Reimpoesie, der Gedanke vom Wort abhängig ist und wie von musikalischen Motiven getragen wird. Doch nun zu den Beispielen der Paronomasien selbst!

Bei der Helene habe ich zum Beweise dieser Theorie nicht nöthig ein bestimmtes besonders charakteristisches Beispiel herauszugreifen, sondern die ganze, wie feines Rankenwerk wuchernde Composition der Rede ist ein einziger Beweis für die Richtigkeit der Beobachtung.

Das tändelnde Spiel beginnt, sofort nach dem Präludium, in § 2: τοῦ δή αὐτοῦ ἀνδρὸς λέξαι τε τὸ δέον ὁρθῶς καὶ ἐλέγξαι (τὰ ψεύδη άληθως)) έλέγξαι τοὺς μεμφομένους Έλένην . . . . Hier ist das λέξαι benutzt, um ein durch den Gleichklang äusserlich verwandtes und den Gedanken fortführendes Wort zu finden. Ganz ähnlich ist in demselben Paragraphen am Schluss das Verhältniss von ψευδομένους ἐπιδεῖξαι und δεῖξαι (Blass δείξας) τάληθές zu beurtheilen, § 3 οὐκ άδηλον οὐδ' όλίγοις. δηλον γάρ ώς μητρός μεν Λήδας. - (Hier ist auch die Lautmetathese δήλον und λήδας nicht unabsichtlich). — § 5 τον χρόνον δὲ τῷ λόγῳ, τὸν τότε τῷ νῦν ὑπερβάς . . . . an dies . . βάς schliesst sich προβήσομαι und an dies mit stärkstem Gleichklang (Homoioteleuton und Paronomasie) προθήσομαι. Bedeutsam und scherzend ist auf dieses Wort hingesteuert, weil hier die πρόθεσις des ganzen λόγος thatsächlich anschliesst. Folgenden knupft an die θεών βουλεύματα gleich θεού προθυμία, an das mit Lautmetathese ανθοωπίνη προμηθεία tritt, dazwischen und weiterführend auf- und niederkletternd das Allitterationsmotiv  $\alpha - \varepsilon - \eta$ . — Der Paragraph 7 ist in sich ge-

Nach meiner Vermuthung; ein Bestreben, den Hiatus zu vermeiden, kann ich in keiner von beiden Reden anerkennen. τὸ ψεῦδος Dobree.

Im längeren III. Theil § 8 ff. werden stärkere und länger ausklingende Motive angeschlagen.

λόγος δυνάστης  $^1$ ) . . . δύναται; das δύναται leitet durch Allitteration zu δείξω über, das seinerseits mit Gleichklang und Allitteration fortgesetzt wird in δεῖ δὲ καὶ δεῖξαι. Hieran knupft die kuhne Paronomasie δόξαι $^2$ ) (oder δόξη) und bei dieser Gelegenheit kundigt sich das bald darauf beginnende Spiel mit δόξα an. Inzwischen setzt sich die in φρίχη περίφοβος begonnene Allitteration in πόθος φιλοπενθής fort, beides leitet zu πάθημα und ἔπαθεν über. Im Folgenden (§ 10) erzeugt das zufällige γίγνονται das συγγιγνομένη und dann taucht wieder die δόξα auf.

Am Schluss von § 9 steht ein auffälliger Zwischensatz  $\varphi \acute{e} \varphi \acute{e}$   $\delta \mathring{\eta}$   $\pi \varrho \grave{o} \varsigma$   $\mathring{\alpha} \lambda \lambda o v$   $\mathring{\alpha} \tau'$   $\mathring{\alpha} \lambda \lambda o v$   $\mu \varepsilon \tau \alpha \sigma \tau \tilde{\omega}$   $\lambda \acute{o} \gamma o v$   $\lambda \acute{o} \gamma o v$ . Die ionische (Herodot) und die ältere attische Prosa liebt solche zurückschauenden Uebergangsformeln, hier aber enthält der Zwischensatz zugleich einen Hinweis auf die immer fortschreitende ( $\mu \varepsilon \tau \alpha \sigma \tau \tilde{\omega}$ ) Entwickelung der Motive des  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  nach Form und Inhalt zugleich. Indem der Sophist die Gewalt des  $\lambda \acute{o} \gamma o \varsigma$  weiter ausführt, spinnt er seinen kunstvollen Faden fort. \(^3) Von  $\mathring{\varepsilon} \mathcal{F} \varepsilon \lambda \xi \varepsilon$  und  $\mathring{\varepsilon} \pi \varepsilon \iota \sigma \varepsilon$  (10) kommt er über  $\pi \varepsilon \iota \sigma o v \sigma \iota$  mit Allitteration auf  $\pi \lambda \acute{\alpha} \sigma \alpha v \tau \varepsilon \varsigma$ . Jetzt folgt der tolle Reim  $\varepsilon \iota$   $\mu \grave{\varepsilon} v$   $\gamma \grave{\alpha} \varrho$   $\pi \acute{\alpha} v \tau \varepsilon \varsigma$ ,  $^4$ ) sofort wird das  $\pi \acute{\alpha} v \tau \varepsilon \varsigma$  Motiv festgehalten in  $\pi \acute{\alpha} v \tau \omega v$  und  $\pi \alpha \varrho \acute{o} v \tau \omega v$ , von  $\pi \alpha \varrho \acute{o} v \tau \omega v$  zu  $\pi \varrho \acute{o} v o \iota \alpha v$  geht es mit paronomasirender Allitteration, von  $\pi \varrho \acute{o} v \sigma \iota \alpha v$  (so möchte man accentuiren)  $^5$ ) mit Homoioteleuton auf  $\acute{o} \mu o \iota \dot{\sigma} \iota \omega v$ 

Maass in dies. Ztschr. XXII 1887 S. 567f. hat hier passend auf das ganz ähnliche Bild und den ähnlichen Stil in περὶ φυσῶν (VI p. 94 Litt.) hingewiesen. Er vergleicht auch Isokr. Nicocl. 5 ff. (dazu v. Morawski Ztschr. f. d. österr. Gymn. 1879 S. 163). Man wird jetzt richtiger diese Aehnlichkeit nicht mehr auf Gorgias, sondern auf Herakleitos zurückführen.

<sup>2)</sup> So Blass; zai δόξη δείξαι codd.

<sup>3)</sup> Vgl. unten S. 243 die sachlichen Bemerkungen zu dieser Stelle.

<sup>4)</sup> Ueber diesen weiteres unten S. 249.

<sup>5)</sup> S. unten den Abschn. Dialekt und Ausspr. S. 249 ff.

ως (von παροιχόμενον über παρόν zu εὐπόρως?); dann taucht noch einmal das δόξα-Motiv auf, das mit dem πείθειν-Motiv bis zum Schluss des § 13 durcheinander klingt.

Der IV. Abschnitt der scherzenden Apologie (§ 15) hält die πειθώ aus dem vorhergehenden fest und führt nun mit pompösem Glockenspiel als τετάρτη αίτία der Verführung Helenes den ἔρως ein. Dem el yao eous entspricht rhythmisch und reimend ou χαλεπώς, aber an έρως hängt sich auch ὁρῶμεν und daran grammatisch ὄψεως, bis zum Anfang von § 17 hält das ὄψες-Motiv als lose Klammer mehrere andere Gleichklangs- und Alliterationsgruppen zusammen. Hier wuchert es weiter von ibovtes zu παρόντος (vgl. 16 μέλλοντος - ἐκπλαγέντες). παρόντος steht aber wieder in Allitterationsverbindung mit φρόνημα, dies in Reimverbindung mit νόημα; da nun νόημα mit ὄψις in Sinnverbindung steht, bricht hier wieder das kaum losgelassene οψις-Motiv durch. Hier ist eingeflochten ποίησις . . . παθείν πέφυκεν; diese Allitteration setzt sich fort in πολλά, πολλοῖς, πολλῶν, πόθον, πραγμάτων, das dann σωμάτων hervorruft. Anderseits erzeugt das τί θαυμαστόν (19 p. 158 unten Bl.2) die Allitterationssprosse 9 εός, 9 εῶν, 9 είαν, δίναμιν (hier übrigens Aspirate mit Media alliterirend!) δυνατός. Das Folgende ist nur durch die Antithese θεῖον ἀνθρώπινον angeknupft, bildet aber mit seinen hier doppelgliedrig symmetrisch gebauten Reimantithesen ein durchaus kräftiges und wirksames Finale des vierten Abschnittes. Die beiden angehängten kurzen Abschnitte 20 und 21, Complexio und Epilogos enthaltend, sind bezüglich der Klangmotive natürlich streng in sich geschlossen. Die geniale Schlusswendung έβουλή θην γράψαι τον λόγον Έλένης μεν έγχωμιον, έμον δε παίγνιον mit Norden und Gercke1) als Selbstironie zu fassen haben wir nach den obigen Darlegungen nicht mehr nöthig. Unzweiselhast geht der Ausdruck παίγνιον zunächst auf die feine spielende Kunst der Motive, die hier einmal rein virtuos zur Geltung gekommen ist! Der alte Sprachvirtuose sagt ausdrücklich mit ἐμόν, dass er hier einmal etwas ungewöhnliches producirt, alle seine Register aufgezogen, sein gewöhnliches Maass überschritten hat. Der viel sachlichere Palamedes zeigt das deutlich. Dabei wollen wir nicht vergessen, dass die παίγνια eine ganze Gattung waren, in welcher

<sup>1)</sup> Norden De Minucii Felicis aetate p. 26/27.

auch Thrasymachos schrieh.') Aber wer will entscheiden, ob der Name und der Buchtitel schon zu Gorgias und Thrasymachos Zeiten existirte, oder ob er nur zur Terminologie der alexandrinischen Grammatik gehörte? Der emphatische Schluss der Helene würde für das letztere sprechen, das παίγνιον am Ende wirkt stärker, wenn das Wort noch nicht technisch gebräuchlich war.

Sehen wir uns jetzt den Palamedes an. Dieser gehört scheinbar in eine ganz andere Sphäre; man könnte denken und hat es auch ausgesprochen, dass er als Musterstück für den Unterricht geschrieben sei. Wir werden unten diesen Einwand erledigen und weisen hier nur darauf hin, dass er doch augenscheinlich in dieselbe Gattung wie die mythischen Plaidoyers des Antisthenes und Alkidamas gehört. Aber, wird man fragen, zeigt er nicht einen ganz anderen Stil? Allerdings ist die in der Helene beobachtete Assonanztechnik hier in viel beschränkterem Maasse verwendet; sie beherrscht nicht den Gedanken, sondern ist ihm untergeordnet. Wenn auch im Grunde dieselbe kunstliche Manier vorherrscht, so fallen die Anknüpfungen neuer Motive doch fast immer mit dem Gedankenfortschritt zusammen; aber die eigenthümliche Motivbildung ist wieder unverkennbar, z. B. § 5 ότι μήν ουν ου σαφώς (είδως) ὁ κατήγορος κατηγορεί μου, σαφώς οίδα, σύνοιδα γαρ έμαυτῷ σαφῶς οὐδὲν τοιοῦτον πεποιηχώς, 15 τῷ δὲ μάρτυρι μάρτυρες ύμεῖς έστε. σύνεστε γάρ μοι, διὸ σύνιστε ταύτα, 21 πως γάρ, οίτινες ἀπιστότατον ἔργον συνηπίσταντό μοι πεποιηχότι. Ueberhaupt stehen an Kühnheit die paronomastischen Motive keineswegs hinter denen der Helene zurück, z. B. 6 έπὶ τοῦτον δη τὸν λόγον είμι πρῶτον, ώς ἀδύνατος είμι τούτο πράττειν, έδει γάρ τινα πρώτον άρχην γενέσθαι τῆς προδοσίας. Ganz auch in der Art der in der Helene beobachteten Motive ist 19 ή τινα φόβον η πόνον η κίνδυνον φεύγοντα πράξαι ταῦτα . . . . προσήκεν . . . . . . πάντες πάντα πράττουσιν . . . πανουργείται . . . πράττων . . . προδιδούς . . . προυδίδουν . . . προγόνων . . . πατρώα . . . πατρίδα . . . πᾶσι . . . παντός, das letzte leitet dann allmählich zu dem neuen πίστις-Motiv über. πρώτον erzeugte πράττειν, dies durch Allitteration πάντες, dies πανουργείται; das πράττειν geht weiter zu προδιδούς . . . προγόνων, während das πάντες sich

Suides s. v. Θοασύμαχος, vgl. Maass in dies. Ztschr. XXII 1887 S. 576,
 über das παίζειν des Gorgias auch unten S. 242 f.

in πατρῷα πατρίδα, πᾶσιν fortsetzt, Freilich fehlt im Palamedes die ruhige gleichmässige Continuität der Motivbildung, welche in der Helene herrschte. Die Motive sind nicht rankenartig fortgewachsen, sondern unregelmässig vertheilt und seltener, so dass der Gedanke sich aufdrängt, dass die ganze Technik ursprünglich nicht zum Gegenstande gehört und aus einer anderen Gattung übertragen ist.

Anderseits ist wiederum die Uebereinstimmung in der Motivbildung derart, dass nothwendig derselbe Verfasser für beide Stücke angenommen werden muss. Wir haben keine Spur davon, dass jemand im Alterthum nach Gorgias die Gleichklangstechnik der Helene sich bis zu diesem Grade angeeignet hätte, so dass der Palamedes von einem Schüler oder Nachahmer herrühren könnte, und alles, was man sonst bei Hippokrateern, Alkidamas, Antiphon als gorgianisch anzusehen gewohnt ist, enthält keine Spur der Motive. Aber wohl zeigt das Fragment des Gorgianischen Epitaphios ganz augenscheinlich Spuren von Gleichklangsmotiven.<sup>1</sup>)

> ούχ ἄπειροι οὕτε ἐμφύτου "Αρεος οὕτε νομίμου ἐρώτων οὕτε ἐνοπλίου ἔριδος οὕτε φιλοχάλου εἰρήνης.

Von ἄπειροι geht der Redner mit Allitteration zu Αρεος, dessen beide erste Buchstaben zu ἐρώτων ſühren, ἐρώτων allitterirt mit ἔριδος, dies mit εἰρήνη. Noch merkwürdiger ist im zweiten Theil des Fragmentes

τοιγαροῦν αὐτῶν ἀπο θανόντων δ πόθος οὐ συναπέθανεν ἀλλ' ἀθανάτοις σώμασι ζῆ οὐ ζώντων.

Hier hatte der Redner die Freiheit, ἀ-πέθανεν zu sprechen, denn nur so erklärt sich der Zusammenhang mit πόθος, das offenbar durch ἀ-ποθανόντων veranlasst ist. Also finden wir hier dieselbe paronomastische Motivbildung wie in den beiden vollständigen

Fr. 5 bei Sauppe. Ich mache hier darauf aufmerksam, dass dies Fragment von schweren Hiaten wimmelt, wir uns also hüten müssen, in der Helene diese durch Conjectur zu beseitigen.

Reden. — Auch fr. 21 über die Tragödie zeigt ähnliches, indem es mit πάθος und ἀπάτη spielt.

Ziehen wir nunmehr die Consequenz unserer Beobachtungen, so ist jetzt jeder Zweifel an der Verfasserschaft des Gorgias für ,Helene' und ,Palamedes' ausgeschlossen. Zum Ueberfluss kommt auch noch eine Bestätigung durch den gewaltigsten Sprachkunstler, der je in griechischer Sprache schrieb, hinzu, Platon, und zwar in der Stelle des Menon, wo er Gorgias des encyklopädischen Sophisten physikalische Lehre persiffirt.1) Auch er beobachtete Gorgias schon damals geübte Manier, die Wortstämme durch Anklänge aneinanderzureihen: οὐχοῦν λέγετε άπορροάς τινας των όντων κατά Έμπεδοκλέα; Σφόδρα γε. καὶ πόρους, εἰς οῦς καὶ δι' ὧν αἱ ἀπορροαὶ πορεύονται. Hier sind in einer Gleichklangsgruppe vereinigt: άπορφοαί, πόροι, πορεύονται, wie etwa Pal. 6 πρώτον, πράττειν, προδοσίας oder Hel. 9 δεί ... δείξαι ... δόξαι. Auch im Phaidros 251 C ahmt Platon scherzend vielleicht Gorgias, vielleicht Herakleiteer nach: ὅταν μέν οὖν βλέπουσα πρὸς τὸ τοῦ παιδὸς κάλλος ἐκεῖθεν μέρη ἐπιόντα καὶ δέοντ', α δη διά ταῦτα ίμερος καλεῖται. Also war thatsächlich die ganze Sprache des Gorgias auf allen Gebieten seiner schriftstellerischen Thätigkeit mit dieser paronomastischen Manier mehr oder weniger durchsetzt.

Von alten und neuen Litterarhistorikern, auch von Norden, ist die gorgianische Technik mechanisch in die Elemente der Antithese und der Paronomasie (im weitesten Sinne) aufgelöst worden, und man hat die mechanische Verwendung dieser Kunstmittel für das Wesen der Sache gehalten, aber bisher das verbindende Element, das "Motiv", wie ich es nannte, gänzlich übersehen. So konnte es geschehen, dass den Stilproben des Gorgias und der ganzen Stilrichtung statt eingehenderen Verständnisses recht oft spottende Verachtung zu Theil wurde, die beiden erhaltenen Reden für unecht gehalten und ein Zeitgenosse des Protagoras, Antiphon, Euripides, Aristophanes beinahe behandelt wurde wie ein byzantinischer Schulknabe. Neuerdings musste nun allerdings die Entdeckung stutzig machen,<sup>2</sup>) dass sich die antithetischen Figuren auch

<sup>1) 76</sup>c, vgl. Diels Berl. Sitz.-Ber. 1884 S. 345.

Norden Kunstprosa S. 18 ff. Ueber Beziehungen zwischen Gorgias und Herakleitos ders. schon vorher in der Beilage zum Vorlesungsverzeichniss Greifswald Ostern 1897, de Minucii aetate p. 37.

bei Herakleitos finden, ja auch bei Herodotos und dann in der ganzen älteren attischen Prosa, so dass von eigentlich Gorgianischen Figuren nicht mehr die Rede sein konnte. Bei Herakleitos durste man doch nicht mehr von sophistischem Wortgeklingel und puerilem und frostigem Ausdruck reden. Anderseits schätzt man auch den Stil des Herakleitos noch viel zu gering ein, wenn man als seine ,Signatur die durch äussere Klangmittel noch verschärfte Antithese\*1) bezeichnet. Der Stil des grossen Ephesiers erklärt sich ganz anders. Richtig ist es und fein bemerkt, wenn Norden2) sagt, die Gegensätze des Seins und des Scheins, welche sich Herakleitos offenbarten, hätten sich ihm auch in der Sprache hypostasirt, aber wir müssen noch weiter gehen. Dem ephesischen Mystiker ist bekanntlich die Sprache noch mehr. Der loyog (fr. 1-2) ist bei ihm eine die Welt durchdringende Kraft, die Sprache kein blosses Vehikel; ein geheimnissvoller Glaube an den Logos (οὐχ ἐμεῦ άλλα του λόγου αχούσαντας ομολογείν σοφόν έστι, εν πάντα είναι — γινομένων δὲ πάντων κατὰ τὸν λόγον τόνδε u. s. w.) gehört in sein Bekenntniss. So gehen denn auch die Gleichklänge und Figuren, die Allitteration (und der Reim) bei ihm zusammen mit einem Glauben an geheimnissvolle Beziehungen der Dinge, welche die lautverwandten Worte bezeichnen. Aber nicht bloss die Etymologieen der Herakleiteer im Kratylos finden aus dieser Anschauung ihre Erklärung, sondern auch die Paronomasieen, Reime und Allitterationen, welche die einzelnen Worte bei Herakleitos verknüpfen, deuten zugleich auf den geheimnissvollen Zusammenhang des Bezeichneten hin (fr. 44). Πάντων πατήρ πόλεμος: der πόλεμος hat das π mit πάντων und πατήρ gemeinsam, das heisst soviel als: er hat auch Wesensgemeinschaft, wenigstens partielle, mit dem Begriff nag und natige. Aehnlich sind die uns vielleicht nur als rhetorische Spielerei erscheinenden Paronomasieen in fr. 22 zu beurtheilen πυρός ἀνταμείβεται πάντα καί πύρ απάντων, ώσπερ χουσού χρήματα και χρημάτων χρυσός (Feuer ist im All und Geld ist im Golde). Auch in fr. 71 glaubt er dunkel den grammatischen Zusammenhang der anklingenden Worte zu ahnen: ψυχής πείρατα ούκ αν έξεύροιο πασαν έπιπορευόμενος όδόν. Darum trage ich kein Bedenken, auch fr. 91 unter diesem Gesichtspunkt zu betrachten ξυνόν έστι πασι τὸ

<sup>1)</sup> Norden a. O. S. 19.

<sup>2)</sup> Norden a. O. S. 18.

φρονεῖν ξὲν νό ω λέγοντας ἰσχυρίζεσθαι χρη τῷ ξυνῷ πάντων, ὅκωσπερ νόμω... Der Zusammenhang der communis (ξυνός) opinio mit dem vernünftigen (ξὲν νόω) Wort und dem vernünftigen Gesetz (νόω — νόω ω) wird durch die lautlichen Anklänge bekräftigt.

Durch die Paronomasieen des Herakleitos erhalten nun aber auch die des Gorgias eine ganz andere Beleuchtung. Auch für Gorgias ist die Allgewalt des loyog ein fundamentaler Satz (Hel. 8), wenn auch in etwas verändertem Sinne; aus dem prophetischen ist bei ihm der rhetorische loyog geworden. Aber noch hält er fest an der geheimnissvollen Beziehung zwischen givig und loyog. Das δεῖ δὲ καὶ δεῖξαι καὶ δόξαι — μάρτυρες ὑμεῖς ἐστε, σύνιστε γάρ ταύτα, ότι σύνεστε μοι - ἀπέθανεν und πόθος u. s. w. alles das erinnert an Herakleitos. Allerdings klingt bei Gorgias die Paronomasie spitzfindig eleatisch und wird meistens epigonenhaft kleinlich, während die Redefiguren des ephesischen Propheten nie die stolze Würde seiner Aphorismen beeinträchtigen. Die Verwandtschaft der Gorgianischen Paronomasieenmotive mit den Herakleitischen ändert zwar nichts an der Thatsache, dass beide auf dem gemeinsamen Boden des ionischen Antithesenstiles stehen, aber wir müssen doch scheiden zwischen der Herakleitischen Einflusssphäre und den übrigen ionischen und attischen Schriftstellern. Allitteration, Paronomasie und kurzgegliederter Satzbau findet sich in den Fragmenten des Anaximandros (R. P. 16): διδόναι γάρ αὐτὰ δίκην καὶ τίσιν | άλλήλοις τῆς άδικίας | κατὰ τὴν τοῦ χρόνου τάξιν. Dass hier die Allitteration nicht zufällig ist, beweist ein anderes Fragment (R. P. 17) (τὸ ἄπειρον) ἀρχή τῶν άλλων δοχεί και περίεχειν άπαντα | και πάντα κυβερνάν . . . . . . άθάνατον γὰρ καὶ άνώλεθρον.

Bei Anaximandros lag vermuthlich der ionische rhythmisirende Antithesenstil ganz rein und klar durchgeführt vor. Bei Herakleitos ist er prophetisch gesteigert, bei Demokritos vereinfacht, man möchte sagen vermenschlicht. Bei Herodotos blickt er nur noch gelegentlich durch, stärker bei den Hippokrateern. In dem grossen Fragment des Pherekydes ist die altionische Einfachheit bewahrt und fast nur die Nebeneinanderstellung von  $\Gamma \bar{\eta}$   $\Omega \gamma \bar{\eta} vos$  verräth die Neigung zur Paronomasie. Bei Antiphon steht er an pathetischen Stellen, am Anfang und Schluss, ähnlich wird er noch bei Isokrates, attisch graziös bei Lysias aufgetragen.

Man sollte meinen, es musse eine Art volksthümlicher Prosaerzählung bei den Ioniern gegeben haben, die uns gänzlich verloren ging, und auf dieser die litterarische Verwendung basiren. In dieser könnte etwa der Reim consequent durchgeführt gewesen sein, ebenso die Allitteration; es würden dann die litterarischen Gattungen beides nur spärlich festgehalten und nur noch die Kürze und Symmetrie der Glieder bewahrt haben. Doch das würde vorläufig ins Reich der reinen Hypothese gehören. Es sei mir nur noch gestattet, auf eine ähnliche Erscheinung auf einem ganz fremden Culturgebiete hinzuweisen, nämlich bei den Arabern. Die Araber vor Muhammed kannten neben einer quantitirenden rhythmischen Poesie eine halbpoetische Reimprosa, welche von den Kahin (Priestern) und dann auch von Muhammed in prophetischer Rede angewendet wird.1) So erscheint dann die Reimprosa im Koran. Später drang sie in die Erzählungslitteratur ein. Das berühmteste Werk dieses Stiles sind die durch Rückerts geistvolle Uebersetzung allgemein zugänglich gemachten Makamen des Hariri (oder Verwandlungen des Abu Seid von Serug). In diesen Erzählungen ist allerdings der Reim nicht nur consequent durchgeführt, sondern ohne Zweifel auch das Hauptbindemittel; die Gattung ist überhaupt derart poetisch gebunden, dass man sie ebenso gut zur Poesie als zur Prosa rechnen könnte, wie ja auch Herakleitos Buch fast auf der Grenze zur Poesie steht. Was aber diese Makamen für uns besonders interessant macht, ist die derartig sonst nirgends als in der ionischen Prosa mit dem Reim verbundene Allitteration und die Paronomasie, und zwar die Motive bildende, sprossenartig fortschreitende Paronomasie. Man lese die zweite Makame des I. Bandes: ,Mich hielt mit frohen Genossen, ein trauter Kreis umschlossen, von welchem eingeschlossen war Geselligkeit und Gefälligkeit und ausgeschlossen Misshelligkeit . . . . . . . .... trat herein ein Mann mit gebrechlichem Mantel, der einen Fuss schleifte und auf einen Stab sich steifte, der sprach: O ihr köstlichen Steine der Schreine! O ihr tröstlichen Scheine der Reime! Froh gehen euch auf die Tage und unter ohne Klage! Freundlich weck euch der Frühschein! Und lieblich

S. Wellhausen Reste arabischen Heidenthumes 2. Aufl., S. 135. Im Uebrigen bin ich für die Kenntniss der arabischen Reimprosa, sowie auch die Transscription der Hariristücke meinem Freunde G. Kampfimeyer zu grossem Danke verpflichtet.

schmeck euch der Frühwein!' - (Transcription von G. Kampffmeyer: nazamanī waahdanan lī nadin — lam jahib fīhi munadin — walā kabā gadļu zinādin — walā dakat nāru inādin — fabainā naļnu natağadabu atrafa-l'anasidi — wanatawaradu turafa-l'asanidi — id waqafa binā šahşun alaihi samalun — wafī mašjihi qazalun faqāla jā ahā'ira-ddahā'iri — wabašā'ira-l'ašā'iri — 'imū şabāḥan — wa'an'imū-stibāḥan) — oder etwa die 41. Makame im II. Bande: ,Ihr wisset, dass Wahrheit ist der Schmuck der Vernunstigen, und dass die Schande dieser Welt ist leichter als die der künstigen'; dann: ,dass guter Rath ist eins der guten Werke, und Unterweisung eine Urkunde der Glaubensstärke; dass der Fragende verdient Unterrichtung, und der Rathende übernimmt eine Verpflichtung, dass mein Freund ist, der mich schilt, nicht der mir hält der Entschuldigung Schild, und dass, wer mich recht liebt, mich zurecht weist, nicht mir rechtgiebt. (ama ta'lamūna anna labūsa-ssidqi abhā-lmalabisi-lfahirati — waanna fudūļa - ddunjā ahwanu min fudūļi - l'ahirati — wanna-ddīna imhādu-nnasīhati — wal' iršāda 'unwānu-l' agīdati-ssahīhati — waannalmustaš ara mu tamanun — walmustar šida binnushi gaminun waanna ahaka huwa-lladī 'adalaka — lā-lladī 'adaraka — wasadigaka man sádagaka — lā man sáddagaka).

Die Araber selbst haben diese Kunstform immer zur Prosagerechnet, was schon daraus hervorgeht, dass sie, wie im ionischattischen, ganz gewöhnlich zur Verbrämung der erzählenden, aber
auch der gelehrten Prosa verwendet wird. Diese Gepflogenheit hat
sich bis heute in wissenschaftlichen Abhandlungen erhalten. So
bringt das 19. Heft der in Beirut von den dortigen Jesuiten herausgegebenen arabischen Zeitschrift "Maschrik" (Herbst 1900) vor einem
Aufsatz über Denkmäler Mesopotamiens eine kurze Einleitung in
Reimprosa. — Ich muss es den romanischen Philologen überlassen,
zu untersuchen, wie weit der von Norden¹) auf antike Vorbilder
zurückgeführte Antithesenstil des spanischen Romanschriftstellers
Guevara von dieser arabischen Reimprosa beeinflusst ist.

Man möge nach allem diesem nicht denken, dass die arabische Reimprosa hier herbeigezogen ist, um sie mit der ionisch-gorgianischen Figurentechnik bis ins einzelne zu vergleichen oder gar

<sup>1)</sup> Kunstprosa S. 792.

in Beziehung zu setzen. Jede der beiden Erscheinungen ist zwar für das Verständniss der anderen eine werthvolle Stütze, aber doch durchaus aus ihren eigenen Voraussetzungen zu verstehen. — Für uns ergab das Verständniss der ganzen Technik bei Gorgias als positiven Gewinn das Kriterium für die Echtheit der beiden  $\lambda \delta \gamma o \iota$ . Ehe wir aus diesem für die Litteraturgeschichte des 4. Jahrhunderts werthvollen Resultat die weiteren Consequenzen ziehen, sind zunächst noch einige litterarhistorische, stilistische und grammatische Probleme zu erörtern, die sich an Gorgias und die beiden "Reden" knüpfen.

Schon im Alterthum werden nicht bloss die Figuren als das specifisch Gorgianische bezeichnet, sondern unsere ältesten directen Zeugen, Xenophon') und Aristoteles sprechen zufällig nicht von den antithetischen Figuren (die aber indirect durch Platon genügend bezeugt sind), sondern von kühnen und ungewöhnlichen Wortbildungen und poetischem Ausdruck. Aristoteles Bemerkung in der Rhetorik (III p. 1404° 26): ,da aber die Dichter, selbst wenn sie die einfachsten Dinge sagten, bloss durch den Ausdruck sich solchen Ruhm zu erwerben schienen, so wurde desshalb in der ersten Zeit die Sprache (der Prosaschriftsteller) poetisch, z. B. die des Gorgias. So glaubt auch jetzt noch die Masse der Ungebildeten, dass man es so machen müsse, wenn man sich am schönsten ausdrücken wolle' setzt zwar Gorgias in die erste Periode der kunstvoll gestalteten Prosa; dass man aber allein Gorgias eine poetische Sprache vindiciren durfe, sagt sie nicht. Aristoteles bezeichnet hier nicht den Anfang, sondern das Ende der ionischen Prosa, deren Geschichte er natürlich nicht übersah, sonst hätte er vielleicht vor Gorgias noch Herakleitos Ἰάδες Μοῦσαι oder Pherekydes für die poetische Prosa citirt.2) An einer späteren Stelle 1405b 37 führt er Gorgias für die ungebräuchlichen und (darum) "frostigen" Composita πτωχόμουσος und κατευορχήσαντας an; 14066 9 tadelt er die Metaphern χλωρά καὶ ἔναιμα πράγματα und σὐ δὲ ταῦτα αἰσχρῶς μέν ἔσπειρας κακῶς δὲ ἐθέρισας. (Der Tadel dieses letzten ist deutschem Sprachgefühl fremd, wie ja unsere Neigung zum

<sup>1)</sup> Sympos. Il 26.

<sup>2)</sup> Allerdings legt er für diese keinen poetischen Maassstab an, weil ihm z. B. Herakleitos 1407b 14 mehr für unhellenisch unklar als für poetisch gilt. Der Begriff des Poetischen erstreckt sich bei ihm nur auf den Wortausdruck.

bildlichen Ausdruck bis auf den heutigen Tag immer noch im Steigen begriffen ist). - Wenn auch Aristoteles hier nur eine Seite des Gorgianischen Stiles berührt, so muss doch auffallen, dass diese in der "Helene" und im "Palamedes" sehr zurücktritt. Daraus folgt mit Nothwendigkeit, dass Aristoteles nicht gerade diese beiden Gorgianischen Stücke im Auge gehabt hat bei seiner Bemerkung über die poetische Diction, dass vielmehr diese beiden eine Ausnahme unter Gorgias Werken waren, eine Thatsache, die wir noch des Weiteren werden begründen können. - In der "Helene' sind wenig poetische Ausdrücke, kaum solche, die sich nicht, wie das Lexicon zeigt, andere Prosaiker auch erlaubten. § 9 φρίκη steht bei Hippokrates und sonst in der Prosa, περίφοβος bei Thukydides; πολύδακους ist allerdings poetisch und allenfalls auch noch φιλοπενθής; δόξης όμματα kann man als poetische Metapher ansehen, ebenso sind ἄγρευμα 19 und vielleicht μωμος 21 vorwiegend bei Dichtern in Gebrauch gewesen. Im ,Palamedes' beschränkt sich das poetische auf folgende Ausdrücke: 3vnτων (1), κρατείτε (2), άληθείας und άνάγκης . . . . διδασκάλων (4), χειμαζόμενοί τε δι' άνάγχην (11); άριστεῖαι (13); νόμους γραπτούς φύλακας ..... μνήμης ὄργανον ..... χρημάτων φύλακα u. s. w. (30); οἰκτίρμων (32). — Einen übermässigen Gebrauch poetischer Ausdrücke zeigen auch die Fragmente nicht, doch sind sie zu geringen Umfanges, um irgend etwas an sich zu beweisen. In fr. 5 könnten έμφυτος "Αρης, ενόπλιος έρις, φιλόκαλος είοήνη, πάθος απίθανον, ασωμάτοις σώμασι, als poetische Ausdrücke aufgefasst werden, die übrigen Fragmente sind zu meist einzelne Ausdrücke, die als Belege für die poetische Diction angeführt werden, fr. 14 Ξέρξης Περσών Ζεύς, γύπες ἔμψυχοι τάφοι, fr. 15 und 16 s. oben S. 237, fr. 17 πυχνά ἐπιψακάζωσιν ist eine kühne Wortbildung, die in dieselbe Kategorie gehört, wie fr. 10 χειρούργημα und χύρωσις (wenn diese Worte nicht etwa von Platon frei nach Gorgias erfunden sind). Fr. 22 Er μεστον Αρεως (scil. Αἰσχύλου δρᾶμα), πάντα Διονύσου und ebenso der nicht unter die Fragmente aufgenommene Ausspruch ήδη με ὁ υπνος άρχεται παρατίθεσθαι τῷ ἀδελφῷ (Aelian v. h. II 35) gehören auch in das Gebiet der einfachen poetischen μεταφορά und zeigen, dass Gorgias auch in der gewöhnlichen Unterhaltung bis an sein Lebensende sich gewählt und schwungvoll auszudrücken liebte, was ihm das Lob der ἀπαίδευτοι und den Tadel des Aristoteles eintrug. Jedenfalls darf die Aristotelesstelle nicht als Argument gegen die Echtheit der beiden erhaltenen Stücke dienen, sondern sie beweist höchstens, dass beide eine besondere Stellung im gesammten litterarischen Nachlass des Sophisten einnahmen.

Dieser besondere Charakter der beiden Schriften innerhalb seiner Schriftensammlung ist mithin auch der Grund gewesen, weshalb eine spätere Generation gerade diese beiden der Erhaltung für werth hielt, nicht etwa bloss die Vorliebe der Rhetoren des 2. Jahrhunderts n. Chr. für mythische Stoffe oder der blinde Zufall ist schuld daran. ,Reiske hat den Palamedes einen Katechismus der griechischen Dialektik und Rhetorik genannt'. 1) Aber wir müssen doch fragen, ob wirklich das fein gegliederte Kunstwerk nur für die Rhetorenschule geschrieben war, wie Blass und auch Maass annimmt; ein Musterformular für eine Apologie? Dieser Auffassung steht eine sehr auffällige Thatsache entgegen. Würde ein solches Musterstück einen der wichtigsten Theile der damaligen Vertheidigungsrede, die Erregung des Mitleides, für die Thrasymachosein besonderes Lehrbuch schrieb, haben übergehen dürfen, wie es Palamedes am Schluss (§ 33) thut? Das Verhältniss ist vielmehr umgekehrt. Die Technik der Gerichtsrede war damals in Sicilienund Attika bereits abgeschlossen und lag fertig vor. Sie wurde ja auch nicht von Gorgias geschaffen. Hier stossen wir auf die neuerdings von Gercke2) ventilirte Frage nach dem rhetorischen. Lehrbuch des Gorgias. So viel bat Gercke ohne Zweisel zur Evidenz bewiesen, dass Gorgias eine τέχνη hinterlassen hat, aber die Ansicht, dass der Inhalt eine Mischung aus theoretischen Anweisungen und fertigen Musterreden gewesen sei, ist nicht genügend begründet. Der Plural τέχναι bei Dionysios beweist gar nichts,3) denn auch Hermagoras grosses Lehrbuch heisst τέχναι. Τέχναι heisst nichts anderes als ,Kunstgriffe' und dann ,Kunstregeln'. Eine τέχνη

<sup>1)</sup> Blass Att. Beredts. I2 81.

<sup>2)</sup> S. diese Ztschr. XXXII 1897 341 ff.

<sup>3)</sup> Auch nicht die Stelle des Phaidros 261 Β ἀλλ' η τὰς Νέστορος καὶ 'Οδυσσέως τέχνας μόνον περὶ λόγον ἀκήκοας, ᾶς ἐν Ἰλίφ σχολάζοντες συνεγραφάτην, τῶν δὲ Παλαμήδους ἀνήκοος γέγονας; sie zeigt nur, dass die Pluralform schon alt war. Heisst denn im attischen τέχνας nicht Kunstgriffe? Den Auszügen 'Ciceros' im Brutus aus Aristoteles traue ich mit gutem Grunde gegenüber dem ausdrücklichen Zeugniss des Aristoteles nicht. Aristoteles sagt soph. el. 34 p. 183<sup>b</sup> 27 ff. nur, dass sein practischer Unterricht wesentlich im Auswendiglernen von fertigen Mustern bestand.

im Singular heisst dagegen eine "Redekunst". Eine Lehrschrift, wie sie sich Gercke construirt, theoretische Anweisungen mit Stücken wie die Tetralogieen verbunden, ist für die damalige Zeit aber überhaupt undenkbar; wie eine τέχνη des 4. Jahrhunderts aussah, wissen wir aus der erhaltenen des Anaximenes. Auch die des 5. Jahrhunderts dürften also nicht viel anders ausgesehen haben. Gorgias τέχνη musste nach seiner ganzen Weltanschauung im εἰκός gipfeln ebenso wie die des Korax und Teisias. Die ,Helene' ist darum auch ganz auf dem είκός aufgebaut.1) Die Vertheidigung des Palamedes ist in das von Thrasymachos codificirte System der attischen Gerichtsrede eingespannt. Das Stück rechnet trotzdem stark mit den historischen Verhältnissen der Vorzeit, ist in die mythische Sphäre hineinprojicirt. Um solche halbpoetischen Erzeugnisse recht zu würdigen, muss man die wohl nicht viel späteren fälschlich Antiphon beigelegten Tetralogieen 2) dagegen halten. So sahen die Musterstücke der dialektischen Sophistenrhetorik aus, in dieser Form waren sie bequem auswendig zu lernen. Dass übrigens ein Schülerverhältniss des Antiphon zu Gorgias unmöglich ist, wird unten (S. 245 f.) näher ausgeführt werden; wenn also gelegentlich Gemeinplätze von beiden mit ähnlichen Wendungen behandelt werden, so dürfen wir nicht mehr eine Entlehnung des Antiphon aus Gorgias annehmen, was z. B. Maass3) gethan hat, sondern werden für beide eine gemeinsame attische oder sicilische Quelle voraussetzen müssen.

Die Gerichtsreden mythischer Personen entsprangen augenscheinlich demselben Boden wie die prosaischen Enkomien.4) Wie diese traten sie für das kritisch geschulte, d. h. gebildete Publicum

<sup>1)</sup> S. unten S. 242; Blass l² 54 glaubt aus der bekannten Stelle in Ciceros Brutus 46 f. und aus dem Fehlen des είκός im Platonischen "Gorgias" schliessen zu können, Gorgias habe keine Theorieen über das είκός aufgestellt.

<sup>2)</sup> Für mich sind nicht nur die von Dittenberger und Szanto aufgefundenen Widersprüche gegen das attische Recht, sondern auch gewisse stilistische Differenzen mit den Plaidoyers maassgebend, wie ich demnächst im Verlauf dieser Studien weiter auszuführen gedenke. Die rhetorische Behandlung des Prooimions und des Epilogos ist eine ganz andere. Wilamowitz tritt jetzt auch auf die Seite der Zweifelnden.

<sup>3)</sup> In dieser Ztschr. XXII 1887 S. 379 f.

<sup>4)</sup> Vgl. jetzt über die Enkomien anch Wilamowitz diese Ztschr. XXXV 1900 S. 533. Wie weit eine Kreuzung mit den symbolischen Titeln der Kyniker stattgefunden hat, lässt sich vielleicht noch einmal genauer feststellen.

an Stelle der poetischen-dithyrambischen und tragischen 1) Behandlung der Sagenstoffe, die man in gewissen Kreisen nur noch der Musik wegen mit in den Kauf nahm. Die Enkomien namentlich hingen mit den historischen und culturhistorischen Studien der Sophisten zusammen, dem letzten Erbe der ionischen Universalwissenschaft, die Protagoras auf attischen Boden verpflanzte. Diese Lobreden und Plaidoyers waren eine zeitgemässe Behandlung historischer Stoffe. Alles wurde Problem; und nicht nur historische, sondern auch und sogar in erster Linie Tagesfragen. Für einen besonderen Grad von Kunst und Bildung galt es, ein so delikates Thema wie das des lysianischen έρωτικός wissenschaftlich zu behandeln. So fällt auch der "Palamedes" nicht etwa unter die trockenen Schulübungen des Gorgias, sondern ist ein für weite Kreise der Gebildeten bestimmtes Stück scholastischer Unterhaltungsliteratur. Ein artiges Problema bot hier der geistreiche Alte von Larisa seinem preziösen Publikum. Dass es, wie man getadelt hat, mit wenig Ethos geschrieben war, ist doch nur bezeichnend für die ganze verstandesmässige Production dieser Art, besonders bezeichnend aber für den Verfasser von περί του μή όντος.

Trotz der kunstvollen und sorgfältigen Detailarbeit des "Palamedes' steht die ,Helene' viel höher. Beim ,Palamedes' bildete das juristische Interesse einen Ersatz für die Farblosigkeit des historischen Inhaltes. ,Palamedes' erhebt sich nicht sehr viel über das Niveau des Lysianischen ἐρωτικός. Aber die Ἑλένη bot Gelegenheit zu allerlei philosophischen Aperçüs. Dümmler<sup>2</sup>) hat bereits auf den philosophischen Gehalt der "Helene" und ihre Stellung in der publicistischen Litteratur dieser Zeit hingewiesen, ebenso Blass auf die disjunctive Schlussform und die Uebereinstimmung mit der nihilistischen Schrift. - Das muss auch jedem aufmerksamen Leser sofort klar werden: die "Helene" ist kein conventionelles Enkomion; ein solches ist uns ausser den Grabreden und dem Euagoras aus dieser Zeit überhaupt nicht erhalten, es ist keine enideigig von gewöhnlichem Schlage, sondern hat grosse Feinheiten. - Abzüglich der Einleitung (1-2) und des Schlusses (20) zerfällt das Ganze in das eigentliche έγκωμιον (3-5) und in die Apologie. Das eigentliche Enkomion ist conventionell und wird absichtlich nur markirt, weil es eben nichts besonderes war; in scherzhaftem

<sup>1)</sup> Keil Analecta Isocr. p. 3.

Akademika S. 35 ff. Blass Att. Beredts, I<sup>2</sup> 78. Hermes XXXVI.

Tone verräth der Sophist uns das ausdrücklich, indem er sagt (2): έγω δε βούλομαι λογισμόν τινα το λόγω δούς την μεν καχώς άχούουσαν παῦσαι τῆς αἰτίας, τοὺς δὲ μεμφομένους ψευδομένους έπιδείξαι καὶ δείξαι τάληθες ή παύσαι της άμαθίας. Der ,Philosoph' bringt sich hiermit in einen Gegensatz zur Poesie; er will einen λογισμός in die vagen Urtheile der Poeten bringen, welche das Publicum über die wahren Ursachen der menschlichen Ereignisse nicht aufklären; und mit dem stolzen Bewusstsein, diese Aufklärung gegeben zu haben, sagt er im Schlussresumé (21): ένέμεινα τζ νόμφ, ον έθέμην έν άρχη τοῦ λόγου, ἐπειράθην καταλύσαι μώμου άδικίαν καὶ δόξης άμαθίαν; mit der Figur der praeteritio wird dann § 5 ausdrücklich auf die weitere Ausführung dieses Theiles verzichtet: τὸν χρόνον δὲ τῷ λόγφ τὸν τότε τῷ νῦν ὑπερβάς, ἐπὶ τὴν ἀρχὴν τοῦ μέλλοντος λόγου προβήσομαι, nun folgt die propositio (πρόθεσις) des eigentlichen Themas καὶ προθήσομαι τὰς αἰτίας, δι' ας εἰκός ... hier ist das εἰκός als das leitende Motiv der ganzen Beweisführung offen erklärt; wie wir wissen, war es das auch in der sicilischen Rhetorik, und Gorgias kam darüber, wie wir bereits oben vermutheten, nicht hinaus. Denn auch im "Palamedes" befremdet uns die Einseitigkeit der Argumentation aus dem εἰκός,1) deren Haupttheile sind: ἀδύνατος ή τοῦτο πράττειν und οὐκ ἐβουλήθην. Die folgenden Theile πρός τον κατήγορον, πρός κριτάς περί έμαυτοῦ, οἶκτος, ἐπίλογος, stammen aus der attischen Processtechnik. Das εἰκός mit seinen Unterabtheilungen wurde auch in der hellenistischen Rhetorik beibehalten und erscheint bei den römischen Uebersetzern der griechischen Lehrbücher.2) Dies sixóg ist das philosophische Element in der sicilisch-attischen Rhetorik und scheint aus der eleatischen Skepsis bervorgegangen zu sein. - In der "Helene" wird das εἰκός in proportionaler Abmessung vierfach gegliedert nach τύχη, βία, λόγος, ἔρως. Alle diese vier beim Fehltritt der "Helene" wirksamen Kräfte, aus denen ihre Unschuld resultirt, werden philosophisch erläutert und ihr Wesen scharfsinnig zergliedert. Freilich die letzte Begründung ist in vielen

<sup>1)</sup> Vgl. oben S. 240 A. 1.

<sup>2)</sup> Vgl. Hermagoras S. 101. — Die Lehre des Hermagoras hat übrigens auch in der Einleitung zu v. Arnims Dion von Prusa S. 92 ff. eine Würdigung erfahren, die mich freilich nicht befriedigen kann. Er scheint mein (fünf Jahre vorher erschienenes) Buch nicht gekannt zu haben.

Fällen ziemlich seicht und schmeckt nach Selbstverständlichkeit und gesundem Menschenverstande, wie z. B. § 6 xai to μέν χρεῖττον ήγεισθαι, τὸ δὲ ήττον ἕπεσθαι, θεὸς δὲ ἀνθρώπου κρείττον. Ebenso kurz und, fast möchte man sagen, verächtlich-ironisch wird auch der zweite Punkt, die βία, abgethan. Aber alles das ist immer noch gewissermaassen Präludium. Den Kern des Ganzen bildet die theoretische Erörterung über λόγος und ἔρως. Es ist der Hauptzweck des ganzen Schriftchens, die Macht des λόγος und die Gewalt der sinnlichen Empfindung zu discutiren. Der spielende tändelnde Esprit des sicilischen Magisters weiss diesen Problemen das feine zierliche Gewand eines Ελένη-Enkomions überzuwerfen, indem er sich stellt, als ob er für die grosse Masse der ἀπαίδευτοι schreibt,1) was er doch nicht thut. Er benutzt die geläufige Kunstform der scherzhasten Enkomien (παίγνια) und geht doch über dieselbe hinaus. — Die Verherrlichung des λόγος (§ 8) stimmt zu der Erörterung über den δήτως als πειθούς δημιουργός im Platonischen Gorgias. Die bekannten Worte (452 E) καίτοι έν ταύτη τη δυνάμει δούλον μεν έξεις τον Ιατρόν, δούλον δε τον παιδοτρίβην erinnern deutlich an den selbstbewussten Vergleich des λόγος mit einem grossen δυνάστης2) in der "Helene." Das Thema des folgenden Abschnittes ist, dass der loyog über der Poesie steht oder vielmehr sie mit enthält, wenn man von der gebundenen Form absieht. Mit der Poesie steht der Sophist auf gespanntem Fusse, trotzdem sein Schüler Agathon eine Art Zukunstspoesie zu gründen gedachte, die mit aller Tradition brach.3) ,Was ist die Tragödie?' rust Gorgias aus an einer Stelle, die in der Sache mit der Definition der Poesie Hel. 9 völlig übereinstimmt, Ein Wunder für Ohren und Augen, das die Menschen vorführt, wie sie einst waren, und durch (unwahre) Thatsachen und Leidenschaften eine Täuschung zu Wege bringt, wobei der (Dichter), welcher die Täuschung (Illusion) erreicht, für gerechter erachtet wird als der es nicht thut, und der getäuschte klüger ist als der

<sup>1)</sup> Die Sophisten-Enkomien richteten sich ohne Zweifel, zumal wenn sie wirklich mündlich vorgetragen wurden, an ein weiteres Publicum, Gorgias' "Helene" an einen sehr engen Kreis. Immerhin muss man Diels Sitz.-Ber. 1884, S. 356 A. 3 zugeben, dass die Helene populär gehalten ist; das ist aber nur äusserlich, denn in Wirklichkeit ist sie ,θμὸν δδ παίγνιον".

<sup>2)</sup> S. oben S. 228 A. 1.

<sup>3)</sup> So verstehe ich seine merkwürdige (allegorische?) Tragödie Ardos, Arist. Poet. 1451b 22.

nicht getäuschte' (fr. 21). Wer so über die Poesie spottet, konnte sie nicht ernst nehmen, und so ist denn hier in der "Helene' die πειθώ ein Steigern und Uebertreffen auch des poetischen λόγος (§ 13 fl.), während vorher (9 fl.) die Gewalt des λόγος an sich, ohne πειθώ, analysirt wird, seine Allgewalt auf allen Gebieten — er, der in der Zauberei (10) und in der Lüge (11) so mächtig ist. Aber mehr als Lüge, Zauberei, Poesie (so tief steht diese ihm) ist der für edle Zwecke mit πειθώ gepaarte λόγος in der Naturwissenschaft (μετεωφολόγοι), gerichtlichen Beredtsamkeit (ἀναγκαῖοι διὰ λόγων ἀγῶνες) und Dialektik (φιλοσόφων λόγων ἄμιλλαι), diese edle πειθώ (κακή 14)) umspannt die ganze Wissenschaft!

Von 15 ab wird ähnlich der "Ερως erörtert. Der Satz: α γὰρ ὁρῶμεν, ἔχει φύσιν οὐχ ἣν ἡμεῖς θέλομεν, ἀλλὶ ἢν ἕκαστον ἔτυχε stimmt nicht ganz mit den Ideen seiner nihilistischen Schrift. Aber immerhin wird im Folgenden die ὄψις als etwas Trügerisches hingestellt. In den 'aristotelischen' Auszügen der philosophischen Lehrschrift wird allerdings nur die Einseitigkeit der Wahrnehmungen des Gesichtssinnes hervorgehoben (980 1) ὥσπερ γὰρ οὐδὲ ἡ ὄψις τοὺς φθόγγους γιγνώσκει, οῦτως οὐδὲ ἡ ἀκοὴ τὰ χρώματα ἀκούει. — Die Wirkung der ὄψις wird ähnlich an Beispielen demonstrirt, wie im vorigen Abschnitt der λόγος, und aus der ὄψις der ἔρως ganz äusserlich abgeleitet,²) seine Göttlichkeit (im Gegensatz zu den Dichtern) bezweifelt und sein Wesen als νόσημα ἀνθρώπινον²) definirt. Alles dies dient dazu, das von den Dichtern kunstvoll gewobene Bild der Helene im Scheidewasser skeptischer naturwissenschaftlicher Betrachtungen aufzulösen; das

<sup>1)</sup> Diels a. a. O.

<sup>2)</sup> Aus dem Vorkommen des einen Ausdruckes γοητένουσιν im Menexenos eine Beziehung oder Polemik gegen Gorgias zu construiren (Dümmler Ak. S. 22) ist eine für mich absolut unverständliche Methode; auch das Citat aus dem Epitaphios ist nicht sicher, aber doch immerhin möglich. Nur darf man keine Chronologie des Menexenos und der Gorgianischen Schriften darauf aufbauen.

<sup>3)</sup> Dies ist ein geläufiger, vielleicht technischer Ausdruck; er steht auch im Phaidros p. 265 A; für mich genügt er übrigens nicht, um mit Dümmler Ak. S. 37 eine Beziehung auf eine philosophische Theorie und sogar bestimmt auf Antisthenes zu construiren. Dümmler hat doch selbst ganz entgegengesetzte Beziehungen des Gorgias zu Antisthenes nachgewiesen. Wahrscheinlich fühlte sich in dieser Zeit Gorgias über den Kyniker sehr erhaben.

ganze kleine xaiyviov bekommt ein schillerndes an das Symbolische grenzendes Ansehen. Das sagenhafte Weib, das so viel Unheil gestiftet haben soll, zerfliesst wie ein Schemen. Wenn der Sage irgend etwas thatsächliches zu Grunde liegt, so ist doch alles natürlich und menschlich zugegangen. Ein kahler Rationalismus gähnt uns schliesslich vom Grunde dieses bunten rhetorischen Farbenspieles entgegen.

## c) Gorgias' Dialekt und Aussprache.

Die oben erörterte Aeusserung des Aristoteles¹) über die poetische Diktion hat dazu beigetragen, dass Gorgias auch in neuerer Zeit und vielfach noch jetzt als Begründer der attischen kunstmässigen Prosa gilt.2) Und doch steht nicht einmal fest, ob er der erste der ionischen Philosophen war, der attisch schrieb. Da die Dialektüberlieferung der bei Simplikios erhaltenen Fragmente werthlos ist, kann man nicht entscheiden, ob Zenon seine Schrift jonisch oder attisch verfasst hat. Neuerdings ist dann die Priorität des Thrasymachos vor Gorgias von Wilamowitz zuerst betont,3) der damit seine frühere Ansicht modificirte, aber an dem Schülerverhältniss des Antiphon und Thukydides zu Gorgias festhielt. Blass setzt noch Thrasymachos hinter Gorgias und Antiphon, dann aber hat Schwartz\*) die grössere Bedeutung des Thrasymachos und seine Priorität glänzend dargethan. Die ältere Auffassung vermischt sich noch ungeklärt mit der neuen in der zu sehr vermittelnden Darstellung Nordens. Es ist nöthig, dass man nun endlich die Consequenzen für Gorgias zieht und die Abhängigkeit des Antiphon und Thukydides preisgiebt. Antiphon war gegen das Ende der zwanziger Jahre des 5. Jahrhunderts berühmt.5) Platon im Menexenos p. 236 A nennt ihn den besten Redner (nicht Rhetor) zur Zeit der Aspasia; somit war er also in den dreissiger Jahren auf seiner Höhe. Der aristokratische Advokat, den nicht zum geringsten die nicht von ihm verfassten Tetralogieen bei den Neueren zum Sophisten ge-

<sup>1)</sup> Oben S. 237.

v. Wilamowitz Verhdl. d. Wiesbadener Philologenversammlung 1879,
 S. 39. Blass Att. Beredts. 12 56.

Homer Unters. S. 311 ff. Norden lässt trotzdem Gorgias zu sehr in den Vordergrund treten.

<sup>4)</sup> Index lect. Rostock Sommer 1892.

<sup>5)</sup> Blass 12 97.

stempelt haben, ist attisch durch und durch und zeigt nicht die geringste Spur einer Nachahmung des Gorgias, ebenso wenig wie Thukydides. Dass sie hin und wieder im ionischen Antithesenstil reden, hat doch mit Gorgias gar nichts zu thun. Anders gestaltet sich die Frage für Thrasymachos, obwohl von dessen rhythmischem Periodenbau bei Antiphon auch nicht viel zu finden ist; aber immerhin ist Thrasymachos attischer als Gorgias, der sich nie der attischen Charis anpasste und das ionische gespreizte Wesen im Stil nicht verläugnet. Thrasymachos baute das Gerüst für die attische Processrede und die übrigen politischen Gattungen, war aber ein populärer Mann in Athen, als Gorgias dort seinen Unterricht eröffnete.

Gorgias schrieb natürlich im Dialekt von Attika erst, nachdem er dort heimisch geworden war, und auch dann blieb es immer nur ein äusserlich correctes Attisch. Als Gesandter sprach er vielleicht noch ionisch, ebenso in den von Platon erwähnten Privatvorträgen,¹) die er nach antiker, auch später noch von griechischen Diplomaten in Rom geübter Sitte, während seiner Mission hielt. — Wenn somit die Annahme einer Beeinflussung Antiphons unhaltbar geworden ist, fällt auch die Möglichkeit, dass Antiphon und andere die Besonderheiten der sogenannten å $\varrho\chi\alpha i\alpha$  Å $\tau\vartheta i\varsigma$ , besonders  $\sigma\sigma$  statt  $\tau\tau$  und  $\eta \tau$  statt  $\delta\alpha \tau$ , von ihm entlehnten. Diese stammen eben aus der  $l\dot{\alpha}\varsigma$  der älteren Prosa. Ist es aber überhaupt sicher, dass Gorgias  $\sigma\sigma$  schrieb? Sehen wir uns zunächst die Ueberlieferung an !

Hel. 6 κρεῖσσον | ήσσονος | ήσσον | κρείσσονος ΑΥ κρείττονος cet. | κρεῖσσον | ήττον plerique, ήσσον CHA | κρεῖσσον | 10 δισσαί.

Pal. 2 δισσῶν, 5 δισσῶν, 6 πράττειν, 11 πράττειν | ἔπραττον, 12 κρείττονας, 15 κρείττονες, 19 δισσῶν | πράττουσιν, 27 πράσσοντος cod. προσόντα ci. Blass, 30 πεσσούς, 32 τασσόμενον.

Im ,Palamedes' überwiegt  $\tau\tau$ , in der ,Helene'  $\sigma\sigma$ , wo von acht Fällen nur in zwei einige Handschriften für  $\tau\tau$  sind. Dieses Uebergewicht verringert sich jedoch noch um eins, wenn wir  $\tau\epsilon\sigma\sigma\sigma\dot{\nu}\varsigma$  als ionisches Lehnwort ausmerzen, das natürlich als solches auch die ionische Orthographie beibehielt. Was  $\delta\iota\sigma\sigma\dot{\nu}\varsigma$  anbetrifft, so wäre ionisch  $\delta\iota\xi\dot{\nu}\varsigma$ , attisch  $\delta\iota\tau\dot{\nu}\varsigma$ , das seit dem Jahre 300 auf

<sup>1)</sup> Hippias maior 282 B.

attischen Inschriften erscheint. Ist also δισσός poetisch? Wahrscheinlich ist es nun gerade nicht, dass Gorgias im "Palamedes" eine andere Aussprache oder Orthographie befolgt hat als in der Helene' und umgekehrt. Dass aber im ,Palamedes' wirklich TT und nicht oo geschrieben und gesprochen wurde, dafür giebt es ein von der handschriftlichen Ueberlieferung unabhängiges Argument, wie wir es uns sicherer gar nicht wünschen können. Es ist das ein Argument, das nur bei Gorgias absolut zuverlässig ist und das uns im Folgenden sehr weittragende Resultate liefern wird, ein Argument aus dem Gleichklang. Im ,Palamedes' heisst es § 6: έπὶ τοῦτον δὲ τὸν λόγον εἶμι πρῶτον, ὡς ἀδύνατός εἰμι τοῦτο πράττειν. Die mit πρτ(δ) fortgesetzte Paronomasie gewährleistet den beabsichtigten Gleichklang πρώτον = πράττειν unzweifelhaft. πράσσειν ist hier und damit überhaupt ausgeschlossen. Gorgias sprach und schrieb vr. Die Ueberzahl der oo in der Helene' erledigt sich übrigens auch dadurch leicht, dass die Formen von χρείσσον alle dicht bei einander stehen, was die Abschreiber in der Schreibung oo bestärkte, wenn auch nur eins anfänglich verschrieben war. - Dazu kommt, dass ein anderes wichtiges Kennzeichen der agyala Arbic, nv statt eav, bei Gorgias überhaupt nicht überliefert ist. Pal. 4 av, 28 av, 36 êav. An der ersten Stelle ist das av durch die Alliteration garantirt av μή τι παρ' αὐτης της άληθείας καὶ της παρούσης άνάγκης μάθω; desgleichen wird 36 kar wegen der Alliteration in ar zu andern sein. Zwischen ¿av und av aber dürste der Unterschied vielleicht nur orthographisch sein oder etwa so wie in Norddeutschland zwischen "gerade" und "grade", "darin" und "drin", während zwischen ην und ἄν (ἐάν) etwa eine Differenz wie zwischen ,wenn' und ,wann' obwaltet. Gorgias gebrauchte also durchaus nicht das ihm geläufige ,wann', sondern schrieb und sprach correct attisch.

Bereits in zwei Fällen konnten wir die Allitterationstechnik zur Feststellung grammatischer Thatsachen benutzen. Es ist bisher niemand auf dies einfache und wichtige Mittel, Vortrag und Aussprache der gleichzeitigen attischen Prosa zu bestimmen, aufmerksam geworden. 1. Gorgias sprach z. B. die Präpositionen in zusammengesetzten Verben nicht nach der grammatischen Composition aus, sondern sprach  $\hat{a}(-)\pi \acute{e} \Im avev$ , indem er den Consonanten zur folgenden Silbe zog, weil sonst diese Worte ohne figürliche Wirkung blieben (vgl. für  $\mathring{a}\pi oppoat$  Platon im Menon 76 c, für  $\mathring{a}\pi \acute{e} \Im avev-\pi \acute{o} \Im o$ 

das fr. 5); allerdings scheint dies nicht nur die rhetorische Aussprache, sondern die allgemeine gewesen zu sein, wie die Wortinterpunction MA NEEKE auf der delphischen Iphikartidasinschrift') lehrt. - 2. Es scheint, als ob der Spiritus asper von Gorgias noch gesprochen wurde, denn Pal. 36 scheint zwischen den auffällig gestellten Wörtern anavar vuelg Efere eine Bindung durch Allitteration beabsichtigt zu sein (allerdings ist dann 28 ὑπέχω . . ὑμῶν .. ὑμᾶς ὑπομνήσω nicht vocalische, sondern auch consenantische Allitteration). - 3. Die Allitterationsmotive bezeugen, wie bereits oben (S. 225 f.) angedeutet wurde, die allerdings schon auf anderem Wege erschlossene phonetische Thatsache, dass um das Jahr 400 v. Chr. die Aspiraten der Verschlusslaute = tenuis + Hauch waren. denn nur so ist es verständlich, wenn φ mit π allitterirt. Weder die Aussprache wie f noch die spätere wie pf würde in die Gleichklangsmotive passen.2) Pal. 9 πασιν .... πhανερά ... πhήσει . . . πίστιν . . . πότερον 10 πολλαὶ . . πυχναὶ πλυλακαί . . πλώς πολεμεί . . . άμπλότερα . . άπορα. Hel. 9 πλρίκη περίπhoβog . . πολύδ αχρυς . . πόθος (hier ist vielleicht auch δ und θ bemerkenswerth) πhιλοπενθής. — 4. Die Allitteration ο ἐκείας ε ἐεξίαν könnte die Frage nahe legen, ob nicht zu Gorgias Zeit of und εψ gleich gesprochen wurden, eine Gleichung, die uns Deutschen sehr geläufig ist; um dies zu beweisen, müssten allerdings noch Verwechselungen der beiden Diphthonge auf attischen Inschriften gesammelt werden, doch sind mir bis jetzt solche noch nicht bekannt. - 5. Das wichtigste und schwierigste in diesen Zusammenhang gehörige Problem ist der Accent. Müssen nicht die Figuren, vor allem der Reim, Außechluss geben über den im Griechischen neben dem musikalischen schon längst postulirten exspiratorischen Accent? Vergeblich habe ich mich umgesehen nach jemandem, der diese Frage von sprachwissenschaftlicher Seite aufgeworfen und das bei Gorgias vorliegende Material verwerthet hätte. Ich finde nur eine hieran streifende gelegentliche Bemerkung in Wackernagels Beiträgen zur Lehre vom griechischen Accent<sup>3</sup>) S. 34: ,dass beim

<sup>1)</sup> Bull. de corr. hell. 1888 pl. XIII, Collignon Histoire de la sculptare grecque l p. 131 fig. 65. Auch die Zeilenbrechung ME — ∧PAФ≨EN auf der Vase des Nearchos (Benndorf Griech. und sicil. Vasenbilder Taf. XIII, Wiener Vorlegebl. 1888 Taf. IV 2) lässt sich vergleichen.

<sup>2)</sup> Blass Ausspr. d. Gr. S. 99 ff.

<sup>3)</sup> Baseler Rectoratsprogramm 1893.

mündlichen Vortrag neben den Versicten auch der musikalische Wortton zum Ausdruck kam, ist unzweiselhast . . . Ich weise auch darauf hin, dass der Reim, wie er in Wortspielen und in der gorgianischen Prosa vorkam, vom Accent unabhängig war, also Reim und Accent nebeneinander ins Gehör fielen. Ar. Fr. 740 οστις γε πίνειν οίδε καὶ βινείν μόνον u. s. w.' Von Gorgias führt Wackernagel, da er augenscheinlich die beiden "Reden" nicht für echt halt, nur zwei von den Fragmenten an, fr. 5: xal léyeur καὶ σιγάν καὶ ποιείν καὶ ἐάν, ferner den nicht unter die Fragmente aufgenommenen Ausspruch über Kimon bei Plutarchos Kimon 10, der in directer Rede lauten müsste τὰ χρήματα ἐχτῆτο μέν ώς χρώτο, έχρητο δέ ώς τιμώτο. Der Reimaccent wurde also die Stelle des Versictus in der Poesie vertreten. Ich möchte die Frage dahin erweitern: in wiefern fällt etwa der Reim zusammen mit einem festen für die betreffenden Wörter vorauszusetzenden exspiratorischen Accent? Denn es ist undenkbar, dass nicht die Reimsilben, wie in der Poesie, auch mit einem gewissen Ictus versehen wurden.1) Ist nun dieser Reimictus bei Gorgias ein rhythmischer oder ein prosaischer, der Sprache des Lebens entnommener nur zufällig sonst nicht bekannter Accent? Ist es ein schwebender Nebenaccent? Alle diese Fragen drängen sich hier sofort auf. Bei der Prüfung des entscheidenden Materiales gehen wir von dem curiosen Reimspiel Hel. 11 aus ψευδη λόγον πλάσαντες, εί μέν γάρ πάντες . . . . Rhythmus und Reim fordern hier gleichmässig einen Ictus bei πλάσαντες für die vorletzte Silbe, während der musikalische Accent die drittletzte trifft. Wurde nun πλάσαντες 2) immer mit einem Ictus auf der vorletzten gesprochen oder nur hier des Rhythmus wegen? Ganz ähnlich ist der Reim Hel. 15 εί γὰρ ἔρῶς ἡν ὁ ταῦτα πάντα πράξας οὐ χαλεπῶς.

<sup>1)</sup> Es liegt in der Natur des Reimes, dass er immer auf betonte Silben fällt. Die merkwürdige Erscheinung im Deutschen, dass der Endreim zu einer Zeit die Stammalliteration verdrängte, wo der Wortaccent von den Endsilben auf die Stammsilben zurückgegangen war, ist mit ihren Consequenzen behandelt von Vogt (Von der Hebung des schwachen e, Festgabe für Hildebrand 1894, S. 150). Es zeigt sich dabei das Bestreben, den accentlosen Nebensilben doch noch irgendwie einen Nachdruck zu geben, und anderseits die Neigung, neben dem Reim den betonten Silben noch eine zweite Bindung durch Assonanz zu verschaffen. Immerhin bleibt aber die künstliche Hebung einer schwachen Silbe eine Ausnahme.

<sup>2)</sup> Das ' bezeichnet den exspiratorischen Accent.

Die Betonung der letzten Silbe bei egws ist die nach der Quantität rhythmisch richtige. Der demnächst wichtigste Fall ist Hel. 11 ούκ αν δμοίως ομοίος1) † ην δ λόγος, we die zweitletzte Silbe den Ictus verlangt, um die Paronomasie hörbar zu machen. Dieser Fall ist darum von Bedeutung, weil der Reim hier nicht in einen rhythmischen Satzschluss fällt, und dieser hier nicht für die Betonung verantwortlich gemacht werden kann. Hieran reihe ich dann weiter folgende Fälle mit participialen Endungen, die sich unter das zuerst genannte Reimspiel subsumiren. Pal. 19 n xégoog τι μετιόντες η ζημίαν φεύγοντες (vgl. Pal. 30 οὐ μόνον τῶν νῦν ὄντων άλλα καὶ τῶν μελλόντων); Hel. 16 τοῦ κινδύνου μέλλοντος φεύγουσιν έκπλαγέντες; Pal. 6 . . μήτ' έκείνου πρός έμε πέμψαντος μήτε (του) παρ' έμου πρός εκείνον έλθόντος; οὐδὲ παραγγελία διὰ γραμμάτων ἀφίκοιτ' αν ἄνευ τοῦ φέροντος. - Unter den dritten der drei zuerst genannten Fälle wäre etwa zu subsumiren die Paronomasie Hel. 10 ἀπαγωγοί λύπης γίγνονται συγγίγνομένη γάρ τη δόξη της ψυχης ή δύναμις . . . Damit die Paronomasie hörbar werde, muss συγγιγνομένη auf der zweiten Silbe einen Ton haben. Es würde freilich dann auf der ersten und letzten ein Nebenton erforderlich sein und damit diese Betonung vollkommen der rhythmischen entsprechen; ferner Hel. 3 ούκ ἄδηλον οὐδ' όλίγοις. δηλον γάρ . . . . .

Ich gehe nun über zu den Fällen, wo nicht der Accent des einen der correspondirenden Glieder uns zwingt, im zweiten eine Uebereinstimmung herzustellen, sondern wo der exspiratorische Accent beider an anderer Stelle als der musikalische zu suchen ist. Auszugehen ist etwa von Pal. 15 τῷ δὲ μάρτυρι μάρτυρες ὑμεῖς ἐστε σύνεστε γάρ μοι, διὸ σύνιστε ταῦτα. Durch das εστε klingt schon die folgende Paronomasie vor, die nothwendig auf die feine Unterscheidung von σύνεστε und σύνιστε durch die Aussprache angelegt ist. Dieser Unterschied würde aber ganz verschwinden, wenn etwa die drittletzte Silbe betont würde. Hier ist also für beide Wörter der Ictus auf der zweiten Silbe zu fordern. Damit ist denn zugleich eine andere Frage gelöst, nämlich, was bei gleichen Anfangssilben zu betonen ist. Es sind also nicht immer bloss gleiche, sondern auch die verschiedenen Silben, welche den Ictus erhalten. Danach wird also Hel. 2 ὁμό-

<sup>1) &</sup>quot;Ομοιος ὧν ὁ λόγος ἡπάτα vermuthet Blass.

φωνος und δμόψηφος zu lesen sein (wie Hel. 6 βουλήμασι, Bovl ε ύμασι, wo der musikalische und exspiratorische Accent zusammenfallen). Zugleich lernen wir aus diesen und verwandten Fällen, dass im Princip die Hauptassonanz nicht auf den gleichen Anfängen oder den allitterirenden Silben liegt, sondern mehr auf der die Mitte der Wörter beherrschenden Paronomasie und dem die Wortschlüsse verbindenden Reim. Diese Thatsache hat einen sehr einfachen natürlichen Grund. Der Anlaut wird ohnehin schon immer deutlicher und schärfer gesprochen als der Auslaut, dessen Silben sich in allen Sprachen zuerst abschleifen. Soll die Endung ins Ohr fallen, so bedarf sie einer künstlichen Tonverstärkung, die vielfach schon durch Tonhöhe, d. h. musikalischen Accent erreicht wird. Hel. 6 alliteriren agreodat und ayeodat; wie aber zu lesen ist, zeigt das folgende Paar von Infinitiven: καὶ τὸ μέν κρείττον ήγεισθαι, τὸ δὲ ήττον ἔπεσθαι. Danach scheint es, als ob alle Infinitive Passivi diesen Accent verlangen. Ja es scheint, nach allem, als ob die exspiratorische Betonung überhaupt eine Abneigung vor der drittletzten Silbe gehabt hat, sofern nicht wie in βουλεύμασι zwei ganz leichte Silben folgen. So wird dann auch Pal. 3 ἄρῖστος ἃν ην ὁ ἀνήρ .... und weiter unten κράτίστος αν ήν ανήρ οθτω δια ταθτα κακίστος ανήρ zu lesen sein, weiter 4 ἄρξώμαι . . . τράπωμαι. Damit sind dann auch zusammenzustellen die auf -ημα endigenden Wörter. Hel. 19 νόσημα . . . und ἀγνόημα . . . . άμαρτημα . . . . ἀτύχημα die dann passend in άγρεύμασι und βουλεύμασι übergehen. Ebenso 17 του παρόντος έν τῷ παρόντι φρονήματος έξέστησαν ουτως ἀπέσβεσε καὶ ἐξήλασεν ὁ φόβος τὸ νόη μα . . . . . . . ἐνέγραψεν ἐν τῷ φρονή ματι (νοήματι die meisten Handschriften); und Hel. 14 die Reimpaare ἐφόβησαν . . . κατέστησαν . . . ἐφαρμάχεῦσαν καὶ έξεγοήτεῦσαν, 15 ηδίκησεν; . . . έδυστύχησεν. Kein sicheres Beispiel kann ich für einen mit dem musikalischen nicht übereinstimmenden Accent anführen in zweisilbigen trochäischen Wörtern. Wenn Westermanns Ergänzung Hel. 7 δ μέν γάρ ἔδρασε δεινά, ή δὲ ἔπαθεν (ἐλ(ε)εινά) richtig ist, so muss man hier allerdings die Betonung δείνά — ἐλείνά einsetzen. Aber die Grenze für die exspiratorische Betonung der Gleichklänge wird ohnehin etwas unsicher bleiben müssen. Für absolut sicher sind nur die ersten drei von mir aufgezählten und die darunter subsumirten Fälle und ausserdem Pal. 15 σύνεστε — σύνιστε zu

halten, während ich die übrigen Betonungen vorläufig nur als wahrscheinliche Vermuthungen hingestellt haben möchte.

Schon vorhin wurde gelegentlich die naheliegende Erklärung der Betonungserscheinungen abgewiesen, dass die Quantität und der Rhythmus für Gorgias die Betonung bestimmt hätten. Ausser dem oben angeführten diese Möglichkeit ausschliessenden Falle stehen aber noch eine ganze Gattung von Reimen entgegen, in denen musikalischer und exspiratorischer Accent zusammengefallen sein müssen. Solche sind Hel. 21 άδικίαν — άμαθίαν, 6 βία σοφία u. s. w., in denen sich Reim und Rhythmus nicht vertragen; dahin gehören auch die Formen Pal. 21 πεποιηκότι - παραδεδωχότι, wo die rhythmische Betonung πεποιήχοτι, παραδεδώχοτι wäre, dass jedoch diese nicht beabsichtigt wird, der Reim Egyov συνεπιστήσεσθε πεποιηχότες, άπεχτονότες 36 lehrt. Der rhythmische Satzschluss hat neben dem Reim keinen Platz; wo jener auftritt, muss der Reim immer verschwinden. Er schwand mit der ionischen Prosa, und darum ist Thrasymachos als Stilist ein Attiker und Gorgias ein Ionier. Nur muss man freilich nicht den rhythmischen Satzschluss mit rhythmischer Rede überhaupt verwechseln, die sich bei fast allen Ioniern findet. Vergeblich sucht man aber bei Ioniern die regelmässige rhythmische Klausel. - Theilen wir die "Helene" in Kola ein, so finden wir am Schlusse der hier ja besser, als irgendwo anders, erkennbaren Sätze den einfachen Trochäus und Spondeus, sehr selten den Creticus, geschweige denn die complicirteren zuletzt von Norden, der sie mit Demosthenes beginnen lässt, behandelten Systeme. Diese weitaustönenden Rhythmen 1) sind ja auch für die kurzen knappen Kola des Gorgias

<sup>1)</sup> Der Rhythmus hat sich natürlich erst allmählich von der Clausel an über die ganzen Kola verbreitet. Das geht z. B. aus der Aristotelesstelle Rhet. II 8, 1408<sup>b</sup> 27 hervor τὸ δὲ ἄρρυθμον ἀπέραντον, δεῖ δὲ πεπεράνθαι μέν, μὴ μέτρω δέ. Das metrische bezieht sich hier nicht auf die ganze Rede, sondern auf den Schluss. Dort allein sind sie zunächst beabsichtigt; auch bei uns in Predigten und Reden. Die antike Rede näherte sich freilich leichter und mehr der Predigt als unsere Parlaments- und Processreden. Kürzlich hat Blass (Neue Jahrbücher f. Philol. 1900, Heft 6/7, S. 419 ff.) auch bei Isokrates Rhythmisirung nachweisen wollen. Ich zweiße sehr daran, dass man schon diesen wird in Dithyramben auslösen können. Wenn der Rhythmus bei ihm bewusst durchgeführt wurde, musste er auch ganz regelmässig durchgehen. Wie will man aber z. B. ad Nicocl. (or. 2) § 6 καὶ τὰ μέν ἀγαθὰ διαφυλάττειν in Rhythmen bringen? Vorläusig halte ich mich an Isokrates' eigene Aeusserung über diesen Punkt (Euag. 10): οῖ μὲν μετὰ μέτρων καὶ ξυθμών ἄπαντα

ganz undenkbar. Der ionische Rhythmus ist dithyrambisch; dieser herrscht bei Gorgias und beherrscht die ganze Sprache.

Wie sind aber dann, wenn der Rhythmus nicht in Frage kommt, die Reimbetonungen zu erklären? Sind es Betonungen, die in der damaligen Umgangssprache vorhanden waren, oder vergewaltigte der Rhetor für seine Zwecke die Sprache? In einigen Fällen gewiss; wenn z. B. Antiphon V 94 reimt γνωρισταί — δικασταί — δοξασταί - κριταί (die Viertheilung garantirt die Absicht), so betont er mit Ictus die letzten Silben, wie der vierte Nominativ beweist. Gorgias dagegen hat, wie wir oben vermutheten, Betonungen wie άριστος - κράτιστος, κάκιστος. Anderseits müssen wir doch auch für die Reime bei Isokrates und Lysias Icten voraussetzen, z. B. or. II 4 πλησιάζουσιν — δμιλούσιν, 9 δυστυχούσαν πράττοῦσαν u. s. w. Mindestens bestand also eine traditionelle rhetorische Betonung. Aber warum sollen die Rhetoren und der sonst so correct attisch schreibende Gorgias nicht einen vorhandenen exspiratorischen Accent benutzt haben, dessen Spuren man doch auch schon auf anderen Wegen nachzugehen begonnen hat?1) Ist es Zufall, dass in den meisten Fällen durch den Reimictus der Accent der drittletzten Silbe zerstört wurde?

## II. Isokrates' Έλένη.

a) Das , Enkomion' - eine Predigt von der Schönheit.

Wenn die antike Tradition, dass Isokrates ein Schüler des Gorgias war, mehr ist als eine litterarhistorische Fiction, so bestand die Schülerschaft gewiss nicht in einer oberstächlichen Nachahmung des sogenannten Gorgianischen Stiles, sondern war tieser begründet. Und wenn ein wirklicher Zusammenhang zwischen beiden vorhanden ist, muss er sich zwischen Gorgias' letzter und Isokrates' (für uns) erster schriftstellerischer Periode herstellen lassen. Und ich glaube darum den richtigen Weg einzuschlagen, wenn ich das gleichnamige Enkomion des attischen Publicisten aus dem Paignion des

ποιούσων (scl. οί ποιηταί), οἱ δὲ οὐ δενὸς τούτων κοινωνούσων. Ehe man in dieser Stelle nicht eine absichtliche oder unwillkürliche Unwahrheit nachweist, glaube ich bei Isokrates an künstlerische Rhythmisirung nur in Clauseln und da, wo durch den Periodenbau respondirende Glieder entstehen.

Schulze Quaestiones epicae p. 484. Dass auch gewisse Aufstellungen von Hilberg (Princip der Silbenwägung) hierdurch eine gewisse Bestätigung erhalten, ist klar.

ionischen Sophisten zu begreifen versuche, indem ich vorläufig ganz absehe davon, dass jener selbst an diesen anzuknüpfen behauptet, eine Thatsache, die noch vielfach bestritten wird.

Aristoteles') schon hat den Mangel an Zusammenhang zwischen dem Prooimion und dem sogenannten eigentlichen "Enkomion' gerügt, und die Neueren haben sich nur noch mit dem Prooimion zu schaffen gemacht, das ihnen wegen der darin angegriffenen Persönlichkeiten oder Richtungen als die Hauptsache galt. Die "Helene' selbst hat nur wenig Interesse und noch weniger Verständniss gefunden. Vergebens scheint Keil in seinen Analecta Isocratea (praef. p. 8/9) auf die eigenthümlichen Schönheiten gerade dieser Schrift hingewiesen zu haben, fast unbeachtet geblieben sind die Aeusserungen von Franzosen wie Egger und Havet.<sup>2</sup>) Es besteht vielfach geradezu die Neigung Isokrates Schriften in Bausch und Bogen geringschätzig oder mitleidig zu behandeln, ohne sich mit Platons Urtheil im Phaidros genügend abzufinden, und ohne zu bedenken, dass die meisten uns erhaltenen Schriften ein und derselben Periode seines Lebens angehören.

Was die "Helene" betrifft, so halte ich nicht nur den Zusammenhang zwischen dem Prooimion und dem "Enkomion" für durchaus organisch, sondern halte mich auch für berechtigt die Frage aufzuwerfen, ob die "Helene" nicht wenigstens in die Gruppe der Schriften gehört, auf Grund welcher ihm Platon das Zeugniss eines "philosophischen Kopfes" nicht versagen wollte. Wir sahen, dass es Gorgias ganz und gar nicht um ein positives Enkomion zu thun war; aber auch Isokrates will keine einfache Lobrede einer mythischen Heldin geben. Seine Vorrede und seine sonstigen diesbezüglichen Aeusserungen sagen doch deutlich genug, dass er sich um den poetischen Fabelkram nicht kümmert.") Wenn er daher

<sup>1)</sup> Rhet. III 14 p. 1414b 27.

<sup>2)</sup> Von Blass angeführt Egger Notice historique sur le duc de Clermont-Tonnerre, traducteur et commentateur des oeuvres d'Isocrate Paris 1865, darin auch das nachher zu citirende Urtheil über die "Helene". — E. Havet in der Vorrede zur Ausgabe des Antidosis von Cartelier, Paris 1862; man lese besonders die feinen Bemerkungen über das 25. Kapitel von der Schönheit p. LXXI. — Den Panegyrikos würdigt v. Wilamowitz Aristoteles und Athen II 381.

<sup>3)</sup> Z. B. Busiris 38. Die wahren Götter waren andere, als die, welche die Dichter schildern, müssen andere gewesen sein. Wenn er im Anfang des Panathenaikos sagt, er habe im jüngeren Alter nicht geschrieben τῶν λόγων

dennoch einen mythischen Stoff behandelt, so muss er demselben eine neue, der poetischen fernliegende, Seite abgewinnen. Und wenn er in seinen sonstigen Schriften stets bemüht ist, aus der Sage Geschichte zu machen, so muss er hier aus dem Helenestoff gleichwie Gorgias auch etwas neues haben machen wollen, was dem Dichter und dem Enkomiasten fern lag. Doch lassen wir ihn selbst reden. Eine Darstellung des Gedankenganges des eigentlichen "Enkomion" wird uns am besten zeigen, welches seine Tendenz war, und was der antike Leser von selbst ergänzte; dies, was für uns zwischen den Zeilen zu lesen ist, setze ich bei meiner Paraphrase, soweit es diese selbst nicht schon andeutet, in Klammern.

Zeus hat in Herakles und Helene, seinen beiden einzigenechten Kindern unter den Menschen, Repräsentanten der Stärke und Schönheit gezeugt, aber diese ist die herrlichere von beiden. Die (personificirte) ,Schönheit' wird ein άθλον aller Hellenen (17), um sie bemüht sich am meisten Athen durch Theseus, der Helenens Schönheit zuerst erkannte (Athen kommt dem hellenischen Schönheitsideal am nächsten [oixeiorng]); Theseus raubte sie mit kühnem Muthe und belohnte die Unterstützung des Peirithoos an diesem Raube durch die Hadesfahrt. (Hiermit ist der Anschluss an das attische patriotische Thema gefunden und das Folgende bis 37 ist eigentlich weiter nichts als ein Preis des schönheitsfreudigen und mit allen verwandten Tugenden ausgestatteten Athens. In § 21 findet zunächst die Concentration auf das attische Thema statt πότερον Έλένης έπαινος ή κατηγορία Θησέως έστίν; eine überraschende und geschickte Wendung!). Theseus ist der mit allen Tugenden geschmückte (typische) Held, der allein die Helene (die ideale Schönheit) richtig begriff und verdiente. Von seiner Auffassung der (idealen) Schönheit können auch wir heut noch lernen (das besagt die sonst als leere Phrase erscheinende Parenthese 22 όσα μέν γάρ έφ' ήμων γέγονεν, είκότως αν ταις δόξαις ταις ήμετέραις αὐτῶν διαχρίνοιμεν, περί δὲ τῶν οθτω παλαιῶν προσήχει τοῖς κατ' έκείνον τὸν χρόνον εὐ φρονήσασιν ὁμονοοῦντας ἡμᾶς φαίνεσθαι. (23-37 folgt ganz parallel dem Lobe des Busiris das Lob des Theseus, Theseus, schon an sich dem Herakles (dem Helden der übrigen Hellenen) ebenbürtig, hat überdies durch seine Thaten

τοὺς μυθώδεις κτλ., heisst es seine ganze Schriftstellerei völlig missverstehen, wenn man ihn hier einer kindlich naiven Lüge zeiht (Münscher Rhein, Mus. 1899 S. 267).

für Athen und Hellas mehr geleistet; er wurde durch die Erlegung des Minotauros der Befreier Athens (-28). (29-30 entledigt Isokrates sich der ihm durch die mythische Einkleidung auferlegten Verpflichtung, auch die übrigen rein märchenhaften Theseusthaten zu besprechen). Theseus (der Repräsentant des Athenervolkes) zeigte seine σωφροσύνη am meisten in der Staatsorganisation. Er schuf das (demokratische) Königthum, gründete Athen als Centrale von Hellas, bewirkte die Aufhebung der Leibeigenschaft, wurde durch seine Liberalität und Uneigennützigkeit Wohlthäter und Liebling des Athenervolkes; noch heut tragen alle Athener Züge seines Charakters. (An dieser Stelle kehrt Isokrates passend zur Helene zurück!) Und aller dieser Fürstentugend Herrin wurde Helene (die hellenische Schönheit). Sie (um in ihrem Lobe fortzufahren) (39 ff.) wurde dann (zum zweiten Male) umworben vom übrigen hellenischen Fürstenadel; aber die Götter versprachen sie freilich einem anderen, der sie nicht um der Sinnenlust willen nahm auch das wäre nicht zu schelten gewesen - sondern weil er die göttliche Abstammung in ihr verehrte, denn die wahre Schönheit ist göttlichen Ursprunges und der Adel, der von den Göttern, von Zeus kommt, ist der edelste Besitz für alle Zeit (Schmeichelei gegen den von Isokrates so verehrten hellenischen Fürstenadel) (-44). - Er, Paris, ihr Gemahl, muss (vgl. Busiris) edel und gut, nicht tadelnswerth gewesen sein, da die Götter ihn dermaassen ehrten. Er muss auch durch seine Weisheit des Richteramtes der Götter würdig gewesen sein (die Weisheit ist in Paris personificirt). Warum sollte er die Schönheit verschmähen? (-48). Was Wunder, dass um diese Schönheit ein Streit zwischen Hellenen und Barbaren entbrannte, wie ihn die Erde nie gesehen? Es war ein Kampf nicht um das Weib, sondern um die Schönheit; nur im Besitz der (idealen) Schönheit wähnten sie sich glücklich. Ja selbst die Götter traten in diesen Kampf ein und nahmen damit am Wettbewerbe theil (52 bis 53). (Folgt: ,die Schönheit als solche, ihr Wesen und ihre Kraft'). Das xállog ist die eigentliche Idealtugend, die Tugend gilt nur durch ihre Schönheit (,hat nur einen ästhetischen Reiz' würden wir sagen).1)

<sup>1)</sup> Dem Ausdruck idėa hier eine besondere Bedeutung beizulegen, sehe ich keinen Grund (,sokratisch-platonische Wendungen' Dümmler Ak. S. 55); es heisst weiter nichts als diese ,Art' von Besitz; wie anderswo (Panath. 2) die Parisosen u. s. w. eine besondere Art ,idėa' von Ausdrucksmitteln genannt werden.

Zum zállog führt uns auch der höchste Trieb, den wir haben, die Liebe. Der Schönheit gegenüber wird der Mensch zum willigen Sclaven, wir aber loben diese Sclaverei und sprechen von φιλόκαλοι und φιλόπονοι; wir häufen die grösste Schande auf die, welche sich gegen ihre Schönheit versündigen; die aber aus ihrem Leibe einen Tempel machen, ehren wir. - Dem Schönheitstriebe unterliegt auch Zeus, und die Götterweiber der menschlichen Schönheit; diese aber schafft Unsterblichkeit. (59-60 Kunstvoll ist hier wieder der Uebergang zum Thema gefunden) - (61 ff.): Gluck und Seligkeit verbreitet Helene um sich und noch heut geniesst Menelaos neben ihr göttliche Ehren in Sparta. Aber ,Helene' (die Schönheit) zwingt auch die Dichter, und wehe dem Dichter, der die Schönheit nicht kennt. Sie strafte Stesichoros, der sie zu schmähen wagte. Sie war es, welche Homeros den Auftrag gab zu dichten, sie war es, welche seinen Dichtungen ewigen Reiz verlieh. (Der nun folgende Schluss ist überhaupt nur verständlich, wenn man ,Schönheit' für ,Helene' einsetzt. Nur dem begrifflichen, nicht mehr dem individuellen zahlog der Helene gelten die Schlussparagraphen): ihr (der Schönheit) muss der Reiche seinen Ueberfluss weihen, die Weisen müssen sie preisen; denn wer da den geheimnissvollen Sinn der Sage zu fassen im Stande ist (d. i. der πεπαιδευμένος), dem ziemt es, in Helene die Schönheit verkörpert zu sehen (67 ff.). Doch wie viel könnte man noch sagen! Nur weil wir Helene (die Schönheit) ehren, sind wir freie Griechen geblieben. Unsere ganze Geschichte hat sie bestimmt seit dem trojanischen Kriege. Die hellenische Cultur hat die Barbarei durch die Schönheit bezwungen. Und noch viel liesse sich über diesen Gegenstand sagen'.

So schliesst mit einer bedeutsamen Perspective diese, Predigt von der Schönheit', wie wir sie nennen zu müssen glaubten, darin abweichend von dem Urtheil Eggers,') der sie nicht ernsthaft nimmt und die Schrift bezeichnet als ein charmant badinage d'un Grec amoureux de la beauté idéale, d'un écrivain, artiste entre tous, qui avait pu connaître Phidias et fréquenter l'atelier de Praxitèle. Eine derartig scherzhafte oder gar sinnliche Tendenz der Schrift ist nach unserer Inhaltsanalyse ausgeschlossen. Auch der Busiris ist durchaus ernsthaft gemeint, auch dort dient Isokrates die idealisirte Figur des

<sup>1)</sup> S. oben S. 254 A. 2. Hermes XXXVI.

unholden Tyrannen - der Name ist ihm ganz gleichgültig (§ 35) - nur dazu, die Bedeutung einer grossen Regentenpersönlichkeit für die Geschichte der Menschheit zu erörtern. Der ganze "Busiris" und in gewissem Sinne auch die "Helene" zeigt protagoreischen Einfluss, von dem auch Isokrates unmöglich frei bleiben konnte. Die erstarrten Formen der Heldensage werden hier mit einem neuen Inhalt erfüllt. Freilich in ganz anderer Richtung meistert der attische Politiker die Sage als der ionische Denker, aber beide wissen doch mehr damit anzufangen als Gorgias, der sie in die graue Alltäglichkeit verstüchtigt. Und trotzdem wollen wir festhalten, dass die Anregung für Isokrates von Gorgias kam. - Die feine phantasievolle Symbolik der ,Helene' ist kunstgemässer und harmonischer wie die des Busiris', und auch ohne Vorrede hätte das "Enkomion' zweifellos gewirkt. Aber Isokrates der Politiker und Lehrer ringt hier in der Helene' noch mit dem Kunstler. Und so steht denn dieses kleine Kunstwerk am Anfange seiner politischen Schriftstellerei wie die etwa gleichzeitige ,Sophistenrede' am Anfange seiner Lehrthätigkeit. Die kräftige Originalität, welche man in dem Gedankengange der ,Helene' so angenehm empfindet, wird freilich auch hier von dem gewohnten breiten und flachen Rankenwerk der isokratischen Rhetorik überwuchert, aber doch schreibt hier noch ein ganz anderer Isokrates wie der des "Panegyrikos".

## b) Die Vorrede.

Trotz allem war auch diese Schrift, wie alle isokratischen, eine Gelegenheitsschrift, kein παίγνιον wie die 'Helene' des Gorgias. Der Publicist schickt seiner in glänzende Symbolik gekleideten 'Epideixis' eine sehr ernsthafte und nüchterne Polemik voraus. Dem Ganzen erst hat er den Titel Ἑλένη gegeben, nicht Ἑλένης ἐγκώμιον, eine Ueberschrift, auf die man mit Recht längst verzichtet hat. Isokrates brauchte mit dieser Titelform nicht direct an die Tragödie oder den Dithyrambos¹) anzuknüpfen, sondern, wenn nicht an seinen Gegner Antisthenes, etwa an Demokritos, der eine Schrift mit dem allegorischen Titel Τριτογένεια geschrieben hatte, die doch von einem Enkomion noch viel weiter entfernt war als die 'Helene'. — Im Grunde ist übrigens die Einkleidung des Themas gar nicht so weit entfernt von der im Sym-

Vgl. Bakchylides' Titel Θησεύε u. s. w. Den Titeln des Antisthenes entsprechend könnte man als Ueberschrift denken: Έλένη ἢ περὶ κάλλους.

posion Platons geubten Art, das Thema περί "Ερωτος zu stellen, wobei schliesslich Sokrates über einen ganz anderen Egws als den ursprünglich gemeinten redet. So übertrumpst nun Isokrates noch den Gorgias, der doch schon weit von der Heerstrasse abgewichen war. Aber bezieht sich denn überhaupt Isokrates auf die Gorgianische "Helene"? Das wird immer noch nicht allgemein zugegeben, ohne genügende Gründe.1) Isokrates verbindet die Vorrede mit dem positiven Theil durch den kühnen Uebergang: ,ein würdiges Thema ist z. B. auch die Helene. Der Verfasser des (bekannten) Helene-Enkomion hat es aber auch noch nicht recht gemacht, er sagt, er habe ein Enkomion geschrieben, hat aber in der That eine Apologie ihrer Handlungen geliefert. Und so will ich denn einmal zeigen, wie ein solches Thema fruchtbar gemacht werden kann'.2) Wo konnte denn der Verfasser jenes Helene-Enkomions diese Bemerkung gemacht haben? Doch nicht am Anfang, sonst hatte er gesagt βούλεσθαι oder dgl.3) Am Schluss so etwas zu sagen ist nicht gerade gewöhnlich, das passt also nur auf die geistreiche Schlusswendung des Alten von Larisa. Wie kommt nun aber Isokrates dazu, den Gorgias hier nicht namentlich zu erwähnen, während er ihn in der Vorrede als einen der Vertreter überwundener Richtungen mit aufgezählt hat? Die Antwort darauf dürfte etwa folgende Erwägung geben: Gorgias' Ελένη lag Isokrates ohne Verfassernamen, anonym (wie wir sagen) vor. Jeder wusste damals, von wem sie war, denn man kannte den berühmten Stilisten an den ersten Sätzen, aber wenn Isokrates citirte, so sagte er ganz consequent ὁ γράψας περί τῆς Ελένης. Selbstverständlich war dann damals noch kein anderes Helene-Enkomion erschienen oder bekannt. Die Notiz der Hypothesis, dass nicht Polykrates, sondern

<sup>1)</sup> S. zuletzt Münscher Rhein. Mus. 1899, S. 276. Wenn ich auch den Resultaten dieser Abhandlung meistens nicht beistimmen kann, so hat sie doch das Verdienst, das ganze auf die Frage bezügliche Material noch einmal vorgelegt zu haben.

<sup>2)</sup> Anders paraphrasirt Susemihl in seinem neuesten Aussatz über die beiden Schriften (X und XIII) des Isokrates, Rhein. Mus. LV S. 582 f. Die Schwierigkeit, welche Münscher am Schlusse seiner Abhandlung in dem Umstande findet, dass Isokrates nicht an ein Enkomion ernsthaft anknüpfen könne, das sich selbst zu den von ihm soeben verurtheilten παίγνια rechne, wird durch unsere allegorische Auffassung der "Helene" beseitigt. Richtig bemerkt Susemihl a. a. O. das ironische in dem μικρόν τι παρέλαθεν.

<sup>3)</sup> Vgl. μέλλω Euagoras 8.

Gorgias mit seiner "Helene" von Isokrates angegriffen wurde, wäre zwar nicht ausschlaggebend, aber doch immerhin eine erwünschte Bestätigung dieses einfachen Thatbestandes. Auch die "Helene" des Anaximenes ist also trotz der Angabe "Machaons" für später zu halten; dieser Machaon hatte eben von der Chronologie keine Ahnung. — Die anonyme Herausgabe des Gorgianischen παίγνιον ist aber wahrlich nichts ungewöhnliches, darüber sind gar keine Worte zu verlieren.

Wir wenden uns nunmehr zu dem vielerörterten Prooimion selbst. In wenigen Sätzen wird in ähnlicher Weise, wie in der gegen den ,sophistischen Lehrbetrieb' gerichteten Schrift, der gesammte bisherige wissenschaftliche Unterricht (λόγοι) abgethan. Die bei aller Breite doch sehr schätzenswerthe Deutlichkeit der Isokratischen Kritik muss hier die Abgrenzung der verschiedenen bekämpften Lehrmethoden verhältnissmässig leicht machen; nicht jeder ist so deutlich in der Bezeichnung seiner Vorgänger und Gegner wie Isokrates. Vieles von dem, was man in diese Polemik hineingelesen hat, kann einer scharfen und vorsichtigen Interpretation nicht Stand halten. Vor allen Dingen aber ist jede, auch nur die geringste, directe Beziehung auf Platon abzuweisen.1) Wenn mit der zweiten Gruppe οδ δε διεξιόντες (scl. καταγεγηράκασιν) ώς ανδρία καὶ σοφία καὶ δικαιοσύνη ταὐτόν έστι καὶ φύσει μέν οὐδὲν αὐτῶν ἔχομεν, μία δ' ἐπιστήμη κατὰ πάντων ἐστί Platon gemeint wäre, so würde Isokrates hier Platon einen alt gewordenen Mann nennen, wobei man allerdings die Möglichkeit offen lassen muss, dass er übertreibt. Aber wenn Isokrates' Bemerkung nicht ganz unmotivirt sein soll, dürsten wir jedenfalls nicht unter das 50. Lebensjahr heruntergehen; dann wäre die "Helene" nach 379, also nach dem Panegyrikos verfasst. Dieser z. B. von Zycha<sup>2</sup>) gezogenen Schlussfolgerung kann man sich nicht mit allgemeinen Erwägungen entziehen.3) Dass Münscher aus der ganz allgemein gehaltenen Mahnung in § 5 einen "Hieb" gegen die Sokratisch-Platonische ἐπιστήμη herauslesen will, ist mir unverständlich; bei dieser Methode wäre überhaupt auf jede genaue Interpretation zu

Die Beziehung auf Platon nehmen an nach Spengels Vorgange Teichmüller, Reinhardt, Usener, Dümmler, Münscher, Susemihl, leugnen Bergk, Ueberweg, Natorp.

<sup>2)</sup> Progr. des Leopoldst. Gymnas. Wien 1880, S. 37.

<sup>3)</sup> Münscher a. O. S. 251.

verzichten. Bleiben wir bei dem zweiten Satze, so hat das Festhalten an der Annahme einer gegen Platon gerichteten Polemik bereits Usener1) in die Nothwendigkeit versetzt, die anschliessenden Worte άλλοι δὲ περὶ τὰς ἔριδας διατρίβουσι τὰς οὐδὲν μὲν ώφελούσας, πράγματα δὲ παρέχειν τοῖς πλησιάζουσι δυναμένας, weil auch diese, obwohl eine neue Classe von Leuten bezeichnend, auf Platon gehen könnten, aus dem Texte zu streichen; wozu aber doch der Wechsel der Construction keinen genügenden Anhalt bietet. Was aber die Beziehung auf Platon für jeden Unbefangenen einfach ausschliesst, ist die Thatsache, dass in § 6 allen von Isokrates bekämpften und damals noch vertretenen Richtungen (4 έτι περί τὸν τόπον τοῦτον διατρίβουσιν), denen er allen statt dessen Betheiligung an den politischen Fragen empfiehlt, Habsucht und Geldgier vorgeworfen werden. Dümmler, der auch durchaus nicht die Beziehung auf Platon missen mochte, scheute sich nicht,2) den Text zu vergewaltigen, indem er σχηματίζεσθαι für χρηματίζεσθαι anderte. So fascinirend hatte die einst von Spengel hingeworfene Vermuthung gewirkt! Dass aber Isokrates jenen Vorwurf Platon weder im Ernst noch im Scherz machen konnte, das wird niemand mehr bestreiten wollen. Offenbar ist dies aber derselbe Vorwurf, den in anderer Fassung Isokrates in der Sophistenrede' § 9 erhebt. Dort ist es noch deutlicher ausgesprochen, welche Art des Geldverdienens gemeint ist, η ως πλείστους τη μιχρότητι τῶν μισθῶν καὶ τῷ μεγέθει τῶν ἐπαγγελμάτων προσαγάγωνται καὶ λαβείν τι παρ' αὐτών δυνηθώσιν. Der Grundsatz ,die Masse muss es bringen' galt Isokrates als verwerflich; dieser Grundsatz war allen anderen Schulen eher als Platon Schuld zu geben. Ist aber eine Beziehung auf Platon sicher noch nicht vorhanden, so wird damit nicht nur die Chronologie der "Helene" wesentlich erleichtert, sondern auch die Erklärung der einzelnen Sätze der Vorrede. Durch das Gestrüpp aller einzelnen vorgebrachten Vermuthungen3) einen Weg zu finden, halte ich für aus-

<sup>1)</sup> Rhein. Mus. XXV 592.

<sup>2)</sup> Akad. 54,

<sup>3)</sup> Am sichersten scheint immer noch die ziemlich allgemein angenommene Beziehung des ersten οι μέν auf Antisthenes, der gegen das ἀντιλέγειν schrieb. — Uebrigens klingt die Einleitungsphrase είσι τινες οι recht altväterisch und sophistisch wie in περὶ τέχνης; bei Isokrates noch Nicocl. (or. III).

sichtslos und gebe als Fundament weiterer Auseinandersetzungen wie für das Hauptstück eine Paraphrase des Inhaltes, wie sie sich bei kühler unbefangener Interpretation von selbst ergiebt: "Eine Menge von Leuten reden über abgelegene und absurde Dinge und thun sich auf ihre Weisheit noch etwas zu Gute:

Eine Gruppe wird alt im Leugnen der Antilogieen (Antisthenes?)
Eine zweite in dem Thema von der Lehrbarkeit der Tugend (andere Sokratiker).

Wieder andere beharren in der blossen Dialektik.

Leider aber sind alle diese Absonderlichkeiten nicht neu. Schon die ältere Gelehrtengeneration, Gorgias, Protagoras, Zeno, Melissos qualte sich mit Fragen ab, die über die Grenzen jedes Wissens hinausgingen. Trotz jener vergeblichen Besserungen grast die jungere (oben bezeichnete) Generation immer noch dieselben Plätze ab. Sie müht sich ab zu widerlegen und ist doch längst widerlegt. Was haben aber alle diese Nebendinge schliesslich gegenüber den zeitgemässen Problemen und der Politik zu bedeuten? Das ist unnützer Kleinkram, mit dem man keinen Menschen bilden kann. - (6) (Es ist ihnen ja auch gar nicht um die Sache zu thun); wenn sie nur das Geld einstreichen. Und die jungen Leute werden ja beispielsweise durch die Dialektik geradezu fascinirt und haben in ihrem jugendlichen Unverstand Freude an dem unnützen Zeug. (Das darf man den jungen Leuten nicht übel nehmen). Die Lehrer sind Schuld. Sie wollen die Jugend erziehen, schimpfen auf betrügerische Advocatenkniffe, sind aber doch noch viel weniger ehrlich dem Publicum gegenüber. Neuerdings hat sich sogar jemand erdreistet, ein Lob des Bettler- und Verbanntenlebens zu schreiben, um damit darzuthun, dass die Fähigkeit, mit so ordinären Stoffen umzugehen, auf die Behandlung des Guten und Schönen vorbereite. — (9) Aber geradezu lächerlich ist es, mit solchen Themata Prätensionen auf die Befähigung zur politischen Schriftstellerei zu hegen. Und ein Mensch mit Verstandesbildung und gar ein Gelehrter muss doch seine Befähigung nicht an so entlegenen Dingen bethätigen, sondern an allgemein interessirenden Fragen seine Ueberlegenheit über den gemeinen Mann zeigen (hic Rhodus, hic salta!). Es ist weiter nichts als Schwäche, zu diesen Specialitäten seine Zusucht zu nehmen, weil die allgemeinen und ernsthaften Themata ihnen zu schwer sind. In absurden Sächelchen kramen, das kann ein jeder, aber über das

Gute und Herrliche und über Heldengrösse etwas neues zu sagen, das ist nicht so leicht. (Da ist nun kürzlich das "Enkomion der Helene' erschienen); diese Schrift hat den guten Willen, mit der Tradition zu brechen, aber sie giebt nichts Positives, nur negative Abwehr, Kritik der Poesie' . . . . . - Es ist die berechtigte Sehnsucht nach etwas Positivem, die Isokrates hier äussert. Die Sokratik hatte sich nach seiner Meinung entweder nicht genugend entwickelt oder schien ihm nicht positiv genug. Das neue Positive brachte Platon, aber Isokrates hat es nicht verstanden. Ein erster Versuch, etwas Positives an die Stelle der ausgefahrenen Geleise der Dialektik (Eristik) und des damit verbundenen mit veraltetem Inhalt gefüllten Protagoreischen Fachwerkes zu setzen, sollte der zweite Theil der ,Helene' sein. In einem Platonischen Dialog besonders wird dasselbe Verfahren eingeschlagen, nur ganz anders ausgeführt und gestaltet, im Phaidros. Das positive Stück Philosophie, das Neue, wird eingerahmt von einer Kritik der herrschenden Didaktik. Hiernach könnte es sogar scheinen, als ob der Phaidros unmittelbar an die "Helene" anschlösse. So wurde denn auch Natorps neuerlicher Versuch, die Bezugnahme Platons im Phaidrosschlusse auf Isokrates' ,Sophistenrede' darzuthun, durch die gleichzeitige Bezugnahme auf die "Helene" bestätigt werden können. Das betont Natorp ohne Zweisel mit vollem Recht, dass für Platon irgend welche λόγοι vorgelegen haben müssen, welche er seines Lobes würdigen konnte; aber immer wieder müssen wir uns auch die Frage vorlegen, ob das eigenthümliche mit der uns geläufigen Auffassung des Isokrates so wenig harmonirende Urtheil des Philosophen nach dem Erscheinen jener beiden Flugschriften überhaupt noch möglich war. Muss man nicht den Phaidros vor beide setzen? Muss man nicht immer wieder auf Spengels¹) Worte zurückgreifen: der grösste Beweis für die frühe Abfassungszeit des Phaidros liegt, in dem Lobe des Isokrates'? Es ist daher wohl nicht überflüssig, wenn ich für die folgenden Aussührungen die berühmten Worte noch einmal zur Prüfung hersetze: δοκεί μοι αμείνων ή κατά τούς περί Αυσίαν είναι λόγους τὰ περί φύσεως, έτι τε ήθει γεννικωτέρω κεκρασθαι ωστε ούδεν αν γένοιτο θαυμαστόν προιούσης της ήλικίας εί περί αὐτούς τε τοὺς λόγους οἰς νῦν ἐπιχειρεῖ πλέον ἢ παίδων διενέγχοι τῶν πώποτε άψα-

<sup>1)</sup> Abhdl. d. Münchener Ak. 1855, S. 762.

μένων λόγων, έτι τε εί αίτῷ μὴ ἀποχρήσαι ταῦτα, ἐπὶ μείζω τις αὐτὸν ὄγοι έρμη θειοτέρα. φίσει γάρ, ω φίλε, ἔνεστί τις φιλοσοφία τη του ανδρός διανοία. Niemand bezweifelt heut mehr, dass dies Lob des jungen Isokrates ernst und uneingeschränkt zu nehmen ist. Um so mehr aber bildet es passend den Abschluss des Dialoges, als Platons und Isokrates' Grundsätze in der Verachtung der herkömmlichen Rhetorik und ihrer handwerksmässigen Scholastik durchaus übereinstimmen.1) Aber dass sie der eine von beiden auf keinem anderen Wege, als aus des anderen für die Oeffentlichkeit bestimmten Schriften kennen gelernt haben soll, das ist ein zu moderner Gedanke. Schon Reinhardt<sup>2</sup>) bemerkt richtig, wenn auch unter anderen Voraussetzungen und Consequenzen, dass der Meinungsaustausch im persönlichen Verkehr bewerkstelligt sei; auch die neusten Producte des jungen Lysias lernt ja Sokrates auf privatem Wege kennen. - Ganz unbegreiflich ist es mir aber, wie bei dieser grundsätzlichen Uebereinstimmung neuerdings wieder die Ansicht auftaucht, Isokrates habe sich trotzdem durch den Phaidros in seinem innersten Interesse verletzt gefühlt und sei in der "Helene" zum Angriff seinerseits vorgegangen.3) Erledigt ist ja die Hypothese schon durch die oben gegebene Paraphrase der Vorrede. Aber wie kann man nur glauben, Platon griffe die Isokratische Rhetorik an, während er ihn gar nicht für einen Rhetor im gewöhnlichen Sinne hält?

Wir haben nur einfach die Frage so zu stellen: konnte Platon nach dem, was Isokrates in seiner "Sophistenrede" und in der "Helene" als sein Programm aufgestellt hatte, dem Isokrates noch eine φιλοσοφία zutrauen? Konnte er noch etwas seinen eigenen Ideen gleichwerthiges von ihm hoffen? Oder war anderseits etwa die wohlwollende Behandlung am Schlusse des Dialoges eine Warnung an den schon mit dem Abfall drohenden Freund? Um diese letzte Möglichkeit zuerst zu erledigen, so kann von einer Verwarnung schon desshalb nicht die Rede sein, weil vielmehr eine Aufforderung zum Beharren auf dem eingeschlagenen Wege in den letzten Worten Platons liegt, weil begeistert von der Hoffnung einer weiteren günstigen Entwickelung gesprochen wird, von einem göttlichen

Natorp in dieser Ztschr. XXXV 385 ff. gegen Gercke in dieser Ztschr. XXXII 359 ff.

<sup>2)</sup> De Isoer. aemulis p. 29.

<sup>3)</sup> S. Münscher a. a. O. 260 und die dort angeführte Litteratur.

Zuge und vor allem, weil im Gegensatz zu Isokrates Lysias der gewarnte ist, freilich nicht um seiner Entwickelung willen, sondern wegen seines Nachruhmes, damit er nicht bloss den ärmlichen Titel eines λόγων συγγραφεύς ernte. Die Auszeichnung des Isokrates vor Lysias schliesst eine irgendwie pessimistische Auffassung der Platonischen Aeusserung aus. - Wenn also unzweifelhaft Isokrates bei Abfassung des Phaidros noch auf Platons Seite stand - nach Platons Gewohnheit hätte sonst der Stachel im Lobe nicht gefehlt - war, so fragen wir, ein solches Verhältniss und eine solche Beurtheilung noch möglich, wenn Isokrates schon die Grundsätze (der Sophistenrede und) der "Helene" ausgesprochen hatte? Zwar könnte es nach unserer Auffassung der "Helene" scheinen, als ob diese mit ihrem fast jugendlich schwungvollen Pathos und ihrer der Philosophie sich nähernden Symbolik Platon entzückt habe, aber soll er wirklich an dem Satze Gefallen gefunden haben, dass die Tugend nur insofern geschätzt werde, weil sie mit κάλλος gepaart sei? Und selbst wenn Platon diesen Satz zu schwer gewogen hätte, wurde er die Verurtheilung der Sokratik in der Vorrede') haben übersehen können? Würde er das offenkundige Bevorzugen politischer Fragen vor dem theoretischen Wissen haben vertragen können? Gewiss nicht; die Keime des späteren politischen Programmes, die in Vorrede und Hauptstück offen daliegen, mussten Platon befremden. Isokrates als patriotischer Publicist, wie er sich in der Helene' ankundigt, musste die Begeisterung des Philosophen hemmen. - Also die Helene konnte noch nicht geschrieben sein, als der Phaidros verfasst wurde, oder aber sie erschienen gleichzeitig. - Anders liegt die Sache für die "Sophistenrede". Für diese hat Natorp2) in seiner Widerlegung Gerckes von neuem den

Denn jedenfalls mussten unter der Eristik — insofern sie der politischen Schriftstellerei gegenübergestellt wird — die ganzen Sokratischen Schulen mit einbegriffen sein!

<sup>2)</sup> In dies. Ztschr. XXXV 385 ff. Die Abfassungszeit der "Sophistenrede" lasse ich hier unentschieden. Dass wir für sie keine sicheren Daten haben, darf sich niemand verhehlen. Durch Natorps und Susemihls Ausführungen bin ich einer ausführlicheren Erörterung von Gerckes Argumenten überhoben, will aber doch wegen der in einem Punkte abweichenden Erklärung der betreffenden Partie von Isokr. XIII hierhersetzen, was ich gegen Gercke bemerken wollte: dieser hat zwar den Zusammenhang zwischen Alkidamas und Platon richtig beobachtet (*Phaidros* 276 A und Alk. 28); aber sehr mit Unrecht zieht er Isokr. XIII 12 hinzu, wo von etwas ganz anderem die Rede

Beweis geführt, dass wenigstens uns nichts direct hindert, diese Schrift dem Phaidros vorangehen zu lassen. Dieser λόγος bringt ja im Ganzen nur wenig positives, und stimmt in der Kritik der bestehenden Rhetorik durchaus mit Platon überein. Aber anderseits, dass sie vor dem Phaidros verfasst sein müsse — und hier kann ich Natorp nicht folgen — wie wollen wir das je beweisen, da doch diese Fragen gleichsam in der Luft lagen und jeder von den beiden sie in seiner eigenen Weise vor das Publicum brachte, jeder des Einverständnisses des anderen gewiss? An dieser Stelle wird man vielleicht, wenn man meinen Ansatz der "Helene" billigt, gegen einen

ist. Platon und Alkidamas sagen ,eine schriftlich aufgesetzte Rede hat einen viel geringeren Werth, als das unmittelbar frische aus dem Augenblick geborene Wort'. Isokrates dagegen spricht, völlig unabhängig von beiden, von der Lehrmethode. Diese ausserordentlich scharf und klar argumentirende Partie der Schrift κατά σοφιστών gehört zu dem Besten, was Isokrates geschrieben hat und, ich sehe nicht ein, wie man dies für einen dürftigen Auszug aus Platon und Alkidamas halten kann. Der Gedankengang ist folgender (c. 10, p. 293a): ,die Vorsteher der Rhetorenschulen machen sich anheischig, ihre Schüler auf einfach mechanischem Wege die Redekunst zu lehren wie die ,Grammatik' (Lesen und Verstehen von Büchern, Schreiben u. s. w. = Elementarkenntnisse), ohne sich über den Unterschied beider Kurse, der Rhetorik und Grammatik überhaupt nur klar zu werden. (Wenn sie ihren Schülern auf diesem Wege wirklich so viel beibringen könnten, wahrlich, so hätte ich selbst mehr gelernt. Da das aber nicht der Fall ist, will ich wenigstens ihre thörichte Anmaassung dämpfen, denn sie bringen die hohen Studien - piloσοφία - überhaupt in Verruf). Diese Leute merken ihren Irrthum nicht, wenn sie eine künstlerische (ποιητικού) Thätigkeit exemplificiren mit einer in feste Regeln gebannten Technik (dem Grammatikunterricht). Denn die ,Grammatik' operirt stets mit festen Elementen, ganz anders wie die lebendige Fähigkeit zu reden. Denn was ein anderer gesagt hat (das nun durch das grammatische Verständniss recipirt werden kann) nützt dem, der für einen bestimmten Zweck sprechen soll, nichts (alles Lesen und Auswendiglernen und Declamiren hilft nichts), sondern dieser muss, wie es die Sache und der Zeitpunkt erfordert, aus sich selbst etwas neues und passendes vorbringen (καιρός). Wer also mit der Kunst, das todte geschriebene Werk zu ersassen, für die Redekunst exemplificiren will, verdient einfach wegen Unwissenheit in Strafe genommen zu werden'. Im Uebrigen hat Platon im Phaidros nur die Gedanken über rhetorische Ausbildung, welche damals in der Lust lagen und die er ebenso sehr wie Isokrates vertrat, ohne neue positive Detailvorschläge wiedergegeben; der Phaidros ist Platons Theorie vom lóyos, aber er zeigt zugleich, welche positiven λόγοι ihm höher standen als alle die λόγοι, um welche sich jetzt die Sophisten und Isokrates stritten. Er nennt diesen am Schluss des Dialoges darum, weil er seiner Auffassung sich noch am meisten näherte.

früheren Punkt meiner Darlegungen Einspruch erheben wollen, etwa in folgendem Sinne: wenn also die eine der beiden Programmschriften des Isokrates nach dem Phaidros verfasst ist, musste dann nicht der Rhetor mit dem ganzen übrigen Unterrichtsbetriebe auch die Akademie angreifen, und haben wir nun nicht dennoch unter den erwähnten Richtungen und Schulen des Prooimions auch Platon zu suchen? Dagegen ist zu erwidern, dass der Phaidros die Eröffnung der Platonischen Schule keineswegs voraussetzt.¹) Im Gegentheil, wir werden mit dem chronologischen Ansatz des Phaidros auch aus diesem Grunde weit zurückgehen müssen.

Vorher müssen wir aber noch einem anderen Einwand begegnen, den Natorps für die Priorität der Sophistenrede geltend gemachtes Argument involviren könnte. Platon mussten irgend welche λόγοι des Isokrates vorliegen, auf Grund deren er sein Urtheil aussprechen konnte. Genügte dazu allein das doch nur kurze und ganz aus Kritik zusammengesetzte Programm der "Sophistenrede"? Gewiss nicht. Dieser Einwand rechnet mit der durchaus unbewiesenen Voraussetzung, dass wir alles besitzen, was Isokrates geschrieben hat, oder umgekehrt, dass er nichts weiter geschrieben hat, als was uns erhalten ist. Egger2) bemerkt treffend, dass alles, was wir von Isokrates haben, den Eindruck von Geistesproducten einer fertigen Persönlichkeit macht, und dass höchstens die "Helene" etwas herausfällt. Wenn nach den bisherigen Ansätzen seine gesammte nicht iuridische Schriftstellerei nicht vor 390 fällt, so muss es auffallen, dass Isokrates bis zu seinem 46. Jahre noch nichts als Processreden publicirt oder geschrieben haben sollte. Anachronismus im Platon würde ja vielleicht Vertheidiger finden, aber diese Entwickelung ist an sich nicht wahrscheinlich. einem fertigen Stil beginnt niemand in jungen Jahren. Ausserdem kennen wir doch, wie es scheint, auch nur Processreden aus den letzten zehn Jahren dieser Periode seines Lebens. Es ist doch

<sup>1)</sup> Da sichere Nachrichten über die Zeit seiner Schulgründung fehlen. Uebrigens kam es ja auch nur darauf an, ob Platon ausdrücklich angegriffen sei. Die Hauptsache ist, dass Platon nicht zu den sist twes gehört. Und wenn Isokrates den Phaidros gelesen hatte, nun, so wollte er ihn eben nicht mit angreifen. Wir können doch wahrlich nicht soweit in der Seele des damaligen Isokrates lesen.

<sup>2)</sup> A. a. O. Notice sur le duc de Clermont etc. p. 37.

wahrscheinlich, dass er auch schon früher solche herausgab. Ebenso wahrscheinlich oder vielmehr selbstverständlich ist es, dass Platon mit den belobten λόγοι keine dieser Art, sondern welche von der gleichen Form wie die des Lysias,¹) also "Essays' oder ἐπιδείξεις, jedesfalls λόγοι im weiteren Sinne meinte. Wir wissen von Isokrates' Jugend so gut wie nichts, aber Platon wusste desto mehr; beide vereinte die Unterweisung des Sokrates, und als Isokrates nun durch die Ungunst der Verhältnisse ein Advocat geworden ist, erinnert ihn der jüngere Freund in seinem ersten grossen Dialog, ohne seine jetzige Thätigkeit zu schelten, in milden und treuen Worten an die gemeinsamen ihm noch bekannten Bestrebungen der Jugend.²)

Hat sich nun gar keine Spur der Jugendschriftstellerei erhalten? Isokrates besorgte gewiss mit grösserem Eifer als andere die Gesammtausgabe seiner Werke selbst. In der den Alexandrinern und den Atticisten vorliegenden Sammlung waren im Ganzen 60 "Reden" überliefert, von denen Dionysios nur 25, Kaikilios 28 als echt gelten liess. Ein Verzeichniss von 27 ἐπεισφεφόμενοι giebt die anonyme Vita der Handschriften (Zosimos). Schon der Umstand, dass die rhetorische Eintheilung nach dem alten attischen Schema auf den "unecht" genannten Nachlass des Isokrates genau so schlecht passt wie auf den echten, sollte uns gegen das kritische Urtheil der Atticisten bedenklich machen. Weil Isokrates kein Redner war, passte seine Schriftensammlung am schlechtesten in dies Schema der Rhetorenschulen.

Augenscheinlich sind aus diesem Nachlass aber auch alle Schulübungen und Entwürse ausgeschieden worden. περὶ παρασκευῆς † ἱππομεδῶν kann eine Schulübung gewesen sein, περὶ αὐτονομίας weist in die Zeit 390—387 und war vielleicht wirklich unecht. Der Σινωπικός weist auf den Fall dieser Stadt 370, war also auch keine Jugendschrift; der νησιωτικός auf ziemlich gleich-

<sup>1)</sup> Es ist mir seit meiner ersten Lectüre dieses Musters einer "Parodie" immer unbegreiflich gewesen, wie man diesen λόγος für authentisch halten kann. Dann ist der Prometheusmythos auch echt und die Agathonrede u. s. w-Vgl. die treffende Bemerkung von Norden über diese Ansicht de Minucii Felicis aetate p. 27 (Beil. z. Vorles.-Verz. Greifswald 1897).

<sup>2)</sup> Schwierigkeiten macht natürlich der Anachronismus, wie alle Platonischen Anachronismen. Isokrates ist kaum unter 20 Jahren gedacht. Dabei lebt aber noch Perikles, und Isokrates müsste ohne Anachronismus etwa erst acht Jahre alt sein. Immerhin ist der Anachronismus nicht erheblich.

zeitige Ereignisse. Σύμμικτοι τρεῖς waren etwa titellose Entwurfe.') Aμφικτιονικός spielt in die makedonischen Wirren hinein und ist entweder ein unvollendeter Entwurf des Alters oder wie die folgende περί τοῦ κατοικισμοῦ Μιλησίοις eine Rede des Apolloniaten. Die folgende Angabe ἐπιδειχτιχοὶ ἐπτά stimmt nicht zu der Zahl der Titel; wir müssen mit Blass2) den Ausfall von zwei Titeln und der Ueberschrift δικανικοί annehmen. Unaufgeklärt bleibt dabei immer noch, dass in der ersten Rubrik die σύμμικτοι ohne, in der letzten mit Titeln erscheinen. Wenn oben die ,vermischten' zu den symbuleutischen gehören, so müssten die fünf letzten Titel mit unter die ἐπιδεικτικοί gerechnet werden. Der apokryphe Charakter dieser fünf Titel legt die Vermuthung nahe, dass diese fünf wie die Techne wirkliche Fälschungen waren und als solche irgendwo eine besondere Gruppe bildeten. Vier der Titel (ausser dem Protreptikos)3) gehören vielleicht zu ein und demselhen Stück (περί φιλοσοφίας, περί Πλάτωνος, περί ἔριδος, καταδρομή σοφιστών, vielleicht sind es nur andere Titel des jetzt κατά σοφιστών genannten von Isokrates ohne Ueberschrift herausgegebenen Stückes). Wenn wir jetzt den Rest mustern, so braucht Κλυταιμήστρας έγχώμιον nicht deswegen verdächtig zu bleiben, weil auch Polykrates über dasselbe Thema schrieb. Denn Κλυταιμήστρα gehört doch mit Πηνελόπη und Νεοπτόλεμος in dieselbe mythische Gattung, deren letzter Ausläufer Elévy ist. Konnte nicht schon aus diesen ebenso wie aus jener die φιλοσοφία hervorleuchten, die den jungen Platon entzückte? Παριανός (so zu ändern aus Παριαχός?) gehört zu Πάριον. Dies ist wie Sinope milesische Colonie und so gehört die Schrift vielleicht zu der oben dem Apolloniaten gegebenen περί κατοικισμού Μιλησίοις; vielleicht gehört sie auch in die Zeit des Ausenthaltes auf Chios. Dunkel ist der Titel Mereκράτης; war vielleicht der selbstbewusste Arzt gemeint, der mit

<sup>1)</sup> Sind diese σύμμετοι mit den συμμεγεῖε βίβλοι der alexandrinischen Bibliothek in Verbindung zu bringen? (Birt S. 486 ff.) Dann würde der Ausdruck diese titellosen kleineren Stücke und Fragmente u. s. w. bedeuten, die zwar einzeln gezählt, dagegen zusammengeklebt oder geschnürt wurden als ,Vermischte Broschüren<sup>4</sup> (Kapseln oder Miscellenbände bei uns).

<sup>2)</sup> Bd. II S. 274 seiner Ausgabe.

<sup>3)</sup> Isokrates schrieb vielleicht ausser dem λόγος πρὸς Δημόνικον keinen Προτρεπτικός. Es könnte auch dies schliesslich ein falscher Titel zu κατὰ σοφιστῶν sein oder ein zu einem ähnlichen Entwurf nachträglich hinzugefügter Titel.

Agesilaos zu thun hatte?¹) Συνηγορία πρὸς τὴν ἐπιστολὴν τοῦ ἐπιστάτου, ἐπιτροπικός, ὑπὲρ Τιμιοθέου (den Freund des Isokrates, Antidosis 107—39) sind unverdächtig und der Wirklichkeit entsprechend. Der ἐπιτάφιος τοῖς ἐν Θυρέα behandelt einen der Geschichte angehörenden Stoff und scheint eine Schulübung gewesen zu sein. Es bleiben περὶ τοῦ ὄρτυγος und περὶ τῆς ὑδρίας, die in das Miniaturgenre des Lysias (περὶ τοῦ ἀδυνάτου) gehören und auch den Uebungen der Jugend beizuzählen sind. Auch bei Lysias mussten ja die geringfügigen Sächelchen in die Rumpelkammer der Fälschungen wandern.

Ich hoffe dargethan zu haben, dass es Platon an Material für sein Urtheil nicht fehlen konnte. Ein Grund, die Sophistenrede vor den Phaidros zu setzen, ist damit aus dem Wege geräumt. Ein sicherer terminus ante quem für den Phaidros aber bleibt nun die Helene'. Diese aber ist nach unserer Auffassung die Fortsetzung der Jugendschriftstellerei des Isokrates - Busiris verlässt den mythischen Boden vollständig - und steht zugleich an der Schwelle seiner neuen Schriftstellerlaufbahn, ohne mit seiner Schulgrundung, die später oder früher erfolgen konnte, etwas zu thun zu haben. Nun war aber die ,Helene' bald nach Gorgias' Tod abgefasst; sie knupft an die in den letzten Jahren des nunmehr nur noch schriftstellernden Sophisten erschienene "Helene" des Gorgias. So hängt denn nun jede weitere genaue Fixirung an der Chronologie des Gorgias. Diese ist in soweit fest, als Gorgias 427 als alterer Mann<sup>2</sup>) nach Athen kam: der Ansatz seiner philosophischen Schrift auf 444 durch Olympiodoros bietet schwerlich eine Gewähr, da er an Protagoras und die Gründung von Thurioi angelehnt ist. Weder das Geburts- noch das Todesjahr ist genau angegeben. Wilamowitz lässt trotzdem mit Recht die Angabe nach Apollodoros nicht auf künstlicher Berechnung, sondern auf einem festen Datum beruhen, das nur nach der Olympiade angegeben wäre und so einen Spielraum von vier Jahren (zwischen 105-109 Jahren schwankt nämlich die Angabe der Lebensdauer) erzeugt hätte.3) Und man darf zugeben. dass irgend ein Anhalt für die mindestens 105 Jahre erreichende

S. Plut. Ages. 21, Athen. VII 289 A u. A.; vgl. auch Diels in dies. Ztschr. XXVIII 416.

Platon Hippias mai. 282 B. Diod. XII 53. Dionys. Lys. 3 u. s. w., s. oben S. 221 f. und v. Wilamowitz Aristoteles und Athen I 172.

<sup>3)</sup> So schon Dümmler Ak, S. 41.

Lebenszeit vorhanden gewesen sein muss. Lassen wir Gorgias mit Wilamowitz um 427 mindestens 40 Jahre alt sein, so rückt das Todesjahr in die Zeit 382—79. Schwankend bleibt der Ansatz immer. Es würde also seine "Helene" etwa 385, bald darnach die Isokratische "Helene", und etwa gleichzeitig oder früher (als 385) der Phaidros geschrieben sein. Die untere Grenze ist somit ziemlich sest, aber je nachdem Gorgias Tod früher siele, würde die obere Grenze weiter zurückzuschieben sein. — Und auf dieser Grundlage kann die Sprachstatistik nunmehr die engeren Grenzen ziehen.

Marburg.

GEORG THIELE.

#### NACHLESE ZU BACCHYLIDES.

Da ich mich in diesem Winter wieder mit Bacchylides zu beschäftigen hatte, fand ich mehr und mehr, dass ich trotz zweimaliger Herausgabe dieser Gedichte doch mit denselben noch keineswegs fertig sei. Dass Andere noch Manches finden und finden werden, ist ja selbstverständlich; meine eigene Leistungsfähigkeit indess für diesen Gegenstand hatte ich für erschöpft gehalten, und das zeigte sich nun als Irrthum.

Gleich zu III 89 liegt eine Combination folgender Art nahe genug. Dieser Vers: γῆρας, θάλειαν αὐτις ἀγκομίσσαι, der erste von Antistr. 7, unterscheidet sich von den entsprechenden, deren 11 erhalten sind, durch die völlige Abwesenheit einer Auflösung, während sonst entweder die dritte oder (seltener) die zweite Hebung aufgelöst ist. Letztere Form aber, die auch die nächstvorhergehende ist (Str. 7, V. 85), ist sofort da, wenn man sich an ά]δεΐαν (so Handschrift) XV 7 erinnert und Jakeïar schreibt, was man, wie ich meine, nun auch thun muss. Der Accent kommt so auf der viertletzten Silbe zu stehen, wie in Sapphos Μήδεῖα nach den Grammatikern (fr. 162). An dieses erinnert (zu XV 7) W. Headlam, dem ich zahlreiche und sehr werthvolle schriftliche Mittheilungen verdanke; leider kamen sie auch für die 2. Auflage zu spät. Eine davon, zu III 21 f., gebe ich hier. Wenn Bacchylides sagt: 3sor 3eor τις ἀγλαϊζέτω· ὁ γὰρ ἄριστος ὅλβων, so ist das eine Anspielung auf eine sehr übliche Redeweise, für welche die Belege von Bergk Lyr. III4 562 (zu Diagoras von Melos) gesammelt sind. Θεός θεός πρό παντός ἔργου βροτείου νωμά φρέν ὑπερτάταν sagt Diagoras, und dazu vergleicht sich aus Eustathios Il. 258, 26 (vgl. Hesych. θεός θεός): τὸ θεός θεός, ὁ κατὰ τὸν Παυσανίαν οί παλαιοί ταις άρχαις ἐπέλεγον ἐπιφημιζόμενοι. Αίλιος δὲ Διονύσιος φησίν, ότι και έν ιεροποιίαις και άλλαις πράξεσι τὸ θεὸς θεὸς έπελέγετο ἐν δὲ ἐτέρφ λεξικῷ ἡητορικῷ φέρεται, ότι παντός έργου άρχόμενοι έλεγον θεός θεός. Ferner Euripides Herakles 772: Θεοὶ Θεοὶ τῶν ἀδίχων μέλουσι καὶ τῶν ὁσίων ἐπζειν. — Ζυ ὁ γὰρ ἄριστος ὅλβων (ἄριστον ὅλβον Α pr., und darnach wird hin und her corrigirt) vergleicht Headlam V. 51 f. ὁ γὰρ προφανής Θνατοῖσιν ἔχθιστος φόνων. 83 f. τοῦτο γὰρ κερδέων ὑπέρτατον. ΙΧ 47 τὸ μὲν κάλλιστον ἐσθλῶν (dies allerdings von mir nach Wilamowitz geändert). Eurip. fr. 137 τῶν γὰρ πλούτων ὅδ᾽ ἄριστος γενναῖον λέχος εὐρεῖν.

III 87 εύχροσύνα (Handschrift εύφροσύνα) δ' δ χουσός. H. Diels Sitzungsber. der Berl. Akad. 1901, 193, 1: ,hoffentlich wird das beanstandete εὐφροσύνα in der 3. Teubnerschen Auslage wieder erscheinen'. Das ist wirklich liebenswürdig gesagt - ich selbst sehe noch keine 3. Auflage veraus; sonst würde ich diesen Artikel vielleicht nicht schreiben -; aber εὐφροσύνα muss sich als sinngemäss ausweisen, ehe es wieder erscheinen kann, nicht nur insofern es Substantiv ist (ist Freude = erfreut), sondern insofern ,Freude' oder ,erfreut' in diesen Gedanken passt. Das menschliche Leben oder der menschliche Leib wird vom Alter befallen; das vergleicht sich mit der Infection der Luft mit Miasmen, des stehenden Wassers durch Fäulniss; aber der Unterschied ist und wird hervorgehoben, dass kein Miasma in den hohen Aether dringt und keine Fäulniss dem Meere etwas anhaben kann. Drittens ist vom Golde in diesem Gegensatz die Rede: dieses erfreut immer, soll da gesagt sein, also dem, welcher Gold hat, kann keine Unlust etwas anhaben. Das ist aber weder wahr - zum Glück - noch in Bacchylides Sinn. Vielmehr muss dies der Gedanke des Dichters sein: der Rost, der andere Metalle verdirbt und entstellt, berührt das Gold nicht. Luft - Miasma, Wasser - Fäulniss, Metalle - Rost, das sind analoge Dinge; aber Metall - Unlust passt da schlechterdings nicht hinein. Dazu haben wir ja die Stelle des Theognis (451), wo gerade dies vom Golde ausgesagt wird, dass seine Farbe nicht vom Rost inficiet wird: του χροιής καθύπερθε μέλας ούχ άπτεται ίός, οὐδ' εὐρώς, αἰεί δ' ἄνθος ἔχει καθαρόν. Wenn also jemand für diesen oder einen ähnlichen Sinn etwas Besseres weiss als εὐχροσύνα, so bin ich mit Freuden bereit die Conjectur zu opfern; aber εὐφροσύνα streitet gar zu stark gegen Sinn und Vernunft und gegen den Geist desjenigen, der I 159 ff.

IV 11 f.: οἰς δ]ὶς όρ Θὸν ἀνέχοντα Δίκ]ας τάλαντον | Δεινομένευς ἐγεραίρομεν υἱόν. Besser Headlam ἰσόρ ροπον ἔχοντα], Hermes XXXVI.

wie in der homerischen Stelle M 433: ἀλλ' ἔχον ὥστε τάλαντα γυνη χερνητις ἀληθής, ήτε σταθμὸν ἔχουσα καὶ εἴριον ἀμφὶς ἀνέλκη ἐσάζουσ'. Das Bild von der Wage (auch Bacch. XVI 25) lässt sich verschieden verwenden; hier Gleichgewicht, Ungerechtigkeit und Unparteilichkeit sinnbildlich auszudrücken; anderswo (XVI 25) Uebergewicht auf der einen, der gerechteren Seite.

V 155 ff.: φασὶν ἀδεισιβόαν ἀμφιτρύωνος παῖδα μοῦνον δὴ τότε τέγξαι βλέφαρον. Hierzu weist W. Radike im vorigen Heft dieser Ztschr. S. 68 A. 1 eine Parallele nach, eine Nachahmung wie es scheint, in dem Epigramm von Dyme Kaibel Ep. gr. ex lap. collecta 790 (makedonische Zeit): ἐκ δ'] ἄρ' ὅσσων οὐ πάρος δεδευμένων | Ἡρακλεῖ κατῆλ]θε δάκρυ καὶ γοηρὸν ἴαχεν. Schon einmal hat sich auf einem inschriftlich erhaltenen Epigramm Nachahmung des Bacchylides gezeigt, s. m. Ausg. zu IX 21 ff. (Praefat. p. XIX).

Mit den Gedichten auf Lachon von Keos VI. VII. komme ich wieder zu eigenen und zugleich zu längeren Ausführungen. Es ist hier ja die Streitfrage, ob der vor VIII. (IX. Kenyon) erhaltene Schluss eines Gedichtes mit dem vorliegenden Anfang von VII. zusammengehört, oder ob dies zwei getrennte Gedichte waren, das zweite natürlich nicht auf Lachon, beide aber kurz, indem sie sich in nicht mehr als etwa 54 Verse zu theilen hätten. Ich glaube, dass Dr. Kenyon, wenn er von Anfang an erkannt hätte, dass zwischen VII. Afg. und dem besagten Schlusse vor VIII. (IX) nur eine Columne fehle, auch nur ein Gedicht hier angenommen haben wurde; da er das aber nicht gleich erkannt hatte, so nahm er selbstverständlich zwei an, und blieb nun bei dieser Annahme. Nämlich der Widerspruch zwischen VII. und VIII. Kenyon, d. h. dem Anfange und Schlusse bei mir, existirt nur vermöge der Ergänzung, die bei der anderen Annahme gleich anders geschehen sein würde. Lachon ist olympischer Sieger; VIII, Kenyon enthält ein Gebet um einen olympischen Sieg, aber nur durch die Ergänzung τελέσσ[ειας, während τέλεσ(σ)[ας genau so nahe lag. Bleiben wir jetzt zunächst bei dieser natürlicheren Annahme, dass in 54 Versen nicht zwei Gedichte stecken, sondern nur eins. Wie verhalten sich nun VI und VII zu einander? Ich sage in der Praefatio2 p. LXI von VI: Cei cantatum est ante domum victoris, v. v. 14 προδόμοις ἀοιδαίς, sed eo ut videtur iam reduce facto, und zu

VII: cum procemio splendido compelletur dies Olympicorum ludorum is, quo coronae decernebantur, haud incredibile est hoc quidem carmen Olympiae et compositum et cantatum esse. Aehnlich schon Kenyon, der sogar in VI eine Beziehung auf das vorangegangene Lied VII findet; man muss freilich, wenn das Gesagte richtig ist, diese Folge annehmen, die zweifellos recht unwahrscheinlich ist. Denn VI ist so kurz und simpel wie möglich; VII dagegen fängt gleich mit einem grossartig und breit angelegten Proömium an; also das anspruchsvollere Lied vorher, und das alleranspruchloseste noch hinterdrein: wozu? Nach der Wahrscheinlichkeit und nach der Analogie von Pindar Olymp. XI. X (und gewiss auch Bacchylides II. I) müsste umgekehrt VI, ein extemporirter Vorläufer von VII. sein. Und ,Vorläufer' würde, das bemerkte schon Kenyon, auch da stehen, wenn man das προδόμοις ἀοιδαῖς VI 14 in προδρόμοις ἀοιδαῖς emendirte. Kenyon lehnt ab dies zu thun, versteht auch προδρόμοις nicht so, sondern als songs going before you in procession; aber die Conjectur ist doch sehr ernstlich zu erwägen, zumal da ein Adjectiv πρόδομος bisher so wenig existirte wie ein Adjectiv πρόθυρος, dagegen πρόδρομος, wenn auch bei Bacchylides selbst noch nicht belegt, doch anderweitig ein sehr häufiges Wort ist. Es wurde auch im täglichen Leben metaphorisch gebraucht: σῦχα πρόδρομα frühzeitige Feigen Theophrast bei Athenaus III 77 C, οἶνος πρόδρομος das. I 37 B ein süsser Wein, = πρότροπος, der vor dem Keltern (τραπέω) aus dem von selbst auslaufenden Safte gewonnene (Apollon. Lex. Hom. τράπεον). Ferner verallgemeinert = eilig: φυγάδα πρόδρομον Soph. Antig. 108. Dass aber das Wort hier bei Bacchylides passt, und zwar in dem einen und in dem anderen Sinne, ,vorläufig' und ,eilig', kann gar nicht zweiselhaft sein. Vgl. bei Pindar Olymp. X 5 von diesem Liede: ὑστέρων ἀρχὰ λόγων. Dann aber ist das Liedchen des Bacchylides am Tage des Sieges selbst gemacht und gesungen, und könnte das auch, sowie wir nur Bacchylides als in Olympia selbst anwesend voraussetzen. Es passt dazu die zweimalige Nennung von Keos: 5 άμπελοτρόφον Κέον, 16 Κέον ευκλέιξας; was hatte die in Keos selbst für Sinn gehabt? Ferner kommt nun die Antithese des Früheren und Jetzigen richtig heraus, V. 4 ff. δι οσσα (exclamativ) πάροιθεν αμπελοτρόφον Κέον ἄεισάν ποτ 'Ολυμπίαι πύξ τε καὶ στάδιον κρατεύσαν στεφάνοις έθείρας νεανίαι βρύοντες, dann 10 ff. σὲ δὲ νῦν ἀναξιμόλπου Ούρανίας θμνος έχατι νίχας, 'Αριστομένειον ω ποδάνεμον

τέχος, γεραίρει προδρόμοις ἀσιδαῖς, ὅτι στάδιον χρατήσας Κέον εὐκλέτξας, ohne dass man irgend nöthig bätte, zwischen ἄεισαν Ολυμπίαι und προδόμοις ἀοιδαϊς einen schlechten Gegensatz zu suchen. Denn sind nicht die Früheren auch zu Hause besungen worden? nicht Lachon auch schon in Olympia? Und wenn man diesen Gegensatz vermeiden will und 'Oλυμπίαι, statt auch mit ἄεισαν, nur mit κρατεύσαν verbindet, so ist das gewaltsam und bringt nichts weniger als einen schönen Ausdruck zu Wege. Kenyons Erklärung ist freilich noch anders: er verbindet zwar Olumniat mit aetoav, fasst indess den ganzen ersten Theil der Antithese nicht von alten Siegen irgendwelcher Keer, sondern von dem jüngsten des Lachon und einem gleichzeitigen eines keischen Faustkämpfers. Damit indess kommt πάροιθέν ποτε durchaus nicht zu seinem Rechte. Noch anders Jurenka: die früheren Sieger seien in Olympia mit Liedern, wie man sie dort auf Lager hatte, geseiert worden; Lachon werde geseiert mit einem besonders gedichteten. Aber das ist auch von aussen hineingetragen: die Hauptbegriffe dieses Gegensatzes sind mit keinem Worte vom Dichter angedeutet. Bleiben wir also bei προδρόμοις, und verstehen ein sofortiges Lied am Tage des Sieges, und suchen den Gegensatz in einst und jetzt und den verschiedenen Personen der Sieger, während das Uebrige entsprechend ist,

Wir kommen zu VII., dem späteren, aber nach dem Obigen ebenfalls zu Olympia gesungenen Liede. Wann also wurde es gesungen? Doch am 16., wie es selbst besagt, dem Tage der Verleihung der Kränze. Da komme ich allerdings sofort in einigen Conflict mit den Feststellungen meines Collegen Robert, der (diese Ztschr. XXXV 157) die Proclamation und Krönung des Siegers unmittelbar nach dem Wettkampf geschehen lässt. Er hat dafür auch ein ganz unzweideutiges Zeugniss des Paus. V 21, 12, für Olympias 218. Ich sage aber, dass eben dies Gedicht des Bacchylides ebenso unzweideutig einen anderen Brauch für Olympias 82 bezeugt: der 16. Tag des Monats wird im Proömium angeredet, und dann folgt V. 8 f.: ωι δὲ σὺ πρεσβύτατον νείμης γέρας νίκας ἔπ'. Also zwar die Entscheidung der Hellanodiken, wer gesiegt hatte, musste gleich erfolgen, und nur unter dieser Voraussetzung war die Ode VI., so wie wir sie fassten, möglich; indessen die Ertheilung des Kranzes konnte davon zeitlich getrennt sein, und die Austheilung aller Kränze einen besonderen, feierlichen Schlussact bilden; dass das

so war, bezeugen auch die Pindarscholien ausdrücklich, deren Zeugniss Robert verwerfen muss, s. schol. Olymp. V 8: ἐν ἦε (am 16.) τὰ ἄθλα ἐδίδοτο. Also da können und müssen wir doch, wenn wir nur die Zeiten scheiden, allen Zeugnissen gerecht werden. Es kommt noch hinzu, dass in VI. wirklich von einer Bekränzung des Lachon noch gar nicht geredet wird: im Gegentheil, die στεφάνοις ἐθείρας νεανίαι βρύοντες V. 8 f. sind die Freunde der Sieger, und diese Kränze nichts als festlicher Schmuck.

Also etwas mehr Zeit hatte Bacchylides, um VII. anzufertigen, aber viel Zeit auch nicht: das παίδων στάδιον, worin sein Landsmann siegte, fällt nach Robert auf den Tag vor dem Schlussact. Dem entsprechend ist auch das Gedicht keinesfalls lang gewesen, mit I gar nicht zu vergleichen, obschon die breite Anlage des erhaltenen Proomiums mir soviel zu beweisen scheint, dass es sich über den ganzen auf dem Papyrus verfügbaren Raum ausdehnte, und nicht etwa diesen Raum noch mit einem anderen Gedichte zu theilen hatte. Darüber nun müsste eigentlich das Versmaass die letzte Entscheidung geben, aber da sind wir schlimm daran. Als ich mit Kenyon beschäftigt war, von der letzten Columne des bis VII 3 reichenden grossen Papyrusstücks zu der ersten des mit Ilv 3 wa τε μηλοθύταν VII 39 (VIII 1 bei K.) beginnenden weiteren aus kleinen Brocken eine Verbindungsbrücke zu bilden (welche Brücke zwar schmal, aber doch vollkommen sicher ausfiel, VII 6-11): da glaubten wir erst, den Anfang der Antistrophe in V. 8 gewonnen zu haben; denn 8 ωι δε σύ πρεσβύτατον νείμηις γέρας ist = 1 ώ λιπαρά θύγατερ Χρόνου τε καί, und 9 κίκας ἔπ', ανθρώποισιν εὐδοξος κέκλη- doch wohl = 2 Νυκτός, σὲ πεντήχοντα μ[ήνες άμέραν. Aber V. 3 und 10, nachdem für diesen die erst zweiselhaste Lesung sestgestellt war, respondirten nicht: έκκαιδεκάταν έν 'Ολυμπ[ίαι? . . . und -ται καὶ πολυζήλωτος. 'Αριστομένειον. Also mit 8 fängt die Antistrophe nicht an; auch nicht mit 7, 6, 5; mit 4 (einem zerstörten Verse) wäre eine schwache und schlechte Möglichkeit; aber wer wird eine Strophe von drei Versen annehmen? Nach 8 aber ist ein Anfang erst mit 12 möglich, einem ganz verlorenen Verse; d. h. hier scheint sich eine Möglichkeit zu zeigen, die aber dann bei genauerer Prüfung ebenfalls verschwindet, und zwar für V. 12 und alle folgenden gleichermaassen. Die Sache ist die: V. 1. 2. (3?) und wieder 6-11 sind Trimeter, also lange Verse; dessgleichen V. 14; von diesem nämlich und von 6—11 sind die Ausgänge auf dem zweiten der grossen zusammenhängenden Stücke vorhanden, links von der mit Πυθῶνα κτέ. beginnenden ersten Columne desselben, und sie bilden einen Theil der besagten Verbindungsbrücke. Nun geht der Bruchrand des Stückes durchweg ziemlich senkrecht abwärts, lässt also für weitere Versenden denselben Raum wie bei V. 6—11. 14, und die Trimeter der Antistrophe mussten ungefähr dieselbe Länge haben wie die der Strophe; also müssten auch von ihnen mindestens einige Enden da sein. Es ist aber nicht ein einziges da. Also waren es keine Trimeter; also gab es keine Antistrophe, mindestens keine von den Grammatikern erkannte. Zwei Möglichkeiten also: man hatte, in recht einfachen enhoplischen Rhythmen, die vorhandene Gliederung nicht erkannt, wie bei schwierigen Rhythmen in Pindars XIV. olympischer Ode, oder dies Gedicht war wirklich ein ἀπολελυμένον.

Die ἀπολελυμένα, oder ἀναβολαί wie man sie zuerst nannte, hatte, wie es nach Aristoteles scheint (Rhet. III 9), der Lyriker Melanippides von Melos aufgebracht, das ist der jüngere des Namens, der bei Perdikkas von Makedonien lebte; seine Blüthe lässt sich darnach und nach der Erwähnung bei Xenophon Memorab. I 4, 3 etwa auf den archidamischen Krieg oder die nachfolgende Friedenszeit bestimmen. Bacchylides VI. VII. fallen 452, also nicht so sehr viel früher; es konnte damals Melanippides schon mit seiner Neuerung aufgetreten sein, wenn es seine Neuerung war; denn so strikt ist dafür Aristoteles' Zeugniss nicht.1) Wie nun waren solche avaβολαί componirt? Gabe das etwa ein richtiges ἀπολελυμένον. wenn man an die Strophe von Pindars erster olympischer Ode gleich die Epode schlösse, dann die Strophe und die Epode der zweiten olympischen Ode (mit Rhythmenwechsel, der ja zulässig war und vorkam), dann die der dritten und so fort, so lange wie man Lust hätte? Aber so wüst hat niemals ein Mensch componirt. Vielmehr (um hier kurz zu sagen, was ich anderswo ausführlicher darlege), die neue Rhythmik setzte an die Stelle der Responsion des Getrennten die Responsion des Benachbarten. Also nicht V. 1 = V. 9, 2=10, 3=11 und so fort, wie früher, sondern 1=2=3, wenn man wollte, oder ungleich mit 3, aber 3 = 4; immerhin auch 1 = 3 und 2 = 4, was immer noch benachbart ist; nur

Rhet. l. c.: ὁ ἔσκωψεν Δημόκριτος ὁ Χῖος εἰς Μελανιππίδην ποι ήσαντα ἀντὶ τῶν ἀντιστρόφων ἀναβολάς.

durch solche Responsion und Anbildung konnte auch die strophenlose Composition noch den Eindruck von gebundener Rede machen. Es giebt übrigens auch in der strophischen Composition der Tragödie und der Lyrik sehr viel von dieser Responsion des Benachbarten daneben. Von Melanippides aber wird Folgendes citirt: . . . . ά μεν 'Αθάνα | ἤργαν' ἔρριψέν θ' ἱερᾶς ἀπὸ χειρός, | εἶπέ τ' Έρρετ' αἴσχεα, σώματι λύμα. | ού με τᾶιδ' ἐγώ κακότατι δίδωμι (fr. 2 Bgk., bei Ath. XIV 616 E), also dreimal und wahr-dings anders überliefert und wird von Wilamowitz (bei Kaibel) in anderem Rhythmus hergestellt; aber man sieht doch aus der Herstellung Bergks und Hermanns, was kundige Leute wie sie von den ἀπολελυμένα für eine Vorstellung hatten. Alle Kritiker derartiger Texte (z. B. euripideischer Monodien) denken in der That so, wenn auch noch so unbewusst: was zusammensteht, müsse auch zusammengehören, also verwandt und entsprechend sein. Also Bacch. VII, wenn ein ἀπολελυμένον, muss ebenfalls diese Composition haben; prufen wir es darauf hin.

Nun zeigt sich nicht nur, was wir bereits sahen, dass V. 1. 2 = 8. 9 sind - das wäre Responsion des Getrennten -, sondern auch, dass mit 8 + 9 6 + 7 fast gleich sind: κρίνειν ταχυτᾶτά τε λαιψηρών ποδών | Ελλασι καὶ γυίων άρισταλκές σθένος (6. 7), abzüglich der ersten Silbe = ωι δε σύ πρεσβύτατον νείμηις γέρας | νίκας ἔπ', ἀνθρώποισιν εὕδοξος κέκλη- (8. 9). Ueber 4. 5 lässt sich nicht urtheilen; 3 war möglicherweise = 6, d. i. = 8 = 1 mit einer zu Anfang zugefügten Silbe. Weiter war nach allem Anschein V. 10, der von sämmtlichen vorhergehenden verschieden ist, dafür gleich mit 11, nur dass bei 10 zu Anfang eine Silbe mehr ist: -ται καὶ πολυζήλωτος. 'Αριστομένειον | νῦν γ') ἐκόσμη σας στε φάν οισι Λάχω να. Dann kommt die grosse Lücke, und nun das zweite Stück, V. 39-54 bei mir, VIII. bei Kenyon. 39 Πυθῶνά τε μηλοθύταν = 40 ὑμνέων Νεμέαν τε καὶ Ί(σθμόν); 40 f. (δ)μνέων Νεμέαν τε καὶ Ίσθμόν γαι δ' ἐπισκήπτων χέρα = 42 f. πομπάσομαι σύν άλαθείαι δὲ πᾶν λάμπει χρέος; 43 -αι δὲ πᾶν λάμπει χρέος = 44 οὕτις ἀνθρώπων x[αθ' Eλ-. Hier wird die Sache indess schwierig, der Verstümmlungen wegen: ich habe ergänzt 44 f. - x[a3' Ella|vag er alixi χρόνωι, dann 46 f. παῖς ξών ἀνήρ τε π[λεῖ|νας ἐδέξατο νίχας. Die Rhythmen sind dabei in 45 ungewöhnlicher; anders nach Ke-

nyon: x[leer vag er alexe χρόνωι, d. i. 44 = 45, und nach der Meinung der alten Metriker auch = 46, mit zweisilbigem ¿cov, was mir nicht richtig scheint, wegen des ganz ungewöhnlichen Kolon 47 -vag ἐδέξατο νίχας. Ich sehe für den hier zu führenden Beweis von 45 ab; 46 f. aber (mit ἐών) sind = 48: ω Ζεῦ κεραυνεγχές, καὶ ἐπ' ἀργυροδίνα, = 49 ὅχθαισιν Αλφειοῦ τέλεσας μεγαλοκλέας, = (ohne die erste Silbe) 50 θεοδότους εὐχάς, περί κ[ρατί τ' δ]πα[σσα]ς, also viermal ganz oder fast ganz das Gleiche, nur dass 50 unsicher ergänzt ist. Und wieder zum fünften Male 52 f.: ἄνδημ' έλαίας έν Πέλοπος Φουγίου; dazwischen nur 51 ylauxòv Altwlidos ----, und nach 53 nur noch κλεινοίς ἀέθλοις = ἄνδημ' ἐλαίας. Demnach ist nicht respondirend nur 51, welches aber Responsion in sich hat: ----und mit 50 und 52. 53 zusammen die Form ergiebt: abb'a'. Also da ist sowohl in dem Anfangsstücke wie in dem Schlussstücke eine Responsion des Benachbarten, wie sie in einem strophischen Gedichte unerträglich sein würde, und in dieser Gleichförmigkeit des Baues finde ich die sicherste Gewähr dafür, dass Anfang und Schluss wirklich zu einem Gedichte gehören. Denn zwei ἀπολελυμένα bintereinander würden zwar keine Unmöglichkeit setzen, aber eine Unwahrscheinlichkeit ganz gewiss.

Es ist noch etwas im Gegensatz zu meiner Ausgabe hinzuzufügen. Ich sage daselbst p. XIVf., das 452 und allem Anschein nach auf Keos gedichtete Lied VI. lasse wenig Raum für das von Plutarch berichtete Leben des verbannten Dichters im Peloponnes. Das dreht sich nun ins Gegentheil um: in Olympia, im Peloponnes, hat er 452 seinen keischen Landsmann verherrlicht, dagegen den Argeios (L. II) noch in Keos.

Auch über das X. Gedicht, auf Alexidamos von Metapontion, habe ich etwas mangelhaft gehandelt und dasselbe doch unterschätzt, indem ich sage, der Mythos der Proitiden hänge nur durch einen dünnen Faden mit dem eigentlichen Gegenstande zusammen (p. XXIV, vgl. LXIII). Der Faden ist gar nicht dünn, sondern ausser dem mehr äusserlichen Zusammenhange durch die Artemis "Huéqa, welche die Heilung gewährt und den Sieg verliehen hat, ist auch ein innerer da. Alexidamos hatte in Olympia Unglück gehabt, indem er wider Verdienst unterlag (24—36); jetzt hat der Göttin Gunst ihm Ersatz gegeben; ebenso Proitos und Töchter waren erst im Unglück, dann befreite sie die Göttin. Sogar die anscheinend

unmotivirte Episode über Proitos' Uebersiedelung nach Tiryns, V. 59 bis 81, hat doch dieselbe Tendenz: grosses Elend war durch den Streit der Brüder, aber Zeus wollte dem Elend ein Ende machen, und so geschah die Uebersiedelung mit Glück und Erfolg, und die Kyklopen bauten eine wunderschöne Mauer. So hat das ganze Gedicht ein variirtes Grundthema.

Im Einzelnen verdient V. 93 noch etwas mehr Aufmerksamkeit, als ich ihm bisher schenkte. Τρισκαίδεκα μέν τελέους μηνας κατά δάσκιον άλύκταζον ύλαν. Der Papyrus hat ηλυκταξον; ist nun mit der Correctur zweier Buchstaben alles richtig? Jurenka übersetzt ,irrten', Festa andavano errando, Desrousseaux errerent; natürlich ist das der Sinn, aber wenn das Wort nur dies hiesse! Herodot IX 70 αλύχταζον οία εν όλίγω χώρω πεφοβημένοι τε καὶ πολλαὶ μυριάδες κατειλημέναι άνθρώπων, von den in ihrer Verschanzung eingeschlossenen Persern, nachdem diese erstürmt war: ,waren verstört, betäubt'; zum Umherirren war gar kein Raum. Dasselbe bedeuten άλαλύκτημαι (Hom. K 94) άλυκτέω άλυκταίνω (Lexikogr.), namentlich aber die einfachste Bildung ἀλύω (von ή äλυς). Dagegen bedeuten ,umherirren, fliehen': ἀλύσκω, s. Apollon. Rb. IV 57: ούκ ἄρ' έγω μούνη μετά Λάτμιον άντρον άλύσκω, und die Weiterbildung άλυσκάζω (Homer); es folgt bei Bacchylides φευγόν τε κατ' 'Agnadiar, und so scheint auch vorher bei ihm ἀλύσχαζον herzustellen. Das giebt auch eine schöne Allitteration (wie denn an solchen gerade dies Gedicht reich ist, Praef. p. XXVIII): τρισκαίδεκα . . μηνας κατά δάσκιον άλύσχαζον ύλαν, mit beabsichtigter Härte des Klanges zu mimetischem Zwecke.

Diejenigen, welche über den Missbrauch der Epitheta bei Bacchylides handeln, vergessen nicht ihm καλυκοστεφάνους X 108, von den wahnsinnigen Töchtern des Proitos, als augenfällig unpassend vorzurücken. Und doch, was kann Bacchylides dafür, der sicher KAΛ — NOΣ schrieb? Dass dies -νους bedeute und auf κούφας gehe, ist erst Interpretation, und wie ich denke falsche. Die Verse lauten: τοῦ δ' ἔκλυ' ἀριστοπάτρα θηροσκόπος (Artemis) εὐχομένου πιθοῦσα δ' Ήραν παῦσεν καλυκοστέφανος (Artemis) κούφας μανιᾶν ἀθέων, womit man vergleiche V 97ff.: καὶ γὰρ ἄν πλάξιππος Οἶνεὺς παῦσεν καλυκοστεφάνου σεμνᾶς χόλον 'Αρτέμιδος λευκωλένου — — ἀλλ' ἀνίκατον θεὰ (Artemis) ἔσχεν χόλον, εὐρυβίαν δ' ἔσσευε κού ρα

(Artemis!) κάπρον κτέ. Die Manier des Dichters tritt da ganz klar heraus; er macht gern etwas unnütze Worte, aber doch keine unpassenden.

Schwierig ist Einiges in der dritten Epode, besonders V. 114 und wieder 120. Jener ist ganz unrhythmisch überliefert: avδρεσσιν ἱπποτρόφον πόλιν Αχαιοίς, und wenn ich daraus (nach Anderen) ἄνδρεσσιν (ἐς) ἱπποτρόφον πόλινδ' Αχαιοῖς wache, so erinnert mich J. Wackernagel mit Recht daran, dass doch es . . de zu selten und obsolet sei, um mit Wahrscheinlichkeit conjicirt zu werden. Vielleicht also besser so: ἔνθεν καὶ ἀρηϊφίλοις ανδρεσσιν (ές) Ιπποτρόφον πόλιν (τ') Αχαιοίς έσπεο (σύν δὲ τύχα ναίεις Μεταπόντιον ω χρυσέα δέσποινα λαῶν), ἄλσος τέ (Hdschr.) τοι ίμερόεν Κάσαν παρ' εὔυδρον προγόνων έσσαμένων κτέ., nämlich ἐστί. Die Zeichen der Parenthese sollen nur ausdrücken, dass σὺν . . λαῶν Ausführung zu dem ersten Theile der mit τε .. τε bezeichneten Gliederung ist. Das άλσος nämlich, obwohl ebenfalls durch Uebertragung des Dienstes aus Arkadien (Er Der) gestiftet, ist doch älter als die Stadt; schon die nach Trojas Einnahme umherirrenden Achäer, also entfernte Ahnen der Kolonisten, haben es geweiht, gleichwie, nach Pindar, aus Troja mit Helena gekommene Antenoriden lange vor den Theräern in Kyrene waren (Pyth. V 82 ff.). Dass Metapontion eine Gründung der pylischen Mannen des Nestor sei, sagt auch Strabo (VI 264; Kenyon).

XII 155 f.  $\pi \bar{\eta} \mu \alpha \ \mu \dot{\beta} \dot{\gamma}' \ \dot{\eta} \mu \iota \vartheta \dot{\epsilon} o \iota \varsigma \ \dot{\beta} \alpha \varrho \epsilon \bar{\iota} \alpha \gamma \dot{\delta} \dot{\epsilon} \omega \nu \delta \iota' \delta \varrho \mu \dot{\alpha} \nu$ . Das ist, von den Ergänzungen abgesehen, handschriftliche Lesart wenigstens erster Hand (falsch ein Corrector  $\delta' \delta \varrho \mu \dot{\alpha} \nu$ ). Ich bemerke zu  $\iota \sigma \vartheta \dot{\epsilon} \omega \nu$ : nempe Achillis, und hätte hinzufügen sollen: et Agamemnonis. Wenn schon die gewöhnlichen Menschen von damals  $\dot{\eta} \mu \iota \vartheta \dot{\epsilon} \omega \iota$  sind (wie auch die Mannen des Proitos X 62), so müssen die Könige noch etwas mehr sein, aber Agamemnon sogut wie Achilleus, und anders erklärt sich der Plural nicht gut. Also: "wegen des Streits der Könige". Wenn nun  $\dot{\delta} \varrho \mu \dot{\alpha} \nu$  richtig und nicht etwa in  $\dot{\delta} \varrho \gamma \dot{\alpha} \nu$  zu emendiren ist (es wäre gegen das von Kenyon aufgestellte sehr richtige Princip, wenn man an einer verstümmelten Stelle auch noch ändern wollte): so ist  $\beta \alpha \varrho \epsilon \dot{\alpha} \nu$  für diesen Sinn keine gute Ergänzung, und  $\dot{\delta} \xi \epsilon \dot{\iota} \alpha \nu$  angemessener (rasch, leidenschaftlich) und dazu genauer die als fehlend anzunehmende Zahl von Buchstaben enthaltend.

Das. 162 f. Recht beachtenswerth ist Headlams Ergänzung, wiewohl bei solchen Lücken wie hier an sichere Herstellung überhaupt nicht gedacht werden kann. Die Troer hoffen nach Vernichtung der Achäer wieder wie vorher der Genüsse des Friedens sich zu erfreuen: -- μετ' είλα]πίνας τ' έν | - · ρ [.] . ις έξειν θ[εόδ]ματον πόλιν. 'Αμέ]ρ[α]ις schrieb Kenyon, für den Raum durchaus zu wenig; ich er | 3' aus]e[a]ig und vorher 162 Afg. [ev vvči]. Headlam aber μετ' είλαπίνας τ' ev | καὶ χο]golig, was ganz und gar die anzusetzende Zahl von Buchstaben liefert, übrigens aber, wenn auch nicht aus Bacchylides, so doch aus Pindar sich ausreichend rechtsertigt. Nämlich er xal ist = xal έν, so Pind. Pyth. X 58 έν άλιξι θησέμεν έν καὶ παλαιτέροις. Ol. VII 26 vũv ἐν καὶ τελευτᾶι. Für den Gedanken aber vergleicht er Eurip. Herakl. 755 χοροί χοροί και θαλίαι μέλουσι Θήβας ἱερὸν κατ' ἄστυ, und Aristoph. Pax 976 Μοῦσα σὺ μὲν πολέμους ἀπωσαμένη μετ' έμοῦ τοῦ φίλου χόρευσον.

XVI 71 ff. έ δὲ (Minos) θυμάρμενον | ίδων τέρας πέτασσε χείρας | κλυτάν ές αίθέρα μενεπτόλεμος ήρως. Das Epitheton ,berühmt', oder ,herrlich' für Aether kann befremden. Oben V. 7 xlvrag . . Agavas (in correspondirender Stelle der Strophe), 101 f. κλυτάς Νηρέος κόρας; Χ 80 κλυτόν "Αργος; ähnlich sehr reichlich Pindar, der auch κλυτά φόρμιγξ und dgl. hat, aber nie etwas wie κλυτά αίθήρ. Nirgends überhaupt kommt so etwas vor. Die Aenderung wäre nun auch ganz leicht: κλυτάς zu χείρας, mit Verstärkung des Strophenreims (zu V. 7), und mit genauer pindarischer Parallele: Pyth. IX 36 (Apollon spricht) ὁσία κλυτάν γέρα οἱ προσενεγκεῖν (Apollons Hand). Gleichwohl macht mich etwas wieder hieran irre: bei ziemlich häufigem Gebrauche von χείρ hat doch Bacchylides dazu nie ein eigentlich schmückendes Epitheton (anders schon Pindar); aber das Ziel bei dem Ausstrecken der Hände wird meist mit Schmuck ausgedrückt: χέρας δ' ές αἰπὺν αίθέρα σφετέρας άείρας ΙΙΙ 35 Γ., χείρας άντείνων πρός αύγας ίππώχεος άελίου Χ 100 f., θεοίς δ' άνίσχοντες χέρας άθανάτοις XIV 45; vgl. auch VIII 33 ff. . . κλάδον άκτέας ές αίπεινάν προπέμπων αίθές' έχ χειρός, so dass hiernach und nach den anderen Stellen eine gewisse constante Manier des Dichters heraustritt. Und wenn Götter xluvol sind, wesshalb schliesslich nicht auch ihr Sitz, der Aether? Sollte nun aber κλυτάν zu belassen und vorher (mit Jurenka) der Singular χεῖρα herzustellen

sein? Dann wäre χεῖρα κλυτάν ἐς αἰθέρα doppeldeutig; denn αἰ-3ηρ kann auch bei Bacchylides Femininum sein (VIII 35), wenn es auch häufiger Masculinum ist. Aber ist πέτασσε χείρα, ,breitete die Hand (den Arm) aus' überhaupt möglich? Immer steht doch in dieser häufigen Phrase Plural oder Dual, und muss stehen. Jurenka hat Grunde der Responsion für seine Aenderung, keine des Sinnes; überliefert ist nämlich auch nicht so wie ich geschrieben, sondern έδων τέρας χείρας πέτασσε, und entsprechend sind στρ. α' V. 6 βορήται πίτνον αύραι, άντ. α΄ V. 29 -χε μήτιν εί καί σε κεδνά, άντ. β' 95 -τα λειρίων τ' όμματων δά-, also überall in der Mitte eine Silbe weniger, und nun wollte ich da wenigstens keine überschüssige Länge in V. 73 stehen lassen, und stellte darum um, nachdem vorher Ludwich Wilamowitz Richards mit derselben Umstellung πέτασε χείρας vorgeschlagen, d. i. .... Die Länge freilich liess sich einfacher beseitigen: XEPAZ ist so gut χέρας wie χείρας, und beide Formen hat Bacchylides; also ίδων τέρας χέρας πέτασσεν, mit recht starker Allitteration, die aber bei diesem Dichter gerade beliebt ist (Praef. p. XXVII f.). Es fragt sich nur, ob die überschüssige Silbe überhaupt zulässig ist, und das muss ich nach meinen Grundsätzen für Bacchylides bejahen, da es an anderweitigen Belegen für so etwas weder in diesem Gedichte noch in den übrigen fehlt. Die Kolometrie aber ist an dieser Stelle der Strophe so augenfällig schlecht, dass ich vielleicht sie hätte corrigiren sollen. Herrschend sind doch wohl in der Strophe wie vollends in der Epode dieses Gedichtes Diiamben,1) und zwar einerseits mit vielen Auflösungen, andererseits mit häufiger Zusammenziehung der ersten beiden Silben zur dreizeitigen Länge; wenn man nun demgemäss 71 ff. misst, so kommt heraus: ἄστραψέ 3' ό δὲ | θυμάρμενον ὶ δών τέρας (L -) | χέρας πέτασ σε κλυτάν (Lu-) | ές αίθέρα με νεπτόλεμος (Lu-u) | ήρως (LL, hier als an einem Ruhepunkte beide Theile des Tactes zusammengezogen). Wenn man aber dies dann in Kola zerlegt, so darf doch nicht die Scheidung den Tact spalten, sondern hinter xlvrav muss die Grenze sein, so dass ein Dimeter und zwei Trimeter entstehen. Oder vielleicht noch besser (da so i- von idav zum vorigen Verse zu kommen hätte) Trimeter, Dimeter, Trimeter, mit Vermeidung aller Wortbrechungen: ἄστραψε . . τέρας | χέρας πέτασσε κλυτάν |

<sup>1)</sup> Wilamowitz Gött. Gel. Anz. 1898, S. 137; meine Ausg. S. 14 ff.

ές αίθέρα . . ήρως, und στρ. α': τηλαυγέϊ γὰρ ἐν φάρεῖ βορήῖαι | πίτνον αὐραι κλυτᾶς | ἕκατι πολεμαίγιδος 'Αθάνας;
ἀντ. α' ἔλθηι' σὰ δὲ βαρεῖαν κάτεχε μῆτιν, εἶ | καί σε κεδνὰ
τέκεν | λέχει Διὸς ὑπὸ κρόταφον 'Ίδας; ἀντ. β' (wo jetzt die
Theilung ganz abscheulich ist) ήρως θόρεν πόντονδε, κατὰ λειρίων | τ' ὀμμάτων δάκρυ χέον | βαρεῖαν ἐπιδέγμενοι ἀνάγκαν.

Zu den Fragmenten noch Folgendes. Die Erotika des Bacchylides (p. 167) werden deutlich bezeichnet bei Apuleius de magia c. 8: fecere et alii talia (nämlich amatorios versus) — apud Graecos Teius quidam et Lacedaemonius (Alkman, s. fr. 37b. Athen. XIII 600 F) et Cius (Bosscha für ciuis; Ceus Colvins) cum aliis innumeris; etiam mulier Lesbia e. q. s. Dass die Conjecturen Cous (also Philetas) und Chius nicht gut sind, bedarf keiner Ausführung. Wir gewinnen hier zugleich einen zweiten Römer (neben Ammianus Marcellinus), der den Bacchylides direct erwähnt; gekannt hat ihn ja auch Horaz, und gewiss noch sehr viel Leute mehr.

Clemens Al. Paedag. I 154 (I 202 Ddf.) citirt namenlos: ἀρετὰ γαο ἐπαινεομένα δένδοον ως ἀέξεται. Nach Bergk Lyr. 1114.743 ist dies entstellt aus Pind. N. VIII 40: αὔξεται δ' άρετά, χλωραῖς ἐέρσαις ως ότε δένδρεον ἄσσει (αἴνω vermuthet Bgk.), έν σοφοις άνδοων άερθεισ' έν δικαίοις τε πρός ύγρον αίθέρα. Das ist vielleicht richtig, vielleicht aber auch nicht. Es könnte ja auch Bacchylides sein (den Clemens so oft citirt, einmal auch ohne Namen als o lupixos, und wenn ich mit Recht fr. 37 A dem Bacchylides gegeben, sogar zweimal namenlos), und der könnte den Pindar hier wie öster nachahmen. Naturlich in einem ¿πίvixog; also nun wo? Wir müssen dazu die Worte genauer ansehen. Naturlich ist δένδοεον herzustellen, und immerhin auch αίνεομένα oder -ευμένα1) (τῷ ἐπαίνω geht bei Clemens vorher); γάρ aber kann dem Citirenden gehören; somit ergiebt sich άρετὰ . . αίνευμένα δένδοεον ως άέξεται, sehr ähnlich mit den Rhythmen von I str. 1. 2: 00---05-00-2-0-, identisch geradezu, sowie man ἀρετὰ δ' schreibt. Der Satz könnte den Anfang der zweiten Strophe oder Antistrophe gebildet haben; dann hätte der mythische Theil des Gedichtes später angefangen, als ich

Bacchylides hat nur das Simplex (fünfmal), Pindar wenigstens viel öfter als das Compositum.

ihn in der Ausgabe (mit gänzlich unsicherer Vertheilung dürstigster Reste) angesetzt habe.  $\Pi v \rho \sigma \delta v \, \tilde{\omega}_S \, XII \, 82$ ; natürlich beweist diese Aehnlichkeit nichts, und ein Beweis ist überhaupt nicht zu sühren. Aber das meine ich doch: jemand, der die Stelle aus Pindars Nemeen im Sinne hatte, wäre nicht so ohne Weiteres auf das poetische und auch bei Dichtern nicht übermässig häusige nachgestellte  $\tilde{\omega}_S$  verfallen; also besser Bergk zu Pind. l. c. von Clemens: sive alius poetae simili dicto usus, sive Pindarici loci sententiam paucis comprehendens.

Halle.

F. BLASS.

## DIE SOGENANNTE ,VILLA IOUIS' DES TIBERIUS AUF CAPRI UND ANDERE SUETONIANA.

Die Ansicht ist allgemein verbreitet, dass die Villen und Schlösser auf Capri von Tiber erbaut wären; dies nehmen alle Schriftsteller des 18. und 19. Jahrhunderts an, die über Capri bisher geschrieben haben. Nichts beweist diese Annahme, — im Gegentheil, man kann überzeugt sein, dass alle, oder doch der grösste Theil der Villen am Meer und auf halber Inselhöhe von Augustus erbaut wurden und dass sein Nachfolger Tiberius diese nur übernahm und benutzte. Möglich ist es, dass er sie theilweise für seine Zwecke umbaute oder vergrösserte'. Dieser Satz, dem C. Weichardt in seinem schönen Werk über Capri¹) Geltung zu verschaffen sucht, dürfte zu Recht bestehen. Für die allgemeine²) Annahme, dass Tiberius auf dieser Insel eine ausgedehnte Bauthätigkeit entfaltet habe, fehlt in der That eine genügende Unterlage. Augustus tauschte bekanntlich im Jahre 29 v. Chr. von den Neapolitanern Capri gegen Ischia ein,³) und seitdem blieb die Insel kaiserliche Domäne. Dass Augustus hier gebaut hat, bezeugt

Das Schloss des Tiberius und andere Römerbauten auf Capri. Leipzig (1900). Eine französische Bearbeitung ist kürzlich erschienen.

<sup>2)</sup> Vgl. von Neueren Hülsen in dem Artikel "Capreae" bei Pauly-Wissowa III 1547: "Tiberius erbaute sich nicht weniger als 12 Villen, von denen eine als villa Iouis bekannt ist, wesshalb auch die übrigen wahrscheinlich nach Göttern benannt gewesen sind . . .; die arx Tiberi principis bei Plin. n. h. III 82 bezeichnet wohl die Gesammtheit seiner Anlagen; einen von ihm erbauten pharos erwähnen Suet. Tib. 74, Stat. silu. III 5, 100°. Weitere Litteratur bei Hülsen.

<sup>3)</sup> Strabon V 248 αἱ δὲ Καπρέαι δύο πολίχνας εἶχον τὸ παλαιόν, ὕστερον δὲ μίαν. Νεαπολῖται δὲ καὶ ταύτην κατέσχον, πολέμφ δὲ ἀποβαλόντες τὰς Πιθηκούσσας ἀπέλαβον πάλιν, δόντος αὐτοῖς Καίσαρος τοῦ Σεβαστοῦ, τὰς δὲ Καπρέας ἴδιον ποιησαμένου κτῆμα καὶ κατοικοδομήσαντος. Suet. Aug. 92. Dio 52, 43 (zum Jahre 725).

Strabon ausdrücklich, und wir dürfen es auch aus der Schilderung, die Sueton von dem letzten Aufenthalt des Kaisers auf Capri giebt (Aug. 98),1) schliessen. Dagegen glaubte man sich für die Bauthätigkeit des Tiberius auf Tacitus ann. IV 67 berufen zu können, eine Stelle, die man frühzeitig mit der Nachricht Suetons (Tib. 65) combinirt hat, Tiberius habe nach Unterdrückung der Verschwörung des Seian neun Monate lang die uilla nicht verlassen, quae uocatur Iouis. Man mag die gesuchte Wendung in dem Tacituscapitel (sed tum Tiberius duodecim uillarum nominibus et molibus insederat) interpretiren, wie man will: sie besagt nicht, dass die 12 Villen von Tiberius erbaut sein müssen. Und was sonst von der Bauthätigkeit dieses sparsamen Fürsten (pecuniae parcus ac tenax heisst er bei Sueton Tib. 46) berichtet wird, stimmt auch nicht zu jener Annahme (Sueton Tib. 47 princeps neque opera ulla magnifica fecit - nam et quae sola susceperat, Augusti templum restitutionemque Pompeiani theatri, imperfecta post tot annos reliquit - neque spectacula omnino edidit).2) Ferner ist aber auch die Combination der Tacitus- und Suetonstelle, so verlockend sie scheint,3) verfehlt; denn Sueton hat nicht uilla Iouis geschrieben, sondern uilla Ionis. Die Ausgaben bieten allerdings durchweg die erste Lesart, die auch Geltung behielt, als die Lesart des cod. Memmianus, nach wie vor der vorzüglichsten Suetonhandschrift, bekannt war, zumal sich auch

<sup>1)</sup> Vgl. Aug. 72 ex secessibus praecipue frequentauit maritima insulasque Campaniae . . . . sua (praetoria) uero quamuis modica non tam statuarum tabularumque pictarum ornatu quam xystis et nemoribus excoluit rebusque uetustate ac raritate notabilibus, qualia sunt Capreis immanium belluarum ferarumque membra praegrandia, quae dicuntur Gigantum ossa et arma Heroum (also antediluvianische Ueberreste, Waffen und Steingeräth, Nissen Templum p. 102; Reste aus neolithischer Zeit, Steinwaffen, Thongeräthe, sind 1882 in der Grotta delle Felci an der Südküste gesunden worden, vgl. Hülsen a. O.).

<sup>2)</sup> Vgl. Weichardt S. 34 ff. Adolf Stahr widerspricht sich, wenn er in seinem Tiberius S. 206 die 12 Villen erwähnt, "welche der Kaiser sich nach und nach errichten liess", und S. 274 betont, dass er kein baulustiger Fürst war, "der nutzlose Prachtbauten zum Zeitvertreibe unternahm". Am genauesten weiss M. Beule Bescheid über die 12 Villen: "die grösste, die des Juppiter, war natürlich die Wohnung des Kaisers, die anderen waren für die 20 Senatoren, die seinen Rath bildeten, für seine Garden, seine Freunde, seine Sclaven, für seine mit jedem Tage bedeutender werdenden persönlichen und materiellen Bedürfnisse" (Tiberius S. 134 der Uebersetzung von Döhler).

Auch Preller Röm. Myth. 1<sup>3</sup> 70 verwerthet sie beiläufig für das römische Zwölfgöttersystem.

Casaubonus für die Vulgata aussprach.') Die Lesart Iouis mag in mancher der jungeren Handschriften stehen - genauere Angaben fehlen -, aber dieselben kommen sammt und sonders für die Ueberlieferung nicht in Betracht, wenn auch bis in die neueste Zeit Versuche gemacht worden sind, einzelne dieser incommensurablen Grössen auf Kosten des Memmianus zu Ehren zu bringen. Im Archetypus stand zweifellos IONIS, und das bieten alle Handschriften, die ich für die neue recensio des Sueton heranziehe,2) mit einer einzigen Ausnahme: Laurentianus 68, 7 (der sog. Mediceus tertius) hat iouis, so hatte ich gelesen und das bestätigt mir Prof. Rostagno. Dem Corrector des cod. Paris. 5802 (Q), der dem 14. oder 15. Jahrhundert angehört, war die Lesart Iouis jedenfalls schon ganz geläufig, denn er hat, obwohl die Handschrift ionis bietet, die Marginalnotiz hinzugefügt de uilla Iouis.3) Der im 12. (nicht im 11.) Jahrhundert geschriebene Laurentianus besitzt in diesem Falle nicht die geringste Autorität, da einerseits die Handschriftenclasse, mit welcher er zusammenzugehen pflegt, übereinstimmend ionis aufweist, andererseits u und n im Laurentianus häufig verwechselt sind,4) ein Beweis, unter anderen, dass die Vorlage der Handschrift in Minuskeln geschrieben war.

19

Memmianus Ionis, sed cum Tiberius eam insulam XII villarum nominibus insederit, ut loquitur Tacitus IV ann. 67, non displicet coniectura existimantium iis uillis nomina fuisse XII deorum. Roth hielt sogar die Anführung der Variante für überflüssig. Heinsius wollte Iunonis lesen.

<sup>2)</sup> Memmianus saec. IX (M), Gudianus 268 saec. XI (G), Vaticanus 1904 saec. XI/XII (V); Paris. 6116, 5802 und cod. Regius 15. C. III (TQR, sämmtlich saec. XII); Laur. 68, 7, Paris. 5801, Montepess. 117 (LPS, ebenfalls saec. XII). Von anderen Handschriften, die zu classificiren sich Roth und G. Becker die grösste und unerspriessliche Mühe gegeben haben, finde ich ionis notirt auch aus dem Copesianus (sicher saec. XV, vgl. Roths Ausgabe p. XXV) und aus den Excerpta Guiaciana (Roth p. XXVII). Auch von den jüngeren Codices habe ich einen herangezogen, da er als "deteriorum optimus" gerühmt wird, den Hulsianus, jetzt Berolin. lat. fol. 337 saec. XIV (T). Auf den cod. Regius (R) hielt R. Bentley grosse Stücke, er setzte ihn irrthümlich ins 10. Jahrhundert (ebenso David Casley Catalogue of the MSS. of the King's library p. 242).

<sup>3)</sup> In der Handschrift, die ausser Suetons Caesares noch andere Schriften enthält (Florus ed. Rossbach p. XIX), stehen Notizen von der Hand Petrarcas, aber keine zu Sueton. P. de Nolhac Pétrarque et l'humanisme p. 203 f.

<sup>4)</sup> So steht z. B. iure statt in re, nouis statt nonis, faunium statt fannium, uotis statt notis, liciuianum statt licinianum, furuillam statt furnillam. Ebenso häufig das Umgekehrte, n statt u.

Es liegt m. E. nicht der mindeste Grund vor, von der Lesart Ionis abzugehen und den zwölf Göttern und den zwölf Villen zu Liebe ein Iouis einzuschmuggeln. Das von Weichardt prachtvoll reconstruirte Schloss des Tiberius auf dem Nordostgipfel der Insel (bei S. Maria del Soccorso), die uilla Iouis, wird, wohl oder übel, einer vielleicht bescheideneren Anlage, uilla Ionis, weichen müssen, in der kein Platz ist für die Kolossalstatue des thronenden Juppiter. Es lässt sich natürlich nicht beweisen, dass diese Villa sich gerade an dieser Stelle befunden hat, der Ruinenstätte, welche die Capresen ,Villa di Timberio' getaust haben. Uebrigens hätte schon die Benennung der Villa nach einem Gotte stutzig machen müssen. Sie ist auffallend im Allgemeinen') sowohl, wie im Besonderen, wenn die Person des Tiberius in Frage kommt, dem zwar Donner und Blitz grosse Angst einflössten, der sich aber aus den Göttern und deren Verehrung nicht viel machte, weil er der Astrologie ergeben und überzeugt war, dass alles vom Fatum bestimmt werde.2)

Wie die Villa zu dem Namen der Io gekommen ist, können wir nicht mehr wissen, und der Spielraum der Phantasie ist gross. In den Worten des Sueton liegt nicht, dass die Benennung von Tiberius selbst herrühren müsse. Die Villa kann z. B. ein Gemälde enthalten haben mit einer Darstellung aus dem Mythos der Io, möglicherweise das Gemälde eines berühmten Künstlers,<sup>3</sup>) an dem Tiberius besonderen Gefallen fand. In dem Capitel bei Sueton (44), das von den perversen Neigungen des Kaisers handelt, steht auch das charakteristische Geschichtchen von dem Gemälde des Parrhasios, in qua Meleagro Atalanta ore morigeratur. Es war dem Kaiser mit der Bedingung vermacht worden, dass er, falls er an dem Gegenstande Anstoss nähme, statt desselben eine Million Sesterzien erhalten solle; Tiberius zog es nicht nur der Summe

<sup>1)</sup> Zwar könnte man auf eine uilla Martis verweisen; denn in Suetons Terenzvita p. 33, 6 Reiff. haben die Handschriften uia Appia ad Martis uillam. Roth (Rhein. Mus. XII 1857 S. 186) wollte das offenkundige Glossem uillam schützen mit dem Hinweis auf die angebliche uilla louis des Tiberius, fand aber mit Recht keinen Glauben (Ritschl in Reifferscheids Sueton p. 522). Auch mit der uilla Martis in der Vita des Pertinax I 2 ist es nichts.

<sup>. 2)</sup> Suet. Tib. 69 circa deos ac religiones neglegentior u. s. w.

<sup>3)</sup> Darstellungen der Io aus dem Alterthum werden mehrfach erwähnt, u. a. ein Bild des Nikias (Plin. n. h. 35, 132). Auch Pompeianische Wandbilder zeigen, wie beliebt der Gegenstand war.

vor, sondern stellte es sogar in seinem Schlafgemache auf (in cu-biculo dedicavit).1)

Trotz der Gute des Memmianus sind wir weit davon entfernt, einen gereinigten Text der Caesares zu besitzen. Seit dem Erscheinen der Rothschen Ausgabe, die sehr conservativen Principien huldigt, ist die Conjecturalkritik sehr rege gewesen. Unser Handschriftenmaterial reicht zwar aus, um den Archetypus einigermaassen zu reconstruiren, aber dieser Urtext war durch viele Fehler, namentlich Lücken entstellt, von denen manche sich niemals mit Sicherheit werden ausfüllen lassen. Einer der leichteren Fälle ist im Leben des Galba c. 6 (p. 202, 3 Roth). Hier begnügten sich die älteren Herausgeber mit dem Vorschlag des Stephanus a Gaio Caesare (Gaetu)lico substitutus; der Wahrheit näher kam, weil den Spuren der guten Handschriften folgend, Roth: (in locum Gaetu)lici substitutus. Auch das genügt noch nicht, wie Madvig adv. II p. 580 f. erkannt hat, ,nam necessario exercitus aut prouinciae nomen Suetonio addendum fuit'. Galba war 39-41/42 Statthalter von Obergermanien.2) Madvig erganzt probeweise (in administratione exercitus Germanici in locum Gaetu>lici; ich möchte vorschlagen (legatus Germaniae in locum Gaetu)lici und vergleiche Tib. 5 pontifex in locum P. Scipionis substitutus.

Schwieriger liegt der Fall Dom. 3 (p. 242, 36), wo der Memmianus allein für die Ueberlieferung in Frage kommt. Deinde uxorem Domitiam, ex qua in secundo suo consulatu filium tulerat alteroque anno consulatu filium muit (diese drei Buchstaben in Rasur) Augustam. Roth nimmt nach tulerat eine grössere Lücke an und schreibt consalutauit Augustam. Dies ist zweifellos richtig, abzuweisen die von den früheren Herausgebern aufgenommene Lesart einer minderwerthigen Handschriftengruppe consalutauerat ut

<sup>1)</sup> Eine ähnliche Geschichte erzählt Plin. n. h. 35, 70 (Parrhasius) pinxit et archigallum, quam picturam amauit Tiberius princeps atque, ut auctor est Deculo, HS LXI aestimatam cubiculo suo inclusit. Es ist wohl kein Grund anzunehmen, dass Plinius und Sueton zwei Berichte über ein und dasselbe Bild darbieten (W. Klein Archäol. epigr. Mittheil. aus Oesterreich XII 1888 S. 123). Auch an den Apoxyomenos des Lysipp, den Tiberius in sein cubiculum überführte (Plin. 34, 62), darf erinnert werden.

<sup>2)</sup> Zangemeister Westdeutsche Ztschr. XI 312.

Augustam.¹) Domitian bekleidete das Consulat zum zweiten Mal im Jahre 73; Domitia erhielt 81 den Titel Augusta.²) Madvig (adv. II p. 581) — um von älteren Vorschlägen zu schweigen — vermuthete alteroque anno filiam, consulatauit Augustam; Mommsen (St. R. II p. 821) alterumque imperii altero anno. Aber von einer Tochter oder einem zweiten am Leben gebliebenen Sohn verlautet sonst nichts. Der im Jahre 73 geborene Prinz lebte nicht lange, nach den Münzen zu urtheilen ist er vor Ende 83 gestorben.³) Trifft meine Vermuthung hinsichtlich der Ausfüllung der Lücke das Richtige, so gewinnen wir 82 als Todesjahr. Sueton könnte etwa geschrieben haben: Domitiam, ex qua in secundo suo consulatu filium tulerat alteroque anno (principatus (oder quam imperium adeptus est) amisit), consalutauit Augustam. Aehnlich heisst es von Neros Tochter c. 35 ex hac filiam tulit Claudiam Augustam amisitque admodum infantem.

Derartige Lücken pflegen durch das Abirren des Schreibers von einer Zeile zur anderen zu entstehen, und es dürste für die Ausfüllung derselben gewinnbringend sein, wenn man die Zeilenlänge des Archetypus') ungefähr setstellen könnte. Schon Roth (p. XVII. XVIII) und Gustav Becker (quaest. crit. p. XXI) haben auf diese Möglichkeit hingewiesen, aber je nach der Ausfassung kann man zu verschiedenen Ergebnissen gelangen. Ein gutes Beispiel bietet Nero 53. Hier haben alle Handschristen: habuit et pingendi singendique maxime non mediocre studium. Maxima autem popularitate efferebatur u. s. w., d. h. im Archetypus stand maxima, und dazu war am Rand die Verbesserung maxime notirt, die dann an salscher Stelle in den Text gedrungen ist, ohne das salsche maxima zu verdrängen. Das kann im Archetypus so ausgesehen haben

# HABUITET PINGEN DI FINGEN DI QUE '-MAXIMENON ME DIO CRESTUDIUM' MAXIMA AUTEMPOPULARITATE EFFEREBATUR,

So LPST und andere; consulatus (consulatu R) filium et augustam GПQR (auch Laur, 64, 8 saec. XIII, in welchem filium nachträglich getilgt ist).

<sup>2)</sup> Gsell Essai sur le règne de l'empereur Domitien p. 45.

<sup>3)</sup> Gsell p. 53.

Dass er in Uncialen geschrieben war, steht fest. Rhein. Mus. 1898
 495 f. G. Becker Fleckeisens Jahrbücher 87 S. 200.

oder, wenn mit maxima eine neue Zeile begann, entsprechend anders; nur müsste dann maxime, wenn es irrthümlich auf fingendique folgen soll, eine Zeile höher gerückt werden.

Dom. 2 (p. 242, 7) hat der Memmianus expeditionem quoq: ne in gallia germaniasque neq: cessariam et dissuadentibus paternis amicis inchoauit. Also ne ist von cessariam abgetrennt, und INGALLIA-GERMANIASQUENEQ· könnte eine Zeile gebildet haben. Tib. 47 bietet dieselbe Handschrift coactus manumittere aucorum senatorum inoppia sustentata¹); danach scheint das p von paucorum sich zu inopia verirrt zu haben, was auf folgende Vorlage schliessen lässt

### TERE AUCORUMSENATORUMINO PIASUSTENTATA u. s. w.

oder, wie Becker meint,

#### AUCORUMSENATORUMINO PPIASUST ENTATAN E PLVR.

Auf ähnliche Art dürste Cal. 8 (p. 122, 21) das in den Handschristen zwischen sola und restat stehende AUCTOR sich eingeschlichen haben. In der besprochenen Stelle Dom. 3 scheint der Schreiber von dem vielleicht am Ende der Zeile stehenden CONSALUTA(uit) abgeirrt zu sein auf das vorangehende CONSULATU, daher die Dittographie consulatu filium.<sup>2</sup>)

Aus dem Gudianus möchte ich folgende Auslassungen, die z. Th. eine Zeile füllen, hervorheben. Es fehlt Tib. 3 consulem iterum censoremque fecissent (vorangeht condempnasset); Cal. 18 Africanarum uenatione modo (vorangeht modo); Cal. 19 Xerxis qui non sine admiratione (vorangeht aemulatione); Cal. 22 kann die Vorlage gewesen sein

negotio

ut simulacra numinum religio ne et arte praeclara inter quae,

denn die zweite Zeile ist ausgelassen (also negotione et arte). Cal. 32 fehlt quidnam rideret blande quaerentibus (es folgt quid), Cal. 59

<sup>1)</sup> Der Gudianus hat inopia, aber ebenfalls aucorum.

<sup>2)</sup> Auch sonst sind im Memmianus Varianten oder Correcturen in den Text gedrungen. Caes. 50 in matrimonium recepisset sed ante alias repetisset dilexit; Caes. 83 uirgini uestali maximo aequintus (d. h. maximo ist in maximae zu corrigiren); Tib. 61 suscepto suspecto iam (suspecto ist das Richtige); Claud. 7 partim paruo -l. patruo; Otho 1 aduersus cladium l. claudium; Fit. 13 scarorum sacrorum.

leui caespite obrutum est, Claud. 21 quisquam nec spectaturus esset (vorangeht spectasset). Vesp. 6 ist ausgelassen qui principatus dies in posterum obseruatus est; Iudaicus deinde exercitus V Idus Iul., also mehr als eine Zeile (vorangeht Kal. Iul.), u. a. m.

Ich schliesse hieran die Besprechung einiger Stellen, wo ich im Archetypus kleinere Lücken annehme.

Caes. 31 Cum ergo sublatam tribunorum intercessionem ipsosque urbe cessisse nuntiatum est, praemissis confestim clam cohortibus . . . spectaculo publico per dissimulationem interfuit. Hier verlangen Madvig (adv. II p. 573) und Düpow (De Suet, consuetudine sermonis p. 15) mit Recht nuntiatum esset, während nach Opitz (Wochenschrift für class. Phil. 1896 p. 607) der Indicativ sich vertheidigen lässt. Eine Vertheidigung ist Angesichts der Ueberlieferung unnöthig. Nur IIQR und jüngere Handschriften haben est, G hat esset, in MV und anderen fehlt es, aber der Corrector des Memmianus hat übergeschrieben s(cilicet) esset. Wenn das Wort auch im Archetypus nicht gestanden hat, schreibt man vielleicht besser esset nuntiatum.

Caes. 43 Legem praecipue sumptuariam exercuit, dispositis circa macellum custodibus, qui obsonia contra uetitum retinerent deportarentque ad se, submissis nonnumquam lictoribus atque militibus, qui, si qua custodes fefellissent, iam adposita e triclinio auferrent. Lässt man die Stelle so, dann kann contra uetitum nur mit retinerent verbunden werden, was dem Sinne widerspricht. Bremi erklärt obsonia contra uetitum mit ,nämlich allata et diuendita', das sei ein Gräcismus, hinzuzudenken ὄντα, aber seine Berufung auf Sall. Iug. 54 multa castella et oppida temere munita, aut sine praesidio, capit incenditque verfängt nicht. Wenn Sueton auch die Brachylogie liebt, eine so unlateinische ist ihm, der Claud. 38 contra uetitum cocta uendentes schreibt, nicht zuzutrauen. Polak2) ergänzte daher petita nach uetitum (cibum petere bei Terenz und sonst). Näher liegt, meine ich, da bei Sueton apposita folgt, proposita; vgl. Tib. 34 dato aedilibus negotio popinas ganeasque usque eo inhibendi, ut ne opera quidem pistoria proponi uenalia sinerent (es folgt hier ebenfalls obsonia apposuit); Nero 16 interdictum ne quid in

<sup>1)</sup> Dieselbe Lücke findet sich in anderen Handschriften, ohne dass sie aber für die Classification wesentlich in Betracht kommt.

<sup>2)</sup> Parerga (Rotterdam 1882) p. 20.

popinis cocti praeter legumina aut holera ueniret, cum antea nullum non obsonii genus proponeretur.

Caes. 79 quoniam libris fatalibus contineretur Parthos nisi a rege non posse uinci. Erst im 12. Jahrhundert ist libris in den Text gekommen, die besten Handschriften lassen es aus, und ich glaube nicht, dass es im Archetypus gestanden hat. Wir haben hier einen typischen Fall, der sehr geeignet ist, gegen die glatten und anscheinend guten Lesarten der Handschriftengruppe  $\Pi QR$  einzunehmen. Das zu fatalibus gehörende Wort war ja leicht genug zu finden, aber es muss nach fatalibus stehen: fatalib(us) libris ist paläographisch und nach suetonischem Sprachgebrauch erforderlich (Aug. 31 fatidicorum librorum, Nero 40 fatalibus malis, 49 fatalem horam, Galba 9 fatidica puella).¹)

Claud. 20 ist überliefert opera magna potius quam necessaria quam multa perfecit. Roth und frühere Editoren beruhigten sich bei der Lesart der alten römischen Ausgabe potiusque necessaria, was keine richtige Vergleichung ergiebt. Madvig (adv. II p. 578) schrieb daher magna potius necessariaque mit der Begründung ,ea recta comparatio est, excidit que ante quam, deinde praue suppletum est. Der Fall liegt m. E. einfacher, so dass es sich kaum lohnt, viel Worte zu verlieren; quam ist irrthümlich wiederholt, paläographisch betrachtet also que oder atque (dies schlug Kraffert vor) nicht besser als ac (so Bentley, vgl. Tib. 65 astu magis ac dolo quam principali auctoritate subuertit) oder, was mir am einfachsten scheint, et (vgl. Caes. 44 optima quaeque et necessaria, Tib. 37 comminationibus magis et querelis quam ui repressit).

Claud. 32 adhibebat omni cenae et liberos suos cum pueris puellisque nobilibus, qui more ueteri ad fulcra lectorum sedentes uescerentur. Da qui im Memmianus und anderen Handschriften fehlt, darf man vermuthen, dass es auch im Archetyp fehlte; es sieht ganz nach einer eigenmächtigen Aenderung aus, wenn der Gudianus ut nach ueteri einschiebt. Dies ut dürfte nach nobilibus ausgefallen sein. Ein ähnlicher Fall scheint Dom. 14 vorzuliegen: oppressus est amicorum libertorumque intimorum conspiratione simul et uxoris, so die Ausgaben mit den jüngeren (saec. XII) und jüngsten Handschriften, während MLP conspiratione auslassen, der Gudianus

Vgl. zur Stelle auch Nero 43 quasi fatale esset non posse Gallias debellari nisi a consule (falsch die aus schlechten Handschriften aufgenommene Lesart nisi a se consule, Mommsen St. R. II 1096).

insidiis vor amicorum einschiebt. Diese letzte Stellung ist die wahrscheinlichere (Aug. 17 parte liburnicarum demersa, simul eius in qua uehebatur; vita Ter. p. 33 Reist. morbo implicatum ex dolore ac taedio amissarum sarcinarum quas in naue praemiserat, ac simul fabularum quas nouas fecerat), aber was Sueton geschrieben hat, ob insidiis oder conspiratione (diese beiden Worte gab c. 17 an die Hand) oder coniuratione (Eutrop. VIII 23, 6 interfectus est suorum coniuratione), ist schwer zu sagen. 1)

Nero 33 quod (uenenum) acceptum a quadam Lucusta, uenenariorum indice. Kein Zweisel, dass indice richtig überliesert ist und nicht angetastet werden darf. Erst in ganz jungen Handschriften steht die bekannte Verschreibung (d = cl) inclite, und von da bis zu inclyta ist nur ein Schritt, den Ernesti u. a. gemacht haben. Viel zu weit ab liegt uenenariorum principe (Roscher Jahrb. f. Phil. 107 p. 560, der auf Tac. ann. XII 66 artifex talium und Dio LX 34 φαρμακίς περιβόητος verweist). Die Corruptel liegt in dem ohnehin seltenen (Petron., Tertullian., Gloss.) Worte uenenariorum. Wie Sueton Caes. 81 libellum . . . insidiarum indicem sagt, Plin. n. h. XVIII 252 herbas horarum indices, so erwarten wir an unserer Stelle uenenorum indice mit einem das Substantiv näher bestimmenden Adjectiv. Gegen Madvigs (adv. 11 p. 580) uenenorum rariorum liesse sich einwenden, dass Sueton rarus im Sinne von ,selten in seiner Art' ,ungewöhnlich' zu meiden scheint, während das paläographisch noch leichtere uenenorum uariorum durch Cal. 49 (arca . . . uariorum uenenorum plena) empfohlen wird.

Auffallend häufig ist die Copula et oder que ausgelassen.<sup>2</sup>) Dom. 2 (p. 242, 27) stand clam palam im Archetypus, was nicht durch Hinweis auf hinc inde, ultro citro vertheidigt werden darf.<sup>2</sup>) Sueton schrieb hier wie Caes. 80 clam palamque, was in jungen Handschriften erscheint, während L es in clam et palam verbessert. Desgleichen kann Aug. 49 (p. 51, 22) die Copula im Archetypus gefehlt haben; uxoris sororis bieten MV, uxoris et sororis G, uxoris

<sup>1)</sup> Die richtige Stellung hat m. E. der Gudianus auch Cal. 25 bewahrt nec ullo firmiore sui seminis esse credebat quam feritatis indicio. MLP lassen indicio aus, die übrigen stellen es nach firmiore. Sueton pflegt Nomen und Attribut zu trennen: Caes. 5 qui primus Romam reuerso per suffragia populi honor obtigit, 10 aliquanto paucioribus quam destinauerat paribus und so sehr oft (Freund De C. Suet. Tranq. usu atque genere dicendi p. 22).

<sup>2)</sup> Die Fälle im Einzelnen zu prüfen ist hier nicht der Ort,

<sup>3)</sup> Freund a. O. p. 33.

ac sororis LPST, uxoris sororisque TIQR (dies die Vulgata).1) Bentley übertreibt die Werthschätzung des Memmianus, wenn er Cal. 11 (p. 123, 12), wo M poenis, die anderen Handschriften aber poenisque haben, poenis für ein Glossem erklärt. Ueberhaupt geht er in der Annahme von Interpolationen sehr weit, ebenso Becker und Polak, während Roth sich grosse Zurückhaltung auferlegt. Doch darüber bei einer anderen Gelegenheit mehr. Jedenfalls müssen die Lesarten von M, wie es auch Bentley gethan hat, sorgfältig geprüft werden, und ebenso die der Gruppe ITQR, die vielfach Besseres zu bieten scheinen und gelegentlich auch wirklich bieten. Dass Skepsis angebracht ist, glaube ich gezeigt zu haben. MQR haben Aug. 2 (p. 38, 25) richtig Aemilio Papo, hier geht aber mit dieser Gruppe G, der pappo bietet; die übrigen haben Paulo.2) Man hat falschlich behauptet, dass papo auch in V stehe: hier steht vielmehr papa im Text und am Rand ist von erster Hand die Variante paulo beigeschrieben. Also werden beide Lesarten sich im Archetypus vorgefunden haben, die eine im Text, die andere am Rand. Und ähnlich muss das Fehlen des Verses Caes. 49

Ecce Caesar nunc triumphat qui subegit Gallias in unseren besten Handschriften (auch in den Excerpten des Heiric von Auxerre, cod. Paris. 8818, fehlt er) beurtheilt werden. Es haben ihn ΠQRST und jüngere, und er wird schwerlich erfunden sein, wie die beiden Verse, die sich in Q ein unbekannter Poet leistet

Et quare triumphat Caesar qui subegit Gallias,
Nicomedes non triumphat qui subegit Caesarem?

Dass ein flüchtiger Schreiber ihn leicht übersehen konnte, liegt auf der Hand. Er hat schon Bentley Kopfzerbrechen verursacht, zumal dieser geneigt war anzunehmen, dass alle unsere Handschriften aus dem Memmianus geflossen wären; er liess ausdrücklich nachprüfen, ob der Vers sich nicht etwa am Rande vorfinde, worauf die Antwort John Walkers verneinend lautete.3)

Tib. 56 p. 109, 22 bieten GV u. a. das Richtige mit comperissetque, et comperisset ΠQ, ML¹ lassen die Copula aus.

Im Memmianus sind vor und hinter paulo je 2-3 Buchstaben ausradirt.

<sup>3)</sup> The correspondence of Richard Bentley II p. 552 (vgl. Rhein. Mus. 1853 p. 13). Der Memmianus nimmt eine Sonderstellung ein, keine der mit

Von den Autoren, die den Sueton benutzt haben, sind Eutrop, Victor, Orosius, Lydus für die Textkritik bereits verwerthet worden (Roths Ausgabe p. XXXV)1); einer der eifrigsten Nachahmer des Sueton dagegen noch nicht, Einhard, dessen vita Caroli mit Wendungen des Kaiserbiographen gespickt ist.2) Wenn nicht alles trügt, hatte sein Suetonexemplar wenigstens an einer Stelle eine bessere Lesart als unsere Ueberlieferung: Aug. 65 aliquanto autem patientius mortem quam dedecora suorum tulit; die Concinnität scheint mortes zu erfordern, was Modderman (Lectiones Suetonianae p. 58) vorgeschlagen hat, ohne dass ihm Einhards Zeugniss (c. 19 mortes filiorum ac filiae . . nimis (var. minus) patienter tulit) bekannt war. Es ist Schade, dass Einhard c. 22 seiner Quelle nicht etwas genauer folgt, denn dann wurde Licht fallen auf die verderbte Stelle Claud. 30 auctoritas dignitasque formae non defuit et ueterum stanti uel sedenti ac praecipue quiescenti: so lautet die maassgebende Ueberlieferung (TIQR haben uel stanti, was sicher auf Conjectur beruht). Einhard verwerthet die Stelle wie folgt: unde formae auctoritas ac dignitas tam stanti quam sedenti plurima adquirebatur. Von den bis jetzt gemachten Vorschlägen findet am meisten Beifall non defuit ei, uerum stanti.3) Das seltsame απαξ λεγόμενον inclaudicare Aug. 80 (p. 74, 4 ut saepe etiam inclaudicaret, Vulgata ist inde claudicaret) wird durch Einhard c. 22 nicht bestätigt: praeter quod . . . ad extremum etiam uno pede claudicaret.4) Aug. 79

bekannten Handschriften ist aus ihm abgeschrieben; auch von den Humanistenhandschriften habe ich eine sehr grosse Zahl auf einzelne Lesarten hin geprüft — in der eitlen Hoffnung auf Gewinn.

<sup>1)</sup> Trotz des Zeugnisses des Lydus de mag. I 12 muss Aug. 40 (p. 56, 37) m. E. an der Lesart in foro circaue festgehalten werden (circoue haben GTIQR); Roth druckte circaue, entschied sich aber nachträglich (praef. p. XXIX) für circoue. Das sanxit ne quis pullatorum media cauea sederet c. 44 spricht doch nicht gegen circaue. Für circoue sind von Neueren G. Becker Jahrb. f. Phil. 87 p. 202, H. Müller Rhein. Mus. XXI p. 423, Mommsen St. R. III p. 220; für circaue Opitz Bursians Jahresbericht 1898 II p. 114.

In der Arbeit von Friedr. Schmidt De Einhardo Suetonii imitatore (Bayreuth 1880) ist auf textkritische Dinge nicht geachtet.

So vor Oudendorp schon Bentley. Vgl. Smilda zur Stelle, der im Text die Vulgata beibehält. Polak vermuthete non defuit ei quidem uel stanti.

<sup>4)</sup> Noch bedenklicher ist das Compositum adinspectare Caes. 86 p. 36, 18 eum . . . etiam custodes Hispanorum cum gladiis adinspectantium se remo-

(p. 73, 34) ist überliefert staturam breuem . . . sed quae commoditate et aequitate membrorum occuleretur; da Einhard schreibt tamen haec ceterorum membrorum celabat aequalitas, könnte man versucht sein, dies Wort auch bei Sueton herzustellen, zumal er von Tiberius c. 68 berichtet ceteris quoque membris usque ad imos pedes aequalis et congruens¹); aber es scheint nicht nöthig. In dem Satz neque cenauit una, nisi ut in imo lecto assiderent Aug. 64 hat una Anstoss erregt; sowohl Bentley wie Polak verlangen unquam. Bei Einhard c. 19 heisst es filiorum ac filiarum tantam in educando curam habuit, ut numquam in domo positus sine ipsis cenaret, numquam iter sine illis faceret. Aber dieses doppelte numquam entspricht nur dem suetonischen neque — neque. Vgl. vita Terenti p. 29 Reiff. inuitatus ut accumberet cenasse una, Caes. 14, Tib. 21, Claud. 33, Galba 14.

\* \*

Umstellungen von Buchstaben, Silben und Worten lassen sich in der Ueberlieferung der Caesares noch mehrfach constatiren. Aug. 19 (p. 46, 3) genati for Egnati; 53 (p. 63, 4) grandi iam ornatu für grandior iam natu oder iam grandior natu (vgl. Aug. 89. Nero 34); 91 (p. 78, 9) lacerata ipse est für lacerata est. Ipse; Cal. 18 (p. 126, 33) afrorumque campanorum für Afrorum Campanorumque; Claud. 41 (p. 168, 4) uolumen adhuc für adhuc uolumen; Vesp. 4 (p. 227, 7) scuto sagittasque (M, scutoque sagittasque G, scuto sagittas TIQR) für scutoque sagittas (LPST). Speciell im Memmianus steht Aug. 31 seubos für Suebos, Otho 12 languine (corrigirt aus linguine) für lanugine. Da er und der Gudianus Cal. 57 (p. 145, 17) uomitu haben (uomit, uomit ut, uomuit ut die anderen Handschriften), wird uomuit herzustellen sein. Caes. 37 ist die Vulgata (MQR) quadraginta elephantis dextra atque sinistra lychnuchos gestantibus, der Memmianus u. a. haben dextraque sinistra, das richtige dextra sinistraque (Claud. 20. Galba 18) hat G; ob das aber im Archetypus gestanden hat, bleibt zweifelhaft. Nero 14 (p. 176, 11) wird statt tam nullo quam residuo bello mit Lipsius tamquam nullo re-

uisse (so MGTQR, inspectantium die anderen, darunter V und L). An Verbesserungen sind vorgeschlagen sectantium (Casaubonus), cum gladiis nudis stipantium (Bentley), cum gladiis nudis sectantium (Polsk). Auch das mehrfach überlieferte adcognoscere ist dem Sueton nicht zuzutrauen.

<sup>1)</sup> Ebenso verbindet Plinius ep. Il 5, 11 congruentia und aequalitas.

siduo bello zu lesen sein.1) Eine andere falsche Wortstellung im Archetypus Dom. 23 (p. 254, 7) ist in einem Theil der Handschriften (IIQR u. a.) berichtigt rei publicae statum (vgl. Claud. 1), andere geben statum rei publicae, die beiden ältesten Zeugen rerum statum publice (M) und rei statum publicae (G). Dagegen scheint beabsichtigt die Stellung Dom. 5 item Flauiae templum gentis, während es sonst (Dom. 1. 15. 17) heisst templum gentis Flauiae oder templum Flauiae gentis. Wenn an der vielbesprochenen Stelle Aug. 72 (p. 71, 1-4) zu ändern ist, dann geschieht es am leichtesten durch Umstellung eodem cubiculo hieme et aestate mansit assidueque in urbe hiemauit, quamuis parum salubrem ualitudini suae urbem hieme experiretur.2) Desgleichen bieten Cal. 35 (p. 130, 36) IT QR durch eine einfache Umstellung einen anscheinend untadeligen Text quam enixam uxorio nomine dignatus est, was Roth gleichwohl nicht aufgenommen hat, und mit Recht. Die von Dupow (p. 13) gesammelten Beispiele machen Roths Conjectur uxorio nomine (non prius) dignatus est quam enixam wahrscheinlich. Schwieriger ist die Entscheidung Caes. 24 Crassum Pompeiumque . . . compulit, ut detrudendi Domitii causa consulatum alterum peterent, perfecitque per utrumque ut in quinquennium sibi imperium prorogaretur. So druckt Roth gegen die Ueberlieferung: per hat nicht im Archetypus gestanden,3) sondern perfecitque utrumque. Ich wage mich nicht für den Vaticanus Lipsii, der ja manche gute Lesarten bietet und sich meist eng mit den Memmianus berührt, zu entscheiden, da er mit der Umstellung dieses Satzes allein dasteht: peterent et ut in quinquennium sibi imperium prorogaretur, perfecitque utrumque.4) Seit Lipsius und Torrentius sich für diese Lesart ausgesprochen haben, ist sie in den Ausgaben geblieben bis auf Roth, aber Wolf und Baumgarten-Crusius wollten das etwas nachhinkende perfecitque utrumque als Glossem tilgen.5) Von sonstigen Heilungsversuchen seien noch folgende erwähnt. Bentley schreibt,

<sup>1)</sup> Auch Bentley schlug dies vor neben iam nullo usquam residuo.

So M\u00e4hly Phil. N. F. II S. 644. Polsks Vermuthung et quamuis ... experiretur, assidue in urbe hiemauit ist schon von Baumgarten-Grusius angemerkt.

Eine Londoner, von Interpolationen strotzende Handschrift des 13. Jahrhunderts hat fecitque per utrumque.

<sup>4)</sup> Im Gudianus ist diese Lesart von junger Hand beigeschrieben.

<sup>5)</sup> In Q und jüngeren Handschriften fehlt es gleichfalls.

genial wie immer, peterent perfectique utcumque ut; Gustav Becker (Symb. phil. Bonn. p. 693) unter Beibehaltung des in MG überlieferten Singulars ut . . . consulatum alterum uterque peteret, perfectique ut.')

Dass in der Capital- und Uncialschrift S und B leicht verwechselt werden, ist bekannt. Schon im SC de Bacchanalibus steht SACANAL für BACANAL. Auch in der Ueberlieferung der Caesares verdient diese Erscheinung beachtet zu werden. Aug. 86 p. 76, 16 haben alle Handschriften inanib(us) statt des von Gronovius hergestellten inanis.2) Wegen dieses und analoger3) Fälle kann man zweifeln, ob Sueton Cal. 40 p. 138, 2 pro edulib(us) oder pro eduli(i)s (LPST),4) ob er Nero 34 p. 187, 1 iam grandis natu oder iam grandib(us) natu (Casaubonus) geschrieben hat. Aug. 35 p. 54, 27 druckt Roth excusatis, was nur in werthlosen Handschriften steht, während das gut bezeugte excusantis (excusantes TIQR) auf ein excusantib(us) des Archetypus führt.5) Bentley geht in der Wertschätzung des Memmianus wieder so weit, dass er Cal. 31 p. 133, 35, wo M exercitus bietet, exercitibus vorschlägt, was ganz folgerichtig, aber Angesichts der Lesarten der anderen Handschriften (exercitu G, exercituum die übrigen) schwerlich zutreffend ist. In gewisser Hinsicht gehört zu dieser Rubrik auch Titus 10 p. 240, 33 cum inde lectica transferretur, suspexisse dicitur dimotis pallulis caelum. ,Pallulae' als Bezeichnung für den Vorhang der

<sup>1)</sup> Das blosse ut bezeugen MGTR, et ut VQLPST.

In demselben Satz p. 76, 13 ist zu lesen Cimberne Annius ac (an die Handschriften) Veranius Flaccus. Madvig adv. II p. 575. Boot Mnemos. XVIII p. 359.

<sup>3)</sup> Rhein. Mus. 1898 p. 495 f. Charakteristische Fälle für G sind u. a. Tib. 4 p. 88, 12 quib(us) statt quis, Claud. 38 p. 166, 14 facientib(us) statt facientis, Nero 32 p. 185, 7 compluris statt compluribus; für M Claud. 14 p. 154, 15 sollemnis statt sollemnibus (ebenso ΠQR), Dom. 20 p. 252, 38 assumptas statt absumptas; für V Caes. 75 p. 30, 12 partib(us) statt partis; für Q Aug. 76 p. 72, 25 duab(us) statt duas; für ΠQ Tib. 3 p. 87, 35 insignis statt insignibus, Otho 5 p. 211, 16 plurib(us) statt pluris. Für die Beurtheilung der Vorlagen dieser Handschriften ist das von Wichtigkeit. Dass L aus einer Minuskelhandschrift abgeschrieben ist, wurde schon oben bemerkt.

<sup>4)</sup> Vgl. Götz Thesaur. gloss., s. edule und edulium.

<sup>5)</sup> Vgl. Tac. ann. XI 25. Mommsen St. R. I p. 459.

Sänste findet sich nur hier,') und das Wort ist demgemäss in den Handschriften theils entstellt theils durch andere, angeblich verständlichere ersetzt worden. MLP haben pallulis, daraus entstellt palludis G, paludib(us) TQR; in den übrigen herrscht Anarchie: paludamentis (so die meisten), pellibus (Bentley), palliolis (Oudendorp), paludibus, palliis, pluribus, plagulis (dies am schlechtesten bezeugte hat die Vulgata geliesert). Die Frage erledigt sich durch die Bemerkung des trefslichen Turnebus (adv. XXI 16), quidni vela obducta lecticae pallulae vocari queant'.

Für die Verwechselung von D und R haben wir ein sicheres Beispiel Vit. 15 (p. 221, 38) cunctis declamantibus. Das richtige reclamantibus hat man aber schon im 12. Jahrhundert gefunden, ein Beweis mehr, dass des Latein kundige Leute den Suetontext schon damals zu verbessern verstanden.²) Eine einfache Dittographie,³) welche die Verwechselung derselben Buchstaben veranschaulicht, liegt vor Caes. 24 (p. 11, 32) prospere decedentibus rebus; mit einem Verweis auf griech. ἐκβαίνειν lässt sich das singuläre decedere für cedere nicht rechtfertigen (Aug. 91 cessitque res prospere). Einen weiteren Fall dieser Vertauschung bieten ΠQR Vesp. 4 (p. 226, 34) debellarunt für rebellarunt. Ferner gehört hierher die Schreibung ADRECIDIAM Titus 4 für ARRECINAM. Vom rein paläographischen Standpunkt aus betrachtet sind daher folgende Con-

<sup>1)</sup> Marquardt Privatleben S. 738.

<sup>2)</sup> Cal. 36 pudicitiae neque suae neque alienae pepercit: im Archetypus fehlte neque suae, in den Excerpten des Paris. 17903 saec. XIII ist es bereits ergänzt und es war ja auch leicht genug zu finden, so dass es gar keines Hinweises auf Aug. 91 (somnia neque sua neque aliena de se neglegebat) oder auf Aurel. Victor Caes. 5 und Epit. 5, der diese suetonische Wendung auf Nero übertragen hat, bedarf. Eine ähnliche Lücke Tib. 52 p. 107, 28 ist erst von Lipsius ausgefüllt worden (alterius uirtutibus) alterius uitiis infensus, was Roth nicht aufzunehmen wagte (vgl. Aug. 66. Tib. 21. Nero 1. Titus 7. Dom. 3); Bentley hatte erst an alteri eius uitiis gedacht, giebt dann aber die "Eleganz" der Emendation Lipsius' zu, nur dass er offensus für infensus liest.

<sup>3)</sup> Eine Dittographie, die eine unnöthige Conjectur Bentleys gezeitigt hat, liegt auch vor Cal. 16 p. 126, 2 temptauit et comitiorum more reuocato suffragia populo reddere. MGLP¹ haben reuocatos ut, R reuocato ut, ΠQST reuocato (Bentley reuocato sua); die Vorlage bot REUOCATOSUTSUFFRAGIA. Dagegen hat Bentley mit Recht Aug. 19 p. 46, 2 das et der Vulgata (compressit et alias GΠQRST) verworfen; M hat compressitialias, cūpressit alias V, compressit alias LP.

jecturen Bentleys durchaus beachtenswerth: Caes. 41 p. 18, 38 detraxit für retraxit, Cal. 32 p. 134, 7 retrusit für detrusit, Claud. 9 p. 151, 37 recidit für decidit, Nero 39 p. 190, 17 rem monstrauerat für demonstrauerat, denen sich Polaks Vorschlag Aug. 42 p. 57, 29 deposcenti für reposcenti würdig anschliesst. Cal. 54 p. 143, 28 schreibt Bentley mit richtigem Gefühl dein repente, wie fast alle Handschriften haben; schenkt man dem deinde des Memmianus mehr Vertrauen, so liegt der Gedanke an dein derepente nahe.

Dagegen darf man sich schwerlich auf dergleichen berufen bei der viel besprochenen Stelle Tib. 2, die ich kurz berühren möchte, weil eine neuere Vermuthung unbeachtet geblieben zu sein scheint. Claudius Drusus statua sibi diademata ad Appi Forum posita Italiam per clientelas occupare temptauit. Dass ,Drusus' nicht richtig sein kann (alle Handschriften haben so, im Memmianus ist nach dem ersten s ein Buchstabe radirt), hat Mommsen erwiesen (R. F. I S. 308 f.); aber seine Annahme, es könne hier nur der bekannte Censor Appius Claudius gemeint sein, und sein Vorschlag , vielleicht Caecus rursus' leuchtet nicht so sehr ein, ebensowenig die von O. Hirschfeld (s. diese Ztschr. VIII 476) empfohlene Aenderung Crassus. Entweder es liegt ein Irrthum des Sueton vor oder aber es muss eine paläographisch leichtere Aenderung gesucht werden, wie es R. Fruin in seinen Beiträgen zur Fastenkritik1) gethan hat. Sueton scheidet zwischen denjenigen Claudiern, die dem Staate genützt, und den anderen, die ihm geschadet haben (multa multorum Claudiorum egregia merita, multa etiam sequius admissa in rem publicam extant). Als Repräsentanten der ersten Kategorie zählt er in chronologischer Reihenfolge auf Appius Caecus (cens. 442), Claudius Caudex (cos. 490), Tiberius<sup>2</sup>) Nero (cos. 547), als Repräsentanten der anderen ebenfalls in chronologischer Folge Claudius Regillianus (decemvir leg. scrib. 303/304), Claudius Drusus,

<sup>1)</sup> Fleckeisens Jahrb. 149 (1894) p. 117f.

<sup>2)</sup> Der Mann heisst richtig C. Claudius Nero (Pauly-Wissowa R. E., s. Claudius Nr. 246). Ob aber ein Irrthum des Sueton vorliegt, ist sehr die Frage. Der Memmianus hat tibus und davor von erster Hand expuli (von zweiter Hand ist t übergeschrieben), so dass sich die Buchstabengruppe expulitibus ergiebt. G hat von erster Hand tybus, von zweiter Työus, V Tibī, PS tibius und tybius, die anderen tiberius. Es wäre denkbar, dass dies tibus durch ein Abirren des Schreibers auf das folgende ingentibus veranlasst ist und dass Sueton Claudius geschrieben hat, gerade wie er die anderen Mitglieder dieser gens, mit Ausnahme des Caecus, mit diesem Namen anführt.

Claudius Pulcher (cos. 505). Es ware sonderbar, wenn Sueton den Caecus erst zu den vortrefflichen und gleich darauf zu den schlimmen Claudiern gerechnet hatte. Zeitlich passt Caecus in die Reihe, es passt aber auch der älteste Sohn desselben (cos. 486), an den Fruin denkt. In den Triumphalfasten ist sein Cognomen nicht erhalten, gewöhnlich nennt man ihn Rufus (Idatius, Chron. pasch.), beim Chronographen von 354 heisst er Russus, und so (nicht Rusus, wie Fruin schreibt) dürste bei Sueton zu lesen sein.

Halle. MAX IHM.

#### MISCELLEN.

#### EIN BEITRAG ZUR GESCHICHTE DER VENUS VON MILO.

Unter den Sculpturen und Inschriftsteinen, die zusammen mit der Venus von Milo ans Tageslicht gekommen sind, befinden sich nach den vielbesprochenen Urkunden folgende Stücke:

- 1. Herme eines bärtigen Hermes, der seinem Aussehen nach leicht für einen Bakchos gehalten werden konnte, im Louvre (Catal. sommaire Nr. 405). Zeit: 4. Jahrhundert; s. u.
  - 2. Herme eines unbärtigen Hermes, im Louvre (ibid. Nr. 404).
  - 3. Herme eines jungen Herakles, im Louvre (ibid. Nr. 403).
- 4. Inschrift IGIns. III 1091, nach Paris gekommen, aber noch nicht wieder aufgefunden:

Βάκχιος Σάτ[τ]ου ὑπογυ[μνασιαρχήσ]ας τάν τε έξέδραν καὶ τὸ [ἄγαλμα?] Έρμαι Ήρακλεί

von Furtwängler Meisterwerke 615 auf Grund der bezeugten Schriftformen wohl richtig etwa in die Jahre 150-50 v. Chr. gesetzt.

- 5. Inschrift einer Hermenbasis Θεοδωρίδας Λαϊστράτο Έρμαι im Louvre, gutes 4. Jahrhundert v. Chr., von der wir noch sprechen werden.1)
- 6. Inschrift einer Hermenbasis (Löwy Inschr. griech. Bildhauer 298; IGIns. III 1241)

#### ΑΝΔΡΟΣ. ΗΝΙΔΟΥ ΙΟΧΕΥΣΑΓΟΜΑΙΑΝΔΡΟΥ EΓΟΙΗΣΕΝ

nach Paris gekommen und von Debay und Voutier gezeichnet, aber verschollen, nach den Schriftformen, soweit sie die Zeichnungen erkennen lassen, auch nicht weit vom Jahre 100 v. Chr. anzu-

Hermes XXXVI.

<sup>1)</sup> Der Poseidon von Melos geht uns hier nichts weiter an; um so wichtiger bleibt er selbstverständlich für die stilistische Seite der Frage.

setzen. Debays Zeichnung zeigt den Stein angefügt an die Plinthe der Venus.

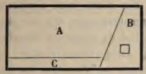
Es musste daran liegen, Inschriften und Sculpturen zu verbinden und die verhältnissmässig sicheren Schlüsse, welche die Schriftformen für die Zeitbestimmung erlauben, zur kunstgeschichtlichen Einordnung der Sculpturen, womöglich auch der Venus selbst, zu verwerthen. Einen neuen Anstoss gab dazu die Wiederausfindung der Hermenbasis (Nr. 5), welche früher nur unvollkommen nach Voutier herausgegeben werden konnte (IGIns, III 1092 wo die frühere Litteratur; Blass GDI 4878), durch Héron de Villefosse und Étienne Michon, welche soeben selbst eingehend darüber berichtet haben.') Ein Versuch zeigte es, dass Voutier mit Recht die Herme des bärtigen Hermes (Nr. 1) als in diese Basis eingelassen gezeichnet hatte. Damit war diese Herme fest ins 4. Jahrhundert v. Chr. gesetzt, und es war verführerisch, in der ersten Freude auf diese Datirung andere zu bauen, den Poseidon von Melos und die Aphrodite mit hineinzuziehen. Ich gehe darauf nicht ein, sondern begnüge mich auf die vorsichtige Behandlung der Frage durch Michon hinzuweisen, der eine ältere Aeusserung von Salomon Reinach anführt (a. a. O. S. 42 ff.). Jedenfalls lässt es sich nicht erweisen, dass die Herme des 4. Jahrhunderts mit der Venus irgend etwas zu thun hat,2)

Bleiben die beiden späteren Inschriften Nr. 4 und 6. Die vierte, die des Bakchios, hat Furtwängler a. a. O. auf die Venus bezogen und damit geglaubt, die Statue selbst zu datiren. Die sechste mit dem Namen des Künstlers ist, wie gesagt, schon bei Debay als anstossend an die Plinthe der Venus gezeichnet. Man hat die Zusammenfügung als willkürlich verwerfen wollen, als beruhend auf einem Zufall, der entsprechenden Abschrägung der linken und rechten Seitenkanten beider Steine; aber Michon bezeichnet dies (S. 346) als einen "hasard difficile à admettre". Als ich vor einigen Jahren die Frage mit C. Robert besprach, theilte er mir

<sup>1)</sup> E. Michon Le Venus de Milo, son arrivée et son exposition au Louvre, Revue des études grecques XIII 1900 p. 303-370; Héron de Villefosse Comptes rendus, Ac. des inscr. 1900 p. 465-472.

<sup>2)</sup> Wohl aber ist jetzt von Neuem, auch durch stilistische Untersuchung des Kunstwerkes, die Frage zu prüfen, ob Voutier richtig die Herme des unbärtigen Hermes (oben Nr. 2) auf die Basis des Künstlers von Antiocheia gesetzt hat (Michon 331).

freundlichst mit — und er hat es mir kürzlich bestätigt — dass er auch jetzt noch (vgl. Pauly-Wissowa RE I 1462 s. v. Alexandros 105) die Zusammengehörigkeit der höheren Hermenbasis mit der Künstlerinschrift und der niedrigeren Plinthe der "Venus" für sicher hielte; er ergänzt vor der Plinthe der Venus eine schmale, ebenfalls rechts abgeschrägte Platte, welche die Weihinschrift, sei es nun die erhaltene (Nr. 4) sei es eine andere, enthalten haben müsste. Also, um es schematisch anzudeuten:



A - Plinthe der Venus

B = Hermenbasis mit Künstlerinschrift

C - Weihinschrift der Venus.

Für die Weihinschrift wollen wir uns damit begnügen, die Hoffnung von Héron de Villefosse zu theilen, der nach seinem ersten glücklichen Funde bescheiden sagt , je ne désespère pas de retrouver un jour le marbre de Bacchios'; dann wird das Experiment sicherer, als alle kritischen und ästhetischen Betrachtungen die Richtigkeit oder Falschheit der Furtwänglerschen Ansicht entscheiden. Gewiss würde es von grossem Werth sein, Weihung und Künstlerinschrift aus derselben Zeit zu haben; damit würde für das Kunstwerk selbst ein sehr sicherer Anhalt gewonnen. Haben wir nur die Künstlerinschrift, so ist es noch eher möglich, denen recht zu geben, welche sie auf eine späte Restauration der Statue beziehen, eine Verlegenheitshypothese ohne Frage, zu der aber alle diejenigen genothigt sind, welche eine Entstehung der Venus um 100 v. Chr. mit ihrer Vorstellung von der Entwickelung der griechischen Kunst als gänzlich unvereinbar ansehen. Hier beginnt, ähnlich wie in der Laokoonfrage, die alleinige Competenz des Kunsthistorikers. Aber ob originaler Künstler oder Restaurator, es lohnt den Versuch die Zeit des Mannes noch etwas genauer zu bestimmen als es die Schriftzüge erlauben; und das ist der eigentliche Zweck dieser

In einer musischen Siegerinschrift von Thespiä — der Agon, um den es sich handelt, ist unbekannt — kehrt zweimal dieselbe Persönlichkeit wieder; das erste Mal in unbekannter Eigenschaft Z. 1. 2

> ΑΝΔΡΟΣΜΗΝ ΛΝΔΡΟΥ

das andere Mal als Sieger in den Epinikien Z. 11. 12 ΞΑΝΔΡΟΣΜΗΝ ΜΑ'ΑΝΔΡΟ

(Foucart Bull. hell. IX 1885, 409, 21; Dittenberger CIGGS I 1761 nach Abschrift Lollings, der Z. 12 das  $\Xi$  nicht mehr gelesen hat). Dittenberger setzt die Inschrift ungefähr in den Anfang des 1. Jahrhunderts v. Chr., und der sachkundigste Beurtheiler seiner böotischen Chronologie, M. Holleaux, hat, wie er mir mündlich mittheilte, nichts dagegen einzuwenden. Ein Blick wird genügen, um die Identität des Namens und der Heimathsangabe mit der melischen Künstlerinschrift zu erkennen. Und da beide auf dieselbe Zeit führen, + 100 oder Anfang des 1. Jahrhunderts v. Chr., so darf man es wohl wagen die Identität auch der Personen zu behaupten.

Also der Bildhauer, der in Melos arbeitete, soll auch Dichter gewesen sein? Aber warum denn nicht? Nicht nur Michelangelo hat auch Sonette gemacht — die antiken Künstler waren ebenfalls gar nicht selten recht vielseitig, auch wenn wir von Sokrates und Lucian absehen wollen, bei denen die Bildhauerkunst nur ein Uebergangsstadium bedeutete. Einen Arzt ¾ρτεμίδωρος Μηνο-δότου ehren die Andrier in der ersten Zeit der römischen Herrschaft (Weil Ath. Mitth. I 1876, 237 f., 2, der auch die richtige Beobachtung gemacht hat); ein Bildhauer ¾ρτεμίδωρος Μηνο-δότου Τύριος fertigt wohl nicht später als im 1. Jahrhundert v. Chr. in Halikarnass eine Statue (Löwy Inschr. griech. Bildhauer 309). Um 100 v. Chr. sind die sonst als Bildhauer bekannten Theon von Antiocheia und Demetrios Wohlthäter eines Vereins, dessen Aufgabe die Abhaltung von Agonen nach staatlichem Vorbild in Rhodos ist (IGIns. I 127).

Ich hoffe in den Schranken geblieben zu sein, die dem Epigraphiker gezogen sind. Unser Dank aber gebührt den französischen Gelehrten, welche sich selbstlos bemühen, die ehemals verdunkelte Wahrheit über die Venus von Milo wieder aufzuhellen.

Berlin.

F. HILLER VON GAERTRINGEN.

<sup>1)</sup> Danach ist Kirchner bei Pauly-Wissowa R. E. I 1444 s. v. Alexandros 51 zu berichtigen. O. Kern hatte Recht, den Mann aus der Liste der Magneten wegzulassen (Inschriften von Magnesia S. XIX).

#### EINE HANDSCHRIFT DES KALLIMACHOS.

In dem Nachlasse von Tycho Mommsen hat sich die sehr sorgfältige Vergleichung einer Handschrift des Kallimachos gefunden, über die eine Mittheilung minder deswegen angezeigt erscheint, weil sie unbekannt ist, als weil sie einen Unkundigen sehr leicht täuschen könnte. Daher wird hier das Erforderliche mitgetheilt.

Die Beschreibung lautet: codex Perusinus scr. 23 Nr. 57, olim Prosperi Podiani Perusini, qui in primo folio notavit ,emptum ex bibliotheca Graeculi Veneti 4º saec. XV ex. (in Wahrheit XVI ineunt.) post Hesiodi (genaueres nicht eingetragen) et gnomologias aliquot. Callimachus ab alia manu scriptus est. Hinter dem Texte der Hymnen folgt ein Epigramm auf Kallimachos ohne Verfassernamen: es ist dasselbe, das Laskaris dem ersten Drucke der Hymnen, den er besorgte, beigegeben hat. Dann die Scholien, von denen nur ein paar Zeilen verglichen sind. Schon diese Anordnung und das Epigramm zeigen, dass der Codex aus der editio princeps abgeschrieben ist. Das bestätigt denn auch der Text. Als Probe genügt, dass in dem Demeterhymnus die Lücken genau dieselben wie bei Laskaris sind, also 24 ἰδέσθαι erhalten. 43 ist ein Druckfehler, viantun für vixinan unberichtigt geblieben. Da Laskaris sehr vieles gut verbessert hat, ist der Text des Perusinus an sich sehr rein; er hat z. B. in dem Hymnus auf Delos 5 ἀοιδάων, 10 χύνθιος, 64 ἐφύλασσε σύν, 100 πόληες, 104 λάρισσα, 138 χρανώνιον u. s. w.; aber auch 302 σιωπαλήν, einen Druckfehler. Einmal 29 ist eine Verbesserung der Aldina auch hier gemacht, ποίη für τοίη; es lohnt sich nicht die verschiedenen Möglichkeiten der Erklärung hierfür zu erwägen. Die Frage ist ohne erneute Einsicht nicht zu erledigen, ob es ein blosser Zufall ist, dass im Perusinus gnomologiae quaedam hinter dem Kallimachos stehn, in der Ausgabe des Gelenius, bei Froben 1532, γνώμαι έκ διαφόρων ποιητών φιλοσόφων τε καί ξητόρων συλλεγείσαι, d. h. Auszüge poetischer Stücke aus Stobaeus. Für den Text der Schriftsteller hat das alles keinen Werth. Wenigstens im Kallimachos sind zwar ein paar neue Schreibfehler, aber keine erwähnenswerthen Emendationsversuche gemacht. Ueber andere handschriftliche Descendenz der Ausgabe des Laskaris handelt O. Schneider in seinen Callimachea I S. XXX und XXXIV.

Westend.

U. v. W. M.

#### ZU ARISTOPHANES' FROESCHEN.

Aristophanes Früsche 818 ff., zweite Strophe des Chorliedes vor dem Streit der Dichter:

ἔσται δ' ξππολόφων τε λόγων χορυθαίολα νείχη, σχινδαλάμων τε παραξόνια σμιλεύματά τ' ἔργων, φωτὸς ἀμυνομένου φρενοτέχτονος ἀνδρὸς δήμαθ' ἱπποβάμονα.

So ungefähr die Handschriften, ohne eine erhebliche Variante, ausser dass U im ersten Verse das auch von den Scholien gebotene und mit διὰ τὸ ὑψηλόν erklärte ὑψιλόφων hat, meines Bedünkens besser als ἱππολόφων (vgl. ἱπποβάμονα nachher). Die grosse Schwierigkeit aber sitzt im zweiten Verse, zu deren Hebung wir von 3. 4 ausgehen müssen, da bei der im Allgemeinen hier vorhandenen Verständlichkeit doch gerade der Anfang von 3 etwas zu wünschen übrig lässt. Dass φωτός den Euripides meint, φρενοτέχτονος ἀνδρός aber den Aischylos, ist anerkannt; wie kann nun, wo letzterer nicht nur durch av δρός, sondern auch durch das Epitheton φρενοτέχτονος gekennzeichnet ist, Euripides richtig und gut durch das blosse φωτός, ohne Epitheton, bezeichnet werden? Also da scheint doch in dem gänzlich unklaren und ungenügenden Schlusse des zweiten Verses das vermisste Epitheton zu stecken, und wenn wir suchen, haben wir auch sofort ouilevμοτοεργοῦ, von σμιλεύματ' ἔργων (A) noch weniger weit abliegend, als von der metrisch richtigen Lesart der anderen Handschriften. Unten 826 steht von Euripides στοματουργός; hier war des Verses wegen die aufgelöste Form (wie δημιοεργός) nöthig. Σμιλεύματα sind τὰ ἐκβαλλόμενα ἀπὸ σμίλης; ganz entsprechend ist 882 (ebenfalls von Euripides) παραπρίσματ' ἐπῶν; hier aber ist der Gegensatz zu φρενοτέχτων klar und scharf. Nun haben wir noch in V. 2 σχινδαλάμων (σκινδαλαμών, σκινδαλμών) τε παραξόνια; das letzte Wort leiten die Scholien von άξων ab und erklären es mit κινδυνώδη καὶ παράβολα, περὶ τὸν τροχὸν έλχόμενα — - ἀπὸ τοῦ ἄξονος· ἀεὶ γὰρ τὸ μέρος τοῦτο χινδυνεύει. Das ist natürlich ungenügend; muss man indess ändern, und kann nicht παραξόνια (nämlich νείκη) einen gewissen Gegensatz zu ὑψιλόφων geben? Hoch zu Ross stolziren Aischylos' grosse Worte; Euripides' subtile, seine σχινδάλαμοι, fliegen niedrig an der Erde herum, bei einem homerischen Wagenkampfe also an der Achse und den Rädern. Ich weiss jedenfalls keine eigene oder fremde Emendation, die mir besser schiene.

Auch über die letzte der vier Strophen möchte ich einige Worte hinzufügen, V. 826 ff.:

ένθεν δή στοματουργός έπων βασανίστρια λίσφη γλωσο ἀνελισσομένη φθονερούς κινούσα χαλινούς, ξήματα δαιομένη καταλεπτολογήσει πνευμόνων πολύν πόνον.

Bei dieser Schreibung ist γλώσσα Subject, λίσπη also (wie die Handschriften haben) oder Moon (wie man des Atticismus wegen herstellt) Attribut dazu und Adjectiv, wie es denn der Scholiast mit ἐχτετριμμένη καὶ λεία erklart. Also die mit dem Munde arbeitende Zunge? Ich halte das für falsch, und glaube dem Kallistratos, der λίσφη für Substantiv, = 3ηρίδιον λεπτον σφόδρα, erklärte. Dann ist aber V. 2 mit Ven .: γλώσσαν έλισσομένη zu schreiben, d. i. die Zunge schwingend oder wirbeln lassend. Das Wort hat den Lenis (Ven.) von Rechtswegen, als attische Vertretung des Digamma, s. Kühner 13 2, 417; das transitive Medium ist zwar selten, indess doch aus Homer (N 204; vgl. Anth. Pal. IX 189, 2 άβρα ποδών βήμαθ' έλισσόμεναι) zu belegen, und war durch den Vers erfordert, da έλίσσουσα Spondeus gegeben hätte, diese Strophe aber mit Ausnahme des ersten Fusses des ersten Verses nur Dactylen hat. Was soll auch γλώσσ' ἀνελισσομένη überhaupt heissen? ,Sich aufwickelnd ist gerade so ungenügend wie (Kock) ,das Einzelne gleichsam aufwickelnd', wozu mit völligem Unrecht Platon Phileb. 15 E verglichen wird: τοτέ μέν ἐπὶ θάτερα κυκλών καὶ συμφύρων εἰς έν, τοτὸ δὲ πάλιν ανειλίττων καὶ διαμερίζων. Denn hier ist so wenig ανειλίττων Synonymum von διαμερίζων, wie das entgegengesetzte έπὶ θάτερα κυκλών Synonymum von συμφύρων ist.

Das. 1082: καὶ φασκούσας οὐ ζῆν τὸ ζῆν.

Die Anspielung des Aischylos geht auf die sehr bekannte Gnome des Euripides, die von diesem sogar zweimal mit geringer Verschiedenheit vorgebracht war, im Phrixos und im Polyidos, in ersterem aber nicht aus dem Munde einer Frau, so dass die andere Stelle gemeint sein muss. Der Scholiast macht arge Confusion, indem er zwar die gemeinte Form anführt (die V. 1477 deutlich hervortritt), diese aber aus dem Phrixos. Genauer sind wir durch

andere Zeugnisse informirt: den Polyidos citirt für diese Form der Scholiast zu Eur. Hippol. 192, Stobaeus aber die andere Form aus dem Phrixos, und über diese andere möchte ich etwas bemerken. Citirt wird so (Stob. Flor. 120, 18; Nauck Fr. trag.<sup>2</sup> Eur. 833):

τίς δ' οίδεν εἰ ζῆν τοῦθ' ὁ κέκληται θανεῖν, τὸ ζῆν δὲ θνήσκειν ἐστί; πλὴν ὅμως βροτῶν νοσοῦσιν οἱ βλέποντες, οἱ δ' ὀλωλότες οὐδὲν νοσοῦσιν οὐδὲ κέκτηνται κακά.

Was haben die beiden letzten Verse mit den beiden ersten zu thun? Diese sind mystisch im Gedanken, 3 und 4 aber gehen von der gewöhnlichen Anschauung aus und geben die Vorzüge des Nichtexistirens vor dem Existiren an. Die Verbindung aber, die durch πλην δμως βροτῶν gemacht zu sein scheint, ist nur dem Scheine nach vorhanden; denn verstehen kann man πλην δμως in diesem Zusammenhange nicht, und Nauck bemerkt dazu: verba vitiosa. Die Emendation aber ist ganz leicht, sowie man nur trennt und in V. 3 und 4 ein neues Fragment sieht, bei dem das Lemma ausgefallen:

τίς δ' οίδεν εί ζῆν τοῦθ' δ κέκληται θανεῖν, τὸ ζῆν δὲ θνήσκειν ἐστί, πλὴν νόμφ βροτῶν; (Τοῦ αὐτοῦ?)

νοσοῦσιν οἱ βλέποντες, οἱ δ' ὀλωλότες οὐδὲν νοσοῦσιν, οὐδὲ κέχτηνται καχά.

Ausser nach Satzung der Menschen', wozu die Natur und die Wahrheit den Gegensatz bilden. Nicht ganz verschieden und mit ähnlicher Corruptel bei Empedokles 345 f. (43 f. Stein): εὖτε δ' ἀποχριθέωσι, τὸ δ' αὖ δυσδαίμονα πότμον ἢ θέμις ⟨οὐ⟩ (Wyttenbach) καλέουσι, νόμφ (überliefert z. Th. καλέουσιν, δμως) δ' ἐπίφημι καὶ αὐτός. Bei Empedokles ist über das falsche δμως und das richtige νόμφ durch Plutarchs eigene Worte, der zweimal mit Erläuterung citirt, nicht der mindeste Zweifel; wie im Uebrigen die Verse zu lauten haben, werden wir hoffentlich bald von Diels erfahren.

Halle.

F. BLASS.

#### UEBER FAP IN APPOSITIVEN AUSDRUECKEN.

In seiner Behandlung einer Stelle der Aristotelischen Poetik (1448 a 29): διὸ καὶ ἀντιποιοῦνται τῆς τε τραγφδίας καὶ τῆς χωμφδίας οί Δωριείς, της μέν γάρ χωμφδίας οί Μεγαρείς . . . καὶ τῆς τραγωδίας ἔνιοι τῶν ἐν Πελοποννήσω κτέ. hat Johannes Vahlen (S. 99 ff., 3. Ausgabe) aus Aristoteles zahlreiche Beispiele angesührt, wo yag in einer distributiven Apposition gesetzt ist; auch eine Stelle aus Thukydides bringt er herbei, VI 24, 3: καὶ ἔρως ἐνέπεσε τοῖς πᾶσιν ὁμοίως ἐκπλεῦσαι, τοῖς μέν γάρ πρεσβυτέροις (,scil. ἐνέπεσε') ώς ἢ καταστρεψομένοις έφ' α επλεον η ούδεν αν σφαλείσαν μεγάλην δύναμιν, τοις δ' εν τη ήλικία κτέ. Wie man sieht, erganzt er hier das Verbum, sagt aber später über die Partikel yao: ,cuius uis in hoc genere orationis mihi ualde esse eleuata uidetur ita ut uix recte statuatur uerbum audiri'. Weiter unten S. 128 ff. zeigt er, dass Aristoteles ώς γάρ, εως γάρ, εί γάρ im Sinne von weil namlich, solange nämlich, wenn nämlich braucht, und hebt wieder hervor, ,eius particulae uim uideri ualde esse imminutam'; ausser Beispielen aus anderen Schriftstellern führt er Thukydides I 25, 3 an: Κορίνθιοι δὲ κατά τε τὸ δίκαιον ὑπεδέξαντο τὴν τιμωρίαν, νομίζοντες ούχ ήσσον έαυτών είναι την αποικίαν ή Κερχυραίων, άμα δὲ καὶ μίσει τῶν Κερχυραίων, ὅτι αὐτῶν παρημέλουν όντες αποικοι ούτε γαρ έν πανηγύρεσι ταίς ποιναϊς διδόντες γέρα τὰ νομιζόμενα οὕτε Κορινθίψ ἀνδρὶ προκαταρχόμενοι των ίερων κτέ. ,nam participia quorum loco etiam enuntiatum causale poni poterat, non obstante yáq particula, quae nullum suum habet uerbum, superioribus adhaerent'.

Ohne die gelehrte und lichtvolle Erörterung Vahlens zu kennen, hatte ich schon in dem bald erscheinenden 2. Bande meiner Thukydidesausgabe VI 24, 3 ein Komma vor  $\tau o \bar{\iota} g$   $\mu \dot{\epsilon} \nu$   $\gamma \dot{\alpha} \varrho$   $\pi \varrho \epsilon \sigma \beta \nu - \tau \dot{\epsilon} \varrho o \iota g$  gesetzt und war späterhin auf den Gedanken gekommen 1 25, 4 dasselbe vor  $\varrho \dot{\nu} \tau \epsilon \nu \dot{\alpha} \varrho$  zu thun, sodass ich die herkömmliche Annahme einer Anakoluthie verwarf; ich stützte mich dabei auf eine Reihe von Stellen,¹) wo  $\gamma \dot{\alpha} \varrho$  nicht in der gewöhnlichen Weise, um einen begründenden oder erklärenden Satz einzuleiten, gesetzt ist, sondern vielmehr dazu dient, eine blosse Apposition

Für mehrere derselben bin ich meinem Lehrer und Freund O. Siesbye Dank schuldig.

anzuknüpfen, so dass es mir zu einem scilicet oder quippe (nämlich) abgeschwächt schien. An zwei von diesen Stellen hat die alte Erklärungsweise, ein Verbum zu ergänzen,¹) noch eine gewisse Wahrscheinlichkeit:

Thuk. II 17, 2: καί μοι δοκεῖ τὸ μαντεῖον τοὐναντίον ξυμβῆναι ἢ προσεδέχοντο, οὐ γὰρ διὰ τὴν παράνομον ἐνοίκησιν αἱ ξυμφοραὶ γενέσθαι τῆ πόλει, ἀλλὰ διὰ τὸν πόλεμον τ΄ ἀνάγκη τῆς οἰκήσεως κτέ.

Isokr. VIII 28: ἐμοὶ δοχοῦσιν ἄπαντες μὲν ἐπιθυμεῖν τοῦ συμφέροντος καὶ τοῦ πλέον ἔχειν τῶν ἄλλων, οὐκ εἰδέναι δὲ τὰς πράξεις τὰς ἐπὶ ταῦτα φερούσας, ἀλλὰ ταῖς δόξαις διαφέρειν ἀλλήλων, οἱ μὲν γὰρ ἔχειν ἐπιεικεῖς . . . οἱ δ΄ . . . διαμαρτανούσας.

Etwas freier steht yag schon

Thuk. VIII 86, 4: καὶ δοκεῖ ᾿Αλκιβιάδης πρῶτος τότε καὶ οὐδενὸς ἔλασσον τὴν πόλιν ἀφελῆσαι, ὡρμημένων γ ὰρ τῶν ἐν Σάμφ ᾿Αθηναίων πλεῖν ἐπὶ σφᾶς αὐτούς, ἐν ῷ σαφέστατ ἃν Ἰωνίαν καὶ Ἑλλήσποντον εὐθὺς εἶχον οἱ πολέμιοι, κωλυτὴς γενέσθαι.

Es liegt auf der flachen Hand, dass  $\gamma \epsilon \nu \epsilon \sigma \vartheta \alpha \iota$  eigentlich bloss Apposition des Inf.  $\omega \varphi \epsilon \lambda \bar{\eta} \sigma \alpha \iota$  ist und nicht von  $\delta \sigma \kappa \epsilon \bar{\iota}$  abhängt; denn dass Alkibiades den Zug gegen den Peiraieus verhinderte, ist ja nicht blosse Meinung oder Vermuthung ( $\delta \sigma \kappa \epsilon \bar{\iota}$ ), sondern historische Thatsache (vgl. unten:  $\tau o \bar{\nu} \ \tau^2 \ \epsilon \pi \ell \pi \lambda o \nu \ \epsilon \pi \alpha \nu \sigma \epsilon$ ).

In distributiven Ausdrücken steht dies γάρ Euripides Ion 843—45:

> ἐκ τῶνδε δεῖ σε δὴ γυναικεῖόν τι δρᾶν, ἢ γὰρ ξίφος λαβοῦσαν ἢ δόλφ τινὶ ἢ φαρμάκοισι σὸν κατακτεῖναι πόσιν.

Andokides I 20: καὶ ὁ πατὴρ ἐπείσθη ἀγῶνα τοιοῦτον ἀγωνίσασθαι, ἐν ῷ δυοῖν τοῖν μεγίστοιν κακοῖν οὐκ ἦν αὐτῷ ἁμαρτεῖν, ἢ γὰρ ἐμοῦ δόξαντος τὰ ὅντα μηνῦσαι κατ ἐκείνου ὑπ' ἐμοῦ ἀποθανεῖν ἢ αὐτῷ σωθέντι ἐμὲ ἀποκτεῖναι;

Platon apol. 40 c: δυοίν γὰρ θάτερον ἐστι τὸ τεθνάναι, η γὰρ οἶον μηδὲν εἶναι μηδ' αἴσθησιν μηδεμίαν μηδενὸς

<sup>1)</sup> Vgl. Madvig Syntax der griechischen Sprache<sup>2</sup> § 214 Anm. 3.

ἔχειν τὸν τεθνεωτα, ἢ κατὰ τὰ λεγόμενα μεταβολή τις τυγχάνει οὖσα κτέ.

Eine einfache Aufrechnung wird damit eingeleitet

Aischines I 97: τούτω γὰς κατέλιπεν ὁ πατής οὐσίαν ἀφ' ης ετερος μὲν κᾶν ἐλητούργει, οὖτος δὲ οὐδ' αὐτῷ διαφυλάξαι ἐδυνήθη, οἰκίαν μὲν γὰς ὅπισθεν τῆς πόλεως, ἐσχατιὰν δὲ Σφηττοῖ, 'Αλωπεκῆσι δ' ετερον χωρίον κτέ.')
Hier, wie Thukydides VI 24, 3, ist die Apposition durch γάς einem einzelnen Nomen angefügt; dies ist auch der Fall

Thukydides VII 28, 3: ἐς φιλονικίαν καθέστασαν τοιαίτην ην πρὶν γενέσθαι ηπίστησεν ἄν τις ἀκοίσας, τὸ γὰρ αὐτοὺς πολιορκουμένους ... μηδ' ὡς ἀποστηναι ἐκ Σικελίας, ἀλλὰ ἐκεῖ Συρακούσας τῷ αὐτῷ τρόπῳ ἀντιπολιορκεῖν ... καὶ τὸν παράλογον τοσοῦτον ποιῆσαι τοῖς Ἑλλησι κτέ. Εin durch den Artikel substantivirter Satz (accus. cum inf.) wird hier durch γάρ dem Begriff φιλονικίαν angeschlossen.

Kopenhagen.

KARL HUDE.

### Nachtrag.

Wenn Thukydides VII 58, 4: Συρακόσιοι αὐτοὶ πλείω ἐπορίσαντο διὰ μέγεθός τε πόλεως καὶ ὅτι ἐν μεγίστω κινδύνω ἦσαν der auch sonst recht verdächtige Vaticanus Β ὅτι γάρ statt des einfachen ὅτι bietet, wage ich nicht entschieden eine absichtliche Correctur anzunehmen; es wird vielmehr das γάρ ganz unbewusst dem nachclassischen Diaskeuasten in die Feder gefallen sein.

K. H.

#### Ο ΟΞΥΡΥΓΧΟΣ ΧΑΡΑΚΤΗΡ.

Es gilt in der griechischen Paläographie als feststehendes Dogma, dass immer eine Art, die Unciale zu schreiben, zur Zeit die alleinherrschende gewesen sei, dass also, um die Extreme zu nehmen, entweder die kreisrunden Formen oder die ovalen resp. spitzen beliebt gewesen seien. Auf diesem Grundgedanken beruht im Wesentlichen die bisherige Vertheilung der Codices auf die verschiedenen Jahrhunderte.

Blass lässt das γάρ aus; es steht aber in allen Handschriften ausser Parisinus f und Abbatianus,

Nachdem schon Ceriani bemerkt hatte, dass im 5.—8. Jahrhundert, wenigstens in Aegypten, neben den kreisrunden auch schon die ovalen Formen bekannt gewesen sein müssten, habe ich soeben¹) an den uns jetzt durch die ägyptischen Funde wiedergeschenkten Resten alter Unciale gezeigt, dass schon seit dem 3. Jahrhundert v. Chr. diese beiden verschiedenen Arten immer neben einander bestanden haben.

Inzwischen stiess ich unvermuthet in litterarischen Quellen auf eine schöne Bestätigung dieser These, und da diese Stellen bisher für die Paläographie meines Wissens noch nicht verwerthet worden sind, so sei hier kurz auf sie hingewiesen. Palladius erzählt in der historia Lausiaca 86, 14 (ed. Preuschen S. 111, 11) vom Euagrius Ponticus: ἐποίει δὲ εὐχὰς ἐκατόν, γράφων τὴν τιμὴν μόνον, ών ἤσθιεν τοῦ ἔτους. εὐφυῶς γὰρ ἔγραφε τὸν ὀξύρυγχον χαρακτῆρα. Palladius hat diese Schrift im ersten Viertel des 5. Jahrhunderts, nach Preuschen etwa 416 geschrieben; Euagrius ist um 400 gestorben. Was ist mit diesem ὀξύρυγχος χαρακτήρ gemeint?

'Οξύρυγχος heisst ,spitzschnauzig'. Suchen wir unter den griechischen Schriftarten nach einer, die so charakterisirt werden könnte, so wüsste ich unter den in Betracht kommenden keine andere zu nennen als die Unciale, die statt des Kreises das Oval mit der Neigung zu Spitzen zeigt, also jene Unciale, die Gardthausen in einem geschmackvolleren Bilde mit den gothischen Spitzbogen im Gegensatz zum romanischen Rundbogen verglichen hat.') Somit bietet uns Palladius einen authentischen Beleg dafür, dass diese spitze Unciale, die wir früher meist erst im 7. Jahrhundert entstehen und im 8. Jahrhundert herrschend werden liessen, 3) schon im 4. Jahrhundert so bekannt gewesen ist, dass Euagrius sich diese Art zu schreiben speciell angewöhnt hatte, und Palladius um 416 von ihr als etwas ganz Bekanntem reden konnte.

<sup>1)</sup> Archiv für Papyrusforschung I 368 ff.

<sup>2)</sup> An Unciale hat offenbar auch der syrische Uebersetzer (,dieses war aber seine Arbeit: er schrieb Schriften ab') sowie der koptische (elegansque scriba, γραφεὺς τεχνίτης) gedacht, und mit Recht. In der Cursive dieser Zeit giebt es keinen Ductus, den man speciell als den "spitzschnauzigen" bezeichnen könnte.

S. Gardthausen Griech. Paläogr. S. 154 ff. Thompson Handbook of greek and latin palaeogr. p. 154 ff. Vgl. auch Graux in der Zeitschrift für Aegypt. Spr. 1880, S. 40 (über die Berliner Sappho).

Ich habe diese ,spitzschnauzige Schrift sonst nur noch einmal in der Literatur erwähnt gefunden, bei Ioannes Philoponos, der im Commentar zu Aristot. de anima II 2 (ed. Hayduck S. 227, 14 ff.) folgendermaassen schreibt: ὥσπερ γὰρ οὐδ ἀποδειχτικὸν συλλογισμὸν εἰδέναι δυνατὸν τὸν μὴ ἀπλῶς τί ἐστι συλλογισμὸς εἰδότα, οὐδὲ τὸν ὀξύρυγχον τύπον γράφειν τὸν μὴ ἀπλῶς εἰδότα γράφειν (συγκεχυμένον δὲ τοῦτο, ὁ ἀπλῶς συλλογισμός πλείονες γὰρ τούτου διαφοραί ὁμοίως δὲ καὶ τὸ ἀπλῶς γράφειν, διηρθρωμένον δὲ τῶν εἰδῶν ἕκαστον) οῦτως κτλ. Hier wird von einem Autor des 6. Jahrhunderts der ὀξύρυγχος τύπος als Beispiel einer der verschiedenen Arten zu schreiben hervorgehoben.

Ueber die Worte des Palladius, die schon für das 4. Jahrhundert den Beweis bringen, wird sich niemand wundern, der die
im Papyrusarchiv a. a. O. von mir zusammengestellten Repräsentanten der ovalen Unciale betrachtet: sie reichen vom 3. Jahrhundert
v. Chr. bis zum 3. resp. 4. Jahrhundert n. Chr., und werden nunmehr durch Palladius und Philoponos mit den bekannten Proben
des 7. und der späteren Jahrhunderte verbunden.

Auf Grund dieser neuen Erkenntniss, deren grosse Tragweite für die Theorie der Paläographie auf der Hand liegt, werden die herrschenden Datirungen der Uncialcodices einer gründlichen Revision unterworfen werden müssen.

Würzburg.

ULRICH WILCKEN.

### ΤΕΤΡΑΔΡΑΧΜΟΝ ΧΡΥΣΟΥΝ.

In den Uebergabsurkunden des Parthenon erscheint seit Ol. 89, 3 (CIA. I 170 sq.) ein "goldenes Tetradrachmon", dessen Gewicht auf 7 Drachmen 2½ Obolen, also 32,36 g angegeben wird. In diesem sonderbaren Stück, das schon Böckh (Staatshaushaltung² II S. 169, 170) unerklärbar fand, hat Mommsen (Hist. de la Monn. Rom. I p. 3) einen Doppelstater des phokäischen Fusses erkannt. Seine Erklärung haben Hultsch (Gr. und Röm. Metr.² S. 174 A. 3) und Fränkel (in seiner Ausgabe des Böckhschen Werkes II S. 5\* A. 45) angenommen. Vom Standpunkt des Gewichtes aus ist sie freilich unanfechtbar, da der phokäische Stater normal 16,8g betrug. Doch glaube ich aus anderen Gründen erweisen zu können, dass die herrschende Ansicht, wenn auch nicht absolut unhaltbar, so

doch unwahrscheinlich ist. Vor Allem möchte ich fragen, wie es möglich war, ein solches Stück, das ebensoviel wie 8 attische Drachmen betrug, "Tetradrachmon" zu benennen. Dem phokäischen Theilungssysteme war die Drachme überhaupt fremd; es kennt nur Stater, Hekte und kleinere Theile. Ist das Stück nun nur von den athenischen Schatzmeistern τετράδραχμον benannt worden, weil ihnen kein passender Name zur Hand war? Aber das attische Münzwesen hatte doch schon silberne Dekadrachma producirt, und οπτάδραχμον wäre jedenfalls für das der Göttin geweihte Stück ein verständlicher Name gewesen. Merkwürdig ist es auch, dass in anderen Fällen, wo Münzen des phokäischen Fusses in den Schatzurkunden aufgeführt werden, nur der Namen Φωχαϊκός στατήρ, έχτη Φωχαϊς, nicht aber das Gewicht angegeben wird, während hier umgekehrt nur das Gewicht erwähnt wird. Endlich darf man die Thatsache nicht übersehen, dass unseres Wissens schwere Goldmunzen, wie sie uns unter den Seleukiden und Lagiden begegnen, dem griechischen Münzwesen des 5. Jahrhunderts v. Chr. ganz unbekannt waren. Freilich kann man einwenden, dass von den berühmten phokäischen Stateren des 5. Jahrhunderts kein einziges Exemplar mehr vorhanden sei1) und es folglich blosser Zufall sein könne, dass auch die Doppelstatere alle verschwunden sind. Aber dass der phokäische Stater, ebensogut wie der Kyzikenos und der Lampsakenos, einst vorhanden war, das beweisen reichliche Schriftstellerzeugnisse und Inschriften; das sog. Doppelstück, wenn es sich nicht in unserem τετράδραχμον χουσούν versteckt, ist unerwähnt geblieben! Das ist alles höchst unwahrscheinlich.

Das Stück war jedenfalls etwas Sonderbares, sonst hätte man Namen ohne Gewicht angegeben. Die Frage löst sich leicht auf, wenn wir annehmen, dass es keine ächte Münze, sondern ein goldenes, wahrscheinlich gegossenes Faksimile eines silbernen Tetradrachmon war. Da die specifische Schwere des reinen Goldes 19,33, die des reinen  $^2$ ) Silbers 10,5 ist, würde ein goldenes Faksimile eines attischen Eule-Tetradrachmon  $\frac{19,33}{10,5} \cdot 24$  attische Obolen wiegen, also ungefähr 7 Dr.  $24/_5$  Obolen, einen Betrag, den die Schatz-

Die zwei Exemplare des phok. Staters in London und München gehören der ältesten Epoche des phok. Münzwesens an.

meister, ihrem Systeme gemäss, nicht genauer als auf 7 Dr. 21/2 Obolen angeben konnten.

G. F. HILL.

### ZU DEN EPHEMERIDEN ALEXANDERS DES GROSSEN.

Wilcken') hat wahrscheinlich gemacht, dass Alexanders des Grossen Ephemeriden eine Hauptquelle für Ptolemäos' Darstellung der Alexandergeschichte gewesen sind. Er zeigt ferner durch den Vergleich mit den Ephemeridenexcerpten bei Plutarch, dass Ptolemäos den Vorbeimarsch der Truppen an dem sterbenden König und die Befragung des Sarapis²) in Babylon, die in den Ephemeriden unter dem 26. Daësios berichtet werden, aus deren Zusammenhang herausgenommen und an den Schluss seiner Alexandergeschichte gestellt hat. Ptolemäos, der den Sarapis eingeführt hat, legte besonderen Werth auf die Thatsache, dass Sarapis der von oder für Alexander zuletzt befragte Gott war.

Wie kommt nun Plutarch zu der richtigen Tagesfolge der Ereignisse? Eine Reconstruction nach Ptolemäos ist ausgeschlossen; auch ist bei Plutarch überhaupt ein viel engerer Anschluss an den Stil der Tagebücher unverkennbar.<sup>3</sup>)

Zur Publication waren die Ephemeriden als ὑπομνηματισμοί zunächst nicht bestimmt. "Sie dienten eben", wie Wilcken betont, "zum geschäftlichen Gebrauche dessen, der sie führen liess," waren nicht etwa ein zur Mittheilung an die Satrapen bestimmtes Hofjournal. Wenn Wilcken annimmt, dass die Ephemeridenexcerpte und -Citate bei Arrian, der doch alle authentischen Quellen zu benutzen strebte, aus Ptolemäus stammen, so leugnet er damit implicite, dass die Tagebücher im vollen Wortlaut, etwa nachträglich publicirt, vorlagen. Meines Erachtens mit Recht. Solche nachträgliche Publication ist nirgends ersichtlich. Dass Strattis (nach Suidas) περὶ τῶν ἀλεξάνδρον ἐφημερίδων geschrieben hat, scheint mir gegen Wachsmuth 4) eher gegen als für ein Vor-

<sup>1)</sup> Philologen LIII (N. F. VII) 112 ff.

<sup>2)</sup> Ueber den babylonischen Gott (Ea [Aë] šarapsi), und überhaupt über die Einführung des Sarapiscultes, s. vorläufig meine Bemerkungen, Sitzungsberichte der Berliner archäologischen Gesellschaft, November 1898 und Zeitschrift für Assyriologie XII 397f.

<sup>3)</sup> Wilcken a, a. O. S. 113. 121 ff.

<sup>4)</sup> Einleitung in das Studium der alten Geschichte S. 566 A. 4.

liegen der Ephemeriden im vollen Wortlaut zu sprechen. Ich glaube, es giebt eine befriedigende Erklärung des Sachverhaltes, die gleichzeitig die Annahme einer nachträglichen Publication entbehrlich macht.

Die eigentliche Handschrift der Ephemeriden, Alexanders Exemplar, gelangte zunächst in den Besitz des Reichsverwesers Perdikkas, nach dessen Besiegung sie mit der Beute in Ptolemäos' Hände fiel. Eumenes aber, der Geheimschreiber Alexanders, der die Ephemeriden führte, hatte ein Concept oder eine Abschrift behalten, die sein befreundeter Landsmann Hieronymos von Kardia benutzen konnte. Auf letzteren gehen die Alexanders Krankheit und Tod betreffenden Excerpte bei Plutarch zurück.

Dass Diodotos von Erythrae,') wenn er dem Eumenes wirklich in der Führung der Tagebücher nebengeordnet, nicht etwa nur sein Assistent war, ähnlich verfahren sein könnte wie Eumenes, dass für den einen oder den anderen von den ältesten Schilderern der Thaten Alexanders, so für Chares von Mitylene, ein Einblick in die Ephemeriden an sich denkbar wäre, soll nicht geleugnet werden. Aber nichts zwingt zu solcher Annahme.

Was uns von Auszügen und Citaten aus den Ephemeriden erhalten ist, lässt sich, so weit ich sehe, ganz wohl auf jene beiden Exemplare und je deren ersten Benutzer, Ptolemäos und Hieronymos, zurückführen.

Berlin.

C. F. LEHMANN.

Athen. X 434 B. Nach der vor Wilckens Darlegungen herrschenden Meinung (so auch Niese Geschichte der griechischen und makedonischen Staaten I 1) wären die Ephemeriden von Eumenes v. Kardia und Diodotos von Erythrä in Buchform herausgegeben worden.

## ZU DEN GRIECHISCHEN SACRALALTERTHUEMERN.

Die Speiseopfer bei Homer.

Es ist wohl die herrschende Ansicht, die Schoemann Griech. Alterth.\* I 31 von den homerischen Griechen handelnd ausspricht: jedes Schlachten eines Thieres für den Haushalt ist mit einem Opfer, gleichsam einer Abgabe an die Gottheit verbunden', und sehr verbreitet, ja von anderen noch schärfer zum Ausdruck gebracht (vgl. E. Curtius Gesammelte Abh. II 359), ist auch die Meinung, die er II3 222 in die Worte fasst: ,die Griechen opferten ihren Göttern . . . ., um ihnen zu zeigen, wie sie sich verpflichtet fühlten, bei allen Genüssen ihrer eingedenk zu sein'. Es liegt weder in meiner Absicht, Vermuthungen über den eigentlichen Ursprung und Sinn des Opfers vorzutragen, den zu enthüllen auch der anthropologisch-ethnologischen Forschung bisher nicht gelungen ist, noch den Cultus der historischen Zeit zu behandeln, wo die Formen längst fest sind, und die Thiere lediglich um der Speise willen geschlachtet werden, wenn man dabei auch den alten Brauch weiter beobachtet, ein Weniges auf dem Altar oder Herde zu verbrennen, wie man einige Tropfen aus dem Becher spendet. Denn nur den Speiseopfern und der Verehrung der himmlischen Gottheiten gilt unsere Betrachtung,") und zwar soll sie sich auf die homerische Zeit beschränken, wo die noch herrschende Naivetät in das Denken und Empfinden einen tieferen Einblick gestattet.

Der homerische Mensch ist rücksichtslos egoistisch, auch darin ein Kind. Züge von Dankbarkeit finden sich, aber kaum von ganz uneigennütziger; unter den zahlreichen Gebeten ist kein Dankgebet. Dankopfer werden häufig gelobt, ohne Zweifel auch mit der Absicht das Gelübde zu erfüllen, aber stets nur für den Fall, dass der Gott die Bitte erhört und Rettung oder Gelingen gewährt. Die Götter selbst finden das Verfahren des Menschen ganz natürlich

<sup>1)</sup> Wir schliessen also die Schwuropfer  $\varGamma$  273 ff.  $\varGamma$  266 ff., das troische Sühnopfer  $\varPhi$  130 ff., die Todtenopfer  $\varPsi$  165 ff.  $\lambda$  25 ff. aus.

und fühlen eine gewisse Verpflichtung, dem, der ihnen reichliche Opfer gebracht hat, mit Vergeltung zu lohnen (X 170. \Q 69. \D 46 u. ö.), und wiederum wundert sich der Sterbliche nicht, wenn der Versäumniss Ungnade und Strafe folgt 1(8 352. A 65. 93. E 178. I 533 ff.). Trotzdem kommt es vor, selbst wenn ein schwieriges Werk gelungen ist, dass die Menschen vergessen, was sie den Unsterblichen schulden (H 450), und wenn Aigisthos es nicht versäumt, nach dem Morde Agamemnons Opfer und Weihgeschenke darzubringen (y 273 ff.), so wird es nicht allein das Dankgefühl gewesen sein, was ihn dazu trieb, sondern die Besorgniss um die Zukunft. Nestor und die mit ihm Segelnden bringen auf der Rückfahrt von Ilios in Tenedos Opfer (y 159) und aufs Neue bei Geraistos (y 178 f.), wo die Gefahr erst zum Theil uberwunden ist (vgl. y 278 ff.; von Dankopfern nach Erreichung der Heimath wird nicht berichtet), und Agamemnon opfert auf der Hinfahrt an jedem Altar des Zeus ίέμενος Τροίην ἐυτείχεον έξαλαπάξαι (Θ 240 f.). Es sind eigentlich nur die Festopfer, bei denen der selbstische Zweck nicht sogleich durchscheint (v 276 vgl. 156 und \( \phi \) 258. \( B \) 550 f. \( I \) 533 f. \( \gamma \) 9 ff.), doch auch da handelt es sich ja in Wahrheit nur um eine Volksspeisung. Neben dem Wunsch von den Göttern etwas zu erlangen, ist es die Furcht vor ihrem Zorn, was zum Opfern veranlasst:

καὶ μὲν τοὺς θυέεσσι καὶ εὐχωλῆς ἀγανῆσι, λοιβῆ τε κνίσση τε παρατρωπῶσ' ἄνθρωποι λισσόμενοι ὅτε κέν τις ὑπερβήη καὶ ἁμάρτη (I 498 ff., vgl. γ 144 f.).

Hierbei haben wir weder an Sündenbewusstsein noch an Sühnopfer zu denken;  $\tilde{v}\pi\epsilon\varrho\beta\eta\eta$  xaì  $\tilde{a}\mu\dot{a}\varrho\tau\eta$  heisst nichts Anderes als sich zu Verwegenheit und Unbesonnenheit hinreissen lassen, zu eigener Gefahr, und die Opfer, die der Geängstigte bringt, sind die gewöhnlichen Speiseopfer. Wir finden sie  $\mathcal{A}$  451 ff., nachdem die Ursache der Seuche erkannt ist,  $\nu$  179, wo die Versteinerung des Phaiakenschiffes an noch grösseres drohendes Unheil mahnt,  $\gamma$  144 f., wo Athena beleidigt ist. Selbst Antinoos fordert zum Opfer auf, als er Grund zu haben glaubt, Apollons Zorn zu fürchten ( $\varphi$  263 ff.), und noch deutlicher verrathen sich Stimmung und Beweggründe  $\mu$  344 ff., wo Eurylochos die Rinder des Helios zu opfern räth. Dem Frommen genügt das Bedenken, er könnte dem Gotte, den er sicher nicht beleidigt hat, vielleicht doch nicht mit der

gebührenden Ehrfurcht begegnet sein: Nestor giesst noch am Abend reichliche Spenden (γ 393 f.)¹) und opfert am nächsten Morgen eine Kuh mit vergoldeten Hörnern,

όφρ' ήτοι πρώτιστα θεών ίλάσσομ' 'Αθήνην

ή μοι έναργής ήλθε θεού ές δαίτα θαλείαν (γ 419 f.). μ 344 ff. ausgenommen, haben wir hier Opfer, die um des Opferns willen stattfinden, d. h. also, die unterblieben wären, hätte man nicht den Göttern Ehre erweisen oder sie versöhnen wollen. Auch sie sind Speiseopfer, aber Anlass die Thiere zu schlachten war nicht das Bedürfniss des Mahles, wie die feierliche mit dem ἐπάρξασθαι δεπάεσσιν eingeleitete Spende nicht gebracht wird, wenn man die Mischkrüge des Trinkens halber gemischt hat.2) Insofern darf man auch die Fälle, wo durch das Opfer ein Gelübde erfüllt wird (Z 307. 4 146. 195. 873 u. J.), und vielleicht noch einige andere, über deren Veranlassung nichts gesagt wird (z. B. A 773), hinzurechnen. Weitaus häufiger aber sind die Beispiele, wo die Thiere um der Speise willen geschlachtet werden. Unter ihnen finden sich mehrere, wo nicht bloss allgemein von einer Opfergabe die Rede ist, sondern auch der Gott, den die Festgenossen anriefen und dem sie das Opfer widmeten, genannt wird. So y 5 ff. bei dem grossen Festschmause der Pylier Poseidon, v 24 f., wo Alkinoos seinem Gaste das Abschiedsmahl giebt, Zeus. An einer anderen Stelle erzählt Odysseus, er habe vor dem Aufbruch nach Aegypten seine Gefährten in Kreta sechs Tage lang bewirthet: ἱερήια πολλά παρείχον θεοισίν τε δέζειν αὐτοισί τε δαίτα πένεσθαι (ξ 250 f.). Aber auch, wo weder eines Gottes noch einer Opfergabe Erwähnung geschieht, dürfen wir daraus keineswegs immer schliessen, die Götter seien leer ausgegangen; so z. B. sicherlich \( \phi \) 276 ff. nicht.

Andererseits ist nicht zu bezweifeln, dass unendlich oft, ich glaube man darf sagen in der Regel, wenn Thiere zur Mahlzeit

<sup>1)</sup> εὐχετ' ἀποσπένδων. Er spendet allein vor den übrigen Festgenossen. Während des Gebets trinkt er nicht, giesst also den ganzen Inhalt des Bechers aus. Darauf folgt erst die allgemeine Spende, an der er sich natürlich auch wieder betheiligt, und nun darf auch das πίνειν beginnen.  $\xi$  331 (=  $\tau$  288), wo ἀποσπένδειν noch einmal begegnet, wird durch die Spende ein Schwur bekräftigt, sie muss man ganz ausgiessen (ἔνχεον  $\Gamma$  296). Das ἀπό verstärkt also nur das Simplex, wie in ἀποψύχειν ( $\omega$  348), ἀποπνείειν ( $\delta$  406.  $\Delta$  524. N 654), ἀπειπεῖν ( $\Gamma$  309.  $\pi$  340.  $\Gamma$  361). Vgl. Hes. theog. 793, Theokr. II 43.

Vgl. namentlich A 470, wo sie erfolgt έπεὶ πόσιος καὶ ἐδητύος ἐξ ἔφον ἔντο.

geschlachtet wurden, jegliches Opfer unterblieb. Nur an einer Stelle (\varphi 265 ff.) ist von der Absicht der Freier, ein Opfer darzubringen, die Rede, und diese Absicht wird besonders motivirt, nur einmal fordert einer von ihnen, und zwar der bedenklich gewordene Amphinomos, zu einer Spende auf (σ 418 f.); und doch war hier so häufig Gelegenheit (vgl. z. B. v 250 ff.) von Opfergaben zu sprechen, wie kaum irgendwo. Dass sie überall stillschweigend als selbstverständlich vorauszusetzen sind, kann man unmöglich annehmen. Ebenso unzutreffend aber wäre der Schluss, der Dichter habe die Freier nur als besonders gottlos schildern wollen; er hätte dann sicherlich einmal eine Bemerkung darüber gemacht, wie es an Verurtheilungen ihres sonstigen Verhaltens ja nicht fehlt. Eumaios wird ausdrücklich gelobt, weil er beim Mahle der Unsterblichen nicht vergass (§ 420), und bei den verschiedensten Gelegenheiten werden uns, oft in aller Ausführlichkeit, Mahlzeiten geschildert, ohne dass mit einem Wort einer Opfergabe gedacht wird. 7 420 ff. schlachtet Autolykos, um die Ankunst seines Enkels zu feiern, ein fünfjähriges Rind, Ω 621 Achill, um Priamos zu bewirthen, ein Schaf; die Phaiaken sind ein besonders frommes Volk und Lieblinge der Götter, wie die Aithiopen (η 202): 9 59 findet ein grosses Mahl statt, Alkinoos lässt zwölf Schafe, acht Schweine und zwei Rinder schlachten, 9 470 schmaust man im Palast des Königs, aber nirgends eine Opfergabe.1) H 466 (vgl. 475 ff.) sehen wir das ganze Heer beim Mahle, das bis tief in die Nacht hinein dauert, es werden massenhaft Rinder geschlachtet und Wein getrunken, aber erst der Donner des Zeus giebt die Veranlassung, zuletzt wenigstens noch aus den Bechern zu spenden (H 479 f.). Und ähnlich an zahlreichen anderen Stellen: ¿ 45. 162. × 57. 182. μ 30. ο 140. Ψ 29. Σ 314 u. ö. Dabei werden hier meistens Thiere geschlachtet und zubereitet, ein anderes Mal wieder isst man nur vorräthiges Fleisch, Käse oder Brot (I 219 f. t 231. o 260), und die Götter erhalten dennoch ihren Antheil.

Wenn es demnach in homerischer Zeit nicht für ein Zeichen von Unfrömmigkeit gilt, ein Thier zu schlachten und zu verzehren, ohne den Göttern davon zu verbrennen, wie erklären sich die Unterschiede im Verfahren?

An der letzten Stelle heisst es οἱ δ' ἡδη μοίρας τε νέμον περόωντό τε οἶνον. Wäre ein Opfer vorhergegangen, hätte man den Wein schon früher mischen müssen; vgl. μ 362. A 462. γ 459.

Es wird nach den beigebrachten Beispielen bereits klar sein, dass man nicht die Frage zu stellen hat: unter welchen Umständen hat man es unterlassen zu opfern, wenn man selber ass, sondern: was bewog die Schmausenden auch zu opfern?

Vergleichen wir ähnliche Situationen.

Nach dem Zweikampf des Aias mit Hektor lädt Agamemnon ihn und andere Helden in sein Zelt zum Mahle und schlachtet dem Kroniden einen fünfjährigen Stier (H 313 ff.). Genau so hat er es am Morgen vor der Schlacht gemacht (B 402 ff.), aber das eine Mal die aussührlichste Schilderung des Opfers, das andere Mal kein Wort; die formelhaften Verse vom Bereiten der Mahlzeit hier wie dort (B 428 ff. H 317 ff.), aber selbst das kurze μήρα δὲ κήαντες (ν 26) oder αὐτὰρ ἐπεὶ κατὰ μῆρα κάη (γ 461. μ 364 u. ö.) fehlt H 319 vor dem δαίνυντο. ξ 74 ff. schlachtet Eumaios zur Bewirthung des eben eingetroffenen Fremdlings zwei Ferkel und brät sie, ohne den Göttern etwas davon zu verbrennen: am Abend desselben Tages schlachtet er ihm zu Ehren einen Eber, und es folgt eine der eingehendsten Opferschilderungen (§ 420 ff.). t 45 f. bereiten Odysseus und die Seinigen ein Mahl im Kikonenlande, πολλά δε μήλα έσφαζον παρά θίνα καὶ είλιποδας ελικας Bove, aber kein Opfer. u 356 ff. schlachten dieselben Leute Rinder aus der Herde des Helios, in aller Form wird das Opfer vollzogen, nichts darf am Ritual fehlen, statt der Gerste streut man Blätter und statt des Weines spendet man Wasser. Blosse Willkur darf man in all diesen Fällen doch nicht annehmen.

B 400 ff. schickt man sich an in die Schlacht zu gehen, ἄλλος δ' ἄλλφ ἔφεζε θεῶν ἀειγενετάων, εὐχόμενος θάνατόν τε φυγεῖν καὶ μῶλον "Αφηος, Agamemnon, der das Heer des besten Helden beraubt hat, und dem der falsche Traum doch wieder den Muth erhöht hat, schwankt zwischen Sorge und Hoffnung: nur Zeus kann die Hoffnung erfüllen (B 412 ff.). —  $\xi$  74 ist der Bettler Eumaios noch gleichgiltig, während des Tages hat er Interesse für ihn gewonnen, denn der Fremde scheint Odysseus wirklich gekannt und ihm nahe gestanden zu haben, er wagt es das beste (414) Thier zu schlachten, vielleicht nicht ohne Bedenken (vgl.  $\xi$  58 f. 80), aber die Sehnsucht nach seinem Herrn ist lebendiger denn je geworden, und es drängt ihn für seine Heimkehr zu beten ( $\xi$  423 f.), da ist das Opfer nothwendig. —  $\iota$  45 f. freut man sich der Beute und glaubt nichts befürchten zu dürfen:  $\mu$  343 ff. ent-

schliesst man sich in der Verzweiflung zu einem Schritt auf Leben und Tod und betet angstvollen Herzens (356). - Fügen wir andere Stellen hinzu. Odysseus ist mit einigen Gefährten in die Höhle des Kyklopen gedrungen, man wagt nicht Lämmer und Zicklein aus den Hürden zu nehmen (¿ 236), begnügt sich den Hunger mit Käse zu stillen, aber man zündet ein Feuer an, nur um von dem Käse den Göttern opfern zu können, ehe man selbst geniesst (¿ 231 ff.). — o 258 ff. tritt Telemachos die gefährliche Reise von Pylos an, er nimmt sich nicht die Zeit (o 209 f.) ein grösseres Opfer zu bringen, sondern spendet nur und verbrennt θύεα,1) er betet (o 258), und wenn irgend möglich begleitet und unterstützt man das Gebet durch eine Spende oder andere Opfergaben (vgl. z. B. & 761). Als er am Tage darauf glücklich in Ithaka landet, wird zwar ein reichlicheres Mahl eingenommen, aber von Opfern oder Spenden hören wir nichts (o 500), die Gefahr ist vorüber, und er bedarf göttlicher Hilfe für den Augenblick nicht.

Es ist also mit den Opfern nicht anders wie mit den Spenden, und was ich in dieser Ztschr. XXXIV 474 über diese gesagt habe,²) gilt genau so hier. οἶνον ἐχ δεπάων χαμάδις χέον οὐδέ τις ἔτλη πρὶν πιέειν, πρὶν λεῖψαι ὑπερμενέι Κρονίωνι heisst es H 480 f.; unter anderen Umständen trank man also auch ohne zu spenden. Die Furcht treibt zum Beten, fühlt man sich sicher, unterlässt man wie das Gebet so das Opfer.

Es ist merkwürdig und doch wohl in der menschlichen Natur begründet, dass später, als Niemand mehr so naiv war zu glauben, den Himmlischen durch Darbringung von Opfergaben einen sinnlichen Genuss zu bereiten, wie die homerische Zeit es doch glaubte, der Brauch, den Göttern einen Antheil zu verbrennen, viel strenger,

<sup>1)</sup> D. h. hier also doch wohl Brot oder was er sonst als Reisezehrung mitgenommen hat. Lehrs  $Arist.^3$  83 meint  $\Im isa$  bedeute hier nur Weinspende, und ihm sind andere, wie neuerdings z. B. auch Cauer in seinem Commentar zur Odyssee (o 222), gefolgt, mir scheint dies jedoch unmöglich. Durch  $\Im isa$ ,  $\lambda oi\beta \eta$  und  $\varkappa vio\eta$  stimmen die Menschen die Götter um, heisst es I 499, die  $\Im isa$  werden also von Spenden und den in Fett gehüllten  $\mu\eta\varrho ia$  unterschieden, es sind demnach unblutige Öpfergaben.  $\Im isa$  nimmt auch Hekabe mit, als sie sich in den Tempel der Athene begiebt (Z 270), und  $\Im isa$  wirft Patroklos auf Geheiss des Achilleus den Göttern in die Flamme des Herdes (I 219), die eigentliche Bedeutung des Wortes ist nur: das zu Verbrennende.

<sup>2)</sup> Ich trage zu meiner Erklärung des ἐπάρξασθαι δεπάεσσιν ,mit den Bechern die Weihegabe aus dem Mischkrug heraufnehmen oder -heben' Z 264 nach: μή μοι οἶνον ἄειρε.

vielleicht ganz regelmässig beobachtet wird, und das Ritual durchaus bestimmte Formen annimmt, wie wir auch für die Reihenfolge und das Mischungsverhältniss der Spenden feststehende Vorschriften finden. Zwar die Stücke Fleisches, die man zu den in doppelte Fettlagen gehüllten μῆρα legte (A 461. B 424. y 458 u. ö.), fehlen später, höchst wichtig aber ist das Ausgiessen des Blutes auf den Altar, was bei Homer noch nicht vorkommt, und auch andere Bräuche, wie das Besprengen des Opferthieres und der Anwesenden, lassen an dem weit stärkeren Hervortreten der Symbolik keinen Zweifel, und die verlangt unabänderliche Formen. Freilich geht es auch im Epos bei festlichen Opfern, die das Volk oder der Fürst darbringt, einmal wie alle Male zu, und die formelhafte Gleichmässigkeit der Schilderung (A 458 ff. B 421 ff. y 437 ff. μ 356 ff.) macht leicht den Eindruck des starr und unverbrüchlich Feststehenden, andere Beispiele aber zeigen Mannigfaltigkeit und Freiheit. Wir sahen Telemachos am Strande die θύεα (ο 261), Odysseus bei dem Kyklopen Käse verbrennen (¿ 231), viel auffallender und lehrreicher aber ist das umständlich geschilderte Opfer in der Hütte des Eumaios (§ 421 ff.). Der scheint sein eigenes Ritual zu haben, und wie er wird es jeder fromme Bauer gemacht haben. Von allen Gliedmaassen des noch unzerlegten Schweines schneidet er kleine Stückchen ab, hüllt sie in Fett, rollt sie in Brotteig ein (vgl. diese Ztschr. XXIX 282) und wirft sie ins Feuer. So genoss man auf dem Lande das Fleisch1) und so bot man es also auch den Göttern dar2); dann wird das Thier zerlegt, die grossen Stücke am Spiess gebraten, und das Fleisch in sieben Portionen getheilt, deren eine der Hausherr unter erneutem Gebet den Nymphen und Hermes weiht, und zuletzt giesst er auf die brennenden Weihestücke eine Spende.3) Wie Vieles weicht da von

ξ 76 f. οπτήσας δ' ἄρα πάντα φέρων παρέθηκ' 'Οδυσῆι θέρμ' αὐτοῖς ὀβελοῖσιν· ὁ δ' ἄλφιτα λευκὰ πάλυνεν. Vgl. Σ 260 und Benndorf Eranos Vindobon. 1893 S. 377f. Rohrbach Preuss. Jahrb. Bd. 89 (1897) S. 69.

<sup>2)</sup> Gewöhnlich werden die άλφιτα als Ersatz der οὐλοχύται erklärt. Dass das nicht richtig sein kann, lehrt schon der Vergleich mit μ 357. Das παλύνας schliesst ein προβάλλεσθαι, wie es für die οὐλοχύται wesentlich ist, aus.

<sup>3)</sup> Er spendet nicht für oder statt des Odysseus, wie Ameis und wie es scheint auch Cauer Anm. zu  $\gamma$  340 annehmen, sondern weil er als Hausherr das Opfer vollzieht, und die Spende auf die brennenden Opferstücke gehört. Der Vergleich mit  $\gamma$  45 ff. macht wahrscheinlich, dass nach Eumaios auch noch Odysseus in die Flamme des Herdes spendet.

dem sonst herrschenden Brauch ab, vor Allem das Opfer bereits gebratenen Fleisches! Aber auch der Edle macht es unter Umständen nicht viel anders. Achill schlachtet, als die Gesandten zu ihm kommen, nicht erst ein Thier (vgl.  $\Omega$  621 f.), es ist zu spät, und dass der Besuch, dessen Zweck er ahnt, sich zu lange ausdehne, mag ihm unerwünscht sein, es werden also vorhandene Fleischvorräthe benutzt und gebraten; dann als man sich zum Mahle setzt, erhält Patroklos den Auftrag  $\Im eolot \Im u$  und  $ev nvel \betaålle \Im nlag.$  Darunter werden auch gebratene Stücke zu verstehen sein, denn etwa nur Brot zu verbrennen, wenn man selber Fleisch ass, wäre ungehörig gewesen.

Es war also in homerischer Zeit weder jedes Schlachten eines Thieres für den Haushalt mit einem Opfer verbunden, noch opferte man den Göttern, um ihnen zu zeigen, wie man bei allen Genüssen ihrer eingedenk sei; man opferte, abgesehen von den grossen Festopfern, nur wenn man beten, d. h. für die homerischen Griechen, wenn man um etwas bitten wollte.

### Ένδορα.

In den Koischen Inschriften bei Paton und Hicks No. 37 (= v. Prott Leg. sacr. 5 p. 19 ff., Dittenberger Syll.2 616), No. 38 (= v. Prott No. 6, Dittenberger 617) und 40 (= v. Prott No. 8) begegnet uns zum ersten Mal das Wort ἔνδορα. Der Text lautet Dittenberger Syll. 616, 47 ff.: βους ὁ κριθείς θύεται Ζηνί [Πολιή]ι και ένδορα ένδέρεται έφ' έστιαν θύεται άλφίτων ήμίεκτον άρτο[ι δύ]ο έξ ήμιέκτου, ὁ άτερος τυ[ρ]ώδης, καὶ τὰ ένδορα· καὶ ἐπισπένδει ὁ ἱε[φεύς] τούτοις οίνου κρατήρας τρεῖς γέρη τοῦ βοὸς τῶι ἱερῆι δέρμα κ[αὶ σκέ]λος ἱερά ίαρεὺς παρέχει. Dann folgt eine durch ein Versehen des Steinmetzen entstandene, jedenfalls nicht grosse Lücke (Dittenberger II S. 406 A. 46) und darauf [τ]ε καὶ ήπατος ήμισυ καὶ κοιλίας ημίσυ]. Es schliessen sich an weitere Bestimmungen über die Antheile der Kultbeamten und anderer Personen, darunter χαλκέων καὶ κερα[μέω]ν έκατέροις τὸ κεφάλαιο[ν. τὰ δὲ ἄλλα κρέα τᾶς πόλιος. ταῖτα δὲ πάντα] ἀπ[οφέρ]ετα[ι] ἐκτὸς το[ῦ τεμένευς]. - Syll.2 617, 6 ff.: "Ηραι . . . δά[μ]αλις κριτά. . . . . ταύτας ἀποφορά· ἔνδορα ἐνδέρεται, καὶ θύ[εται] ἐπὶ τᾶι ἱστίαι έν τωι ναωι τὰ ένδορα καὶ έλατηρ έξ ημιέκτου [σπ]υρών τούτων οὖκ ἐκφορὰ ἐκ τοῦ ναοῦ. — v. Prott VIII B, 7: [ἔνδ]ορα ἐνδέρεται.

Schon der erste Herausgeber der Inschriften, Hicks, hatte in einer Anmerkung im Iourn. of Hell. Stud. IX 335 zur Erklärung des Ausdrucks ἔνδορα hingewiesen auf Hesych. u. ἔνδρατα· τὰ ἐνδερόμενα σύν τῆ κεφαλή καὶ τοῖς ποσί. Ausführlicher hat dann v. Prott a. a. O. S. 23 f. darüber gehandelt. Ebenfalls von der Glosse des Hesychios ausgehend bemerkt er: Zeus werde ausser den Opfern durch eine Art Mahl geehrt. Nachdem das Rind geschlachtet, würden die ἔνδορα wieder in das Fell eingewickelt, Kopf und Füsse hinzugethan, und dies Alles auf den Altar gelegt. Aehnlich ordne die Inschrift Dittenberger Syll. 379 (2. Aufl. 633, 9 f.) an, dem Men darzubringen δεξιον σχέλος και δοράν και κεφαλήν καὶ πόδας καὶ στηθύνιον. Auch erinnert er an Hom. Hymn. in Merc. 137, wo Hermes von den geschlachteten Rindern οὐλόποδ' ούλοχάρηνα πυρός κατεδάμνατ' άυτμη.') Hier aber würden die ἔνδορα nicht verbrannt, denn 616, 50 befinde sich unter den γέρη auch das Fell des Thieres, und 617, 10 werde verboten von den ενδορα etwas aus dem Tempel zu entfernen.2) επισπένδειν bedeute darnach nicht ,daraufgiessen', sondern dem Zeus werde vielmehr nach dem Mahle gleichsam ein Symposion bereitet. Etwas Aehnliches scheine Hes. Theog. 538 ff. und 556 f. zu Grunde zu liegen, wo Prometheus die Antheile für Götter und Menschen so ungleich scheidet. Dittenberger Syll.2 II S. 405 A. 44 lässt sich über die Erklärung des έπισπένδειν nicht aus, sonst citirt er bis auf die letzte Bemerkung, die er nur als eine Vermutung v. Protts erwähnt, seine Ausführungen zustimmend (,demonstravit Prott').

Die Beziehung auf Hesiod dürfen wir in der That gleich ausscheiden, denn da wird gerade das ins Fell gelegt, was nicht auf den Altar kommt, und gesagt, dass die Menschen noch heute in Folge jener Wahl des Zeus den Göttern die ὀστέα λευχά verbrennten. Aber auch gegen die anderen Erklärungen erheben sich schwere Bedenken. Hermes verbrennt Kopf und Füsse der Thiere: hier sollen sie wie die ἔνδορα und die Kuchen zur Speise dienen; Syll. 2633, 9 wird ausser Fell, Kopf und Füssen noch δεξιὸν σχέλος

Also Kopf und Füsse mit Haut und Haar verbrennt. S. Ludwich Ind. lect. Königsberg Som. 1891 S. 22.

Was allerdings nicht anders verstanden werden kann als: die Opfernden sollen sie im Tempel selbst verzehren.

καὶ στηθύνιον erwähnt; dem ἐπισπένδειν wird eine sehr gesuchte Bedeutung vindicirt, abweichend von der, die das Wort Z. 35 und 37 hat, und dem θύεται (617, 8 cf. 616, 47 f.) nicht minder ("non comburebantur"). Schliesslich aber sagen uns weder v. Prott noch die anderen Herausgeber, was wir uns unter den ἔνδορα zu denken haben.

Dass es Kopf und Füsse nicht sind, geht schon aus Hesychios selbst hervor: ἔνδρατα, heisst es, ist das was ins Fell gelegt wird nebst dem Kopf und den Füssen. Diese also werden nicht mit eingewickelt. Es ist schwer zu glauben, dass sie nur deshalb mit zu den ἔνδρατα gerechnet werden, weil sie im Fell bleiben, also nicht abgehäutet werden 1); findet die Ceremonie des evdeger überhaupt statt, so müssen sie dabei auch eine Rolle gespielt haben. Stellen wir uns vor, dass irgend welche Fleischtheile in das Fell, Kopf und Füsse aber dazu gelegt wurden, so liegt der Gedanke am nächsten, man habe auf diese Weise dem Thier, dem die besten und meisten Stücke doch schon entnommen waren, trotzdem noch einmal den Schein der Vollständigkeit geben wollen.2) Darnach die ἔνδορα aus dem Fell zu nehmen und nur sie und die Kuchen in den Tempel zu bringen, hätte wohl keinen Sinn, man begreift nicht, wozu dann überhaupt die Ceremonie; es wird anzunehmen sein, dass man in der That alles zunächst an den Altar brachte, um scheinbar dem Gotte das ganze Thier darzubringen, dass man dann aber Fell, Kopf und Füsse wieder fortnahm. Denn das τούτων ούχ έχφορά kann sich nur auf die ἔνδορα und die Kuchen beziehen, wie die Thatsache, dass sich das Fell des Thieres unter den yépn befindet (617, 8), beweist, und ebenso, dass 616, 55 (wo das ἀποφέρειν nicht verboten wird) das κεφάλαιον ebenfalls als γέρας fortgegeben wird. Wie selten die Ceremonie übrigens war, geht nicht nur daraus hervor, dass wir ausser durch die Glosse des Hesychios und den Koischen Opferkalender weder in der Litteratur noch in den Inschriften je davon erfahren, sondern auch daraus, dass auf den Steinen mehrmals von Kopf und Füssen des Opferthieres die Rede ist, ohne dass doch das ένδέρειν erwähnt wird.

So Hymn. in Merc. 137. Hicks Journ. of Hell. Stud. IX 335 bemerkt, man schneide noch heute in Griechenland einem geschlachteten Lamme zuerst Kopf und Füsse ab und häute es dann erst ab.

Man mag sich dabei des Buphonienbrauches erinnern, wo die Haut des Opferrindes ausgestopft wird.

Wir müssen nun sehen, was uns diese Beispiele über die Verwendung von Kopf und Füssen der Thiere lehren, und zweitens untersuchen, ob θύεται έπὶ τᾶι ἱστίαι ἐν τῶι ναῶι wirklich die Bedeutung in ara ponitur, die v. Prott nach der vermeintlichen Analogie von Syll.2 633, 10 ff. annimmt, haben kann, und dürfen einen kleinen Umweg nicht scheuen.

Syll. 602 aus lasos lautet: ὁ ໂερεύς τοῦ Διὸς . . . λαμβανέτω των θυομένων . . . καὶ κεφαλήν καὶ πόδας [καί] σπλ[άγχνων] τέταρτομ μέρος. — Syll.<sup>2</sup> 641, 44 f. aus Halikarnass: τας δὲ κεφαλάς καὶ τοὺς πόδας αὐτοὶ (sc. οἱ ἐπιμήνιοι) ἐχόντων, τὰ δὲ κωιδια πωλούντων έν τῶι θιάσωι. - Dazu kommt Syll. 2 598, 65, wiederum aus Kos: ἱε[q]είων κεφαλάν [καὶ . . . . κ]αὶ δραχμάς κτλ., wo offenbar auch πόδας zu ergänzen ist. -Der Kopf allein endlich wird erwähnt in einer Karischen Inschrift Bull. de corr. hell. 1898 S. 378: ἀφ[αιρ]οῦντες ἐαυτοῖς τ[ά]ς τε κεφαλάς και [τὰ] (ἐ)νδόσθια. — Nirgends ἔνδορα, wie umgekehrt Syll.2 616 und 617 nichts von Kopf und Füssen. Trotzdem ist es ausgeschlossen, die ἔνδρατα des Hesychios, die er selbst mit ἐνδερόμενα umschreibt, für etwas Anderes als die ἔνδορα der Koischen Inschriften zu halten, und ebensowenig dürfen wir die Angabe σὺν τῆ κεφαλή καὶ τοῖς ποσί unberücksichtigt lassen, auch wenn sie über die Bedeutung des Brauches noch nicht aufklärt. Aber wir constatiren: Syll.2 602 und sicherlich auch 598 fallen Kopf und Füsse den Priestern als Antheil zu, 641 den ἐπιμήνιοι, desgleichen in der zuletzt angeführten Inschrift der Kopf Priestern oder anderen Kultbeamten.

Anders scheint in der That auf den ersten Blick die Sache Syll.2 633 (aus Laurion) zu liegen. Da heisst es Z. 9 ff.: παρέχειν δὲ καὶ τῶι θεῶι τὸ καθήκον, δεξιὸν σκέλος καὶ δοράν καὶ κεφαλήν καὶ πόδας καὶ στηθύνιον καὶ έλαιον ἐπὶ βωμὸν καὶ λύχνον καὶ σχίζας καὶ σπονδήν (cf. Z. 22 ff.). Den ausländischen Kult des Men Tyrannos hat ein aus Asien stammender Sclave gestiftet, und die von ihm verfasste Urkunde regelt ihn ziemlich willkurlich. τωι θεωι παρέχειν bedeutet hier nichts anderes als: ,die Opfernden haben zu liefern zu Gunsten des Heiligthums'. Nach den zuletzt angeführten Inschriften wird man zu der Annahme geneigt sein, dem Vorsteher, ohne Zweifel also dem Stifter des Heiligthums selbst, fielen die genannten Dinge zu, die ausser den gewöhnlichen Priesterantheilen aus den zu jedem Opfer erforderlichen Requisiten bestehn, denkbar aber wäre es auch, dass sie für Rechnung der Tempelkasse verkauft wurden. Bestimmt doch eine Pergamenische Inschrift Syll.2 566, 10 ff. των εἰς τὸν [3ησ αυρόν (der Athene Nikephoros) έμβαλλομένων ευ χαριστηρί ων [σ]κέλος δεξιον και δέρμα (cf. Z. 28 f.). Jedenfalls steht fest, dem Gotte wurden sie nicht geopfert; das beweist schon das eine Wort dogar. Aber es kommen andere Inschriften hinzu, wo das τωι θεωι παρέχειν oder διδόναι mehr Schwierigkeiten macht. Syll.2 617, 24 ff. lesen wir [9ύ]στρα δίδοται ται θεωι έλαί[ου] τέτορες ποτυλέαι, οίνου τε[τ]άρτα, πρόχοι καιναί δύο καὶ κύλ[εκες] καιναὶ τρεῖς. Auch hier handelt es sich also um Zuthaten und sonstige Erfordernisse zum Opfer. Wer sie liefert, wird nicht gesagt, doch dürfen wir wohl annehmen die Gemeinde, wie denn in einem anderen Theile des Koischen Opferkalenders (v. Prott VIII B, 11 S. 29) erhalten ist: [θί]στρα ά πόλις πα-[φέχει]. Darnach hat v. Prott VII 11 - und ihm folgt Dittenberger Syll. 618, 11 - ergänzt: τωι δε [θεωι ί]ερα δίδοται πριθάν τρία τμέδιμνα και σπυ[ο]ων τρείς τεταρτής, και μέλιτος τέτορες ποτυλ[έ]αι, καὶ τυροὶ όίεοι δυώδεκα, καὶ ἰπνὸς καινός. καί φρ[υγά]νων άχθος, καί ξυλέων άχθος, καί οίνου τρία ήμίχοα, während Paton-Hicks No. 39 und Bechtel Dialectinschr. III 3638 ίαρει vermuthen. Zwar die Begründung Dittenbergers H S. 410 A. 13: ware lagel richtig, necessario yégn dicendum fuit', werden wir nicht gelten lassen, denn γέρη bedeutet nur Theile des Opferthieres (auch Syll.2 566, 20), aber ausser der Analogie von 617, 24 spricht auch Clins. III 330, 181 für θεωι: ὁ ἐπιμηνιείων . . παρέξει δὲ καὶ στεφά[νο]ς') τοῖς θεοῖς καὶ τὰ λοιπὰ τὰ ποτὶ τὰν θυσί[αν π]άντα. Darnach werden wir auch kein Bedenken tragen in der Magnesischen Inschrift Kern 99 = Dittenberger Syll.2 554, 10 f. zu schreiben: λήψεται (sc. ὁ ἱερεύς) δ[ε τῶν θυομένων²) έ]ν τῶι τεμένει άφ' έχάστου ίερείου σχέλος χα[ὶ τῶν διδομένων τ]ωι θεωι τὰ τρίτη μέρη, nicht καιομένων, wie Dittenberger will.3)

Cf. Z. 188 und Syll.<sup>2</sup> 734, 55. Dadurch wird die Richtigkeit der von Dittenberger Syll.<sup>2</sup> 616, 37 acceptirten Ergänzung v. Protts στέ[μμα] bestätigt; Paton-Hicks No. 37 und Bechtel III 3636 geben στέ[αρ].

Kern und Dittenberger ergänzen τεθυμένων. Nach Syll.<sup>2</sup> 566, 27.
 589, 29. 591, 10. 602, 2 u. s. w. (cf. Syll.<sup>2</sup> III S. 212) halte ich θυομένων für wahrscheinlicher.

Syll.<sup>2</sup> II S. 249 A. 8: ,ex eis visceribus, quae deo cremantur, priusquam in aram imponantur tertia cuiusque pars desecta sacerdoti cedit. τ

q

Die Abschweifung hat uns gelehrt, dass das κεφαλήν καὶ πόδας Syll.2 633, 11 durchaus nicht vereinzelt steht, und das Vorkommen dieser beiden Stücke nebeneinander noch nicht auf Erδορα schliessen lässt, wie auch, dass τῷ θεῷ διδόναι oder παρέχειν weder 633, 10 noch sonst irgendwo so viel wie θύειν ist, und wenn es ,auf den Altar legen' bedeuten sollte,1) damit diese Bedeutung auch für Gier nicht erwiesen wäre, und wir kommen jetzt auf die Worte ένδορα ένδέρεται καὶ θύεται έπὶ ται ίστίαι er rat vant zurück.

Θύειν heisst hier wie überall ,opfern', d. i. den Göttern ihren Antheil verbrennen, das übrige den Festtheilnehmern zum Verzehren geben, sei es an Ort und Stelle wie Syll.2 617, sei es zu Hause wie 616.2)

Wird ein Thier geopfert, so bereitet man zuerst die σπλάγχνα zu, schon während das Fleisch zerlegt wird, und verbrennt davon

θεφ καίειν wird man überhaupt nicht sagen können. Syll.28, 17 handelt es sich um ein Schwuropfer, wo es nur auf die Vernichtung des Opfers ankommt, das man der Gottheit nicht darbieten darf, da ein Fluch auf ihm ruht. Vgl. Griech. Kultusaltt.2 122 f. - Leider wissen wir noch immer nicht recht, was isoá und [9ú]oroa bedeuten. Vgl. v. Prott a. a. O. S. 22, Stengel Wochenschrift f. klass. Phil. 1896 S. 687, Dittenberger Syll. II S. 408 A. 16, III S. 216 u. ίερά. [θύ]στρα findet sich bis jetzt nur im Koischen Opferkalender, ίερά ist vieldeutig, wie z. B. wiederum das Testament der Epikteta (Clins. III 330) zeigt, wo wir in dem schon citirten Passus Z. 177 ff. lesen: θνέτω . . ταῖς [Μο]ύσαις ίερεῖον καὶ ίερὰ έλλύτας . . πέντε . . . ἀπὸ δὲ τούτων καρπώσει τοις θεο[ις τ]ά τε έκ του ιερείου νενομισμένα ιερά και έ[λλύ]ταν (also einen von den fünf) . . ., und 198: ὁ δὲ ἀρτυτής διελεῖ τὰ ἱερὰ τοῖε παρούσι. Die anderen Inschriften mit der ebenfalls aus Kos stammenden Syll.2 734, 51 ff. vergleichend möchte ich annehmen, dass die iega vorzugsweise in Kuchen bestanden: είσαγώγιον δὲ διδότω ώι κα γένηται παιδίον . . . χοῖοον, ίερά, λιβανωτόν, σπονδάν, στέφανον. Es wäre sehr auffallend, wenn hier das Gebäck fehlen sollte.

<sup>1)</sup> Was ich bezweifle, wir wurden die τράπεζα statt der ίστία erwarten. Vgl. Syll.2 645, 6. 10 auch 633, 20.

<sup>2) ,</sup>Ganz verbrennen' heisst καρποίν, und das lesen wir denn auch in unseren Inschriften, wo es am Platze ist: 616, 34. 36. Cf. καυτόν 616, 31 und 618, 11, προκαυτεύεται 617, 13. Bei der Gelegenheit sei darauf aufmerksam gemacht, dass 616, 34 [x]αρπώντι τομ μέγ χοί[gov] καὶ τὰ σπλάγχνα έπὶ τοῦ βωμοῦ uns beweist, dass bei allen Holokausta das getödtete Thier nicht sofort mit Haut und Haar verbrannt wurde, sondern die σπλάγχνα vorher herausgenommen wurden, ein Verfahren, das ich für die apayea (die stets Holokausta sind) aus Eur. Suppl. 1205 und Verg. Aen. XII 214 f. schon geschlossen hatte (s. diese Ztschr. XXV 322, XXVI 160).

natürlich auch den Göttern, indem man dabei Spenden giesst. Recht deutlich geht dies Verfahren aus Od. y 9, 40, 66, Il. B 425 ff., Od. µ 363 hervor, und in späterer Zeit bleibt es ebenso, wie wir, um nur einiges zu nennen, aus Aristoph. pax 1102 ff. Menand. bei Kock III S. 82 Fr. 292 (= Athen. XIV 659 D f.) ersehen. Aristoph. Plut. 1130 klagt Hermes σπλάγχνων τε θερμάν ων έγω κατήσθιον, wozu die Scholien bemerken: των έγκάτων . . . ήνίκα γάρ έξηγον ταύτα τοῦ ໂερείου παραυτίκα αὐτοῦ έθυον (Vgl. Athenion bei Kock Fr. com. III S. 370). Da der Ritus feststand, werden Bestimmungen über das Opfern der σπλάγχνα gewöhnlich nicht weiter getroffen, nur was die Priester etwa davon erhalten sollten, wird ofters gesagt (z. B. Syll.2 599. 601. 602. 641): unser selten ausführlicher Opferkalender enthält auch darüber Anordnungen. Was nun die ἔνδορα anbetrifft, so bemerken wir zunächst, dass sie nicht auf dem Brandopferaltar vor dem Tempel (βωμός) geopfert werden sollen, wie das einleitende holokaustische Sühnopfer und die den Göttern geweihten Fleischstücke und Knochen, sondern auf dem Opferherd im Innern des Gebäudes. Das kann nur mit Theilen geschehen, deren Zubereitung weder grosse Feuerentwickelung noch lange Zeit erfordert, also porösen Stücken, die bald gar werden. Vergleichen wir ferner die begleitenden Umstände bei dem Opfer der σπλάγχνα auf dem Altar und der έντερα (offenbar der ungeniessbaren Theile) neben demselben, wie wir sie 616, 34 ff. haben: καρπώντι . . . τὰ σπλάγχνα ἐπὶ τοῦ βωμοῦ ἐπι[σπένδ]οντες μελίκρατον1) . . . [[ερεύς] δὲ τοῖς ἐντέροις ἐπιθυέ[τω θύ]η καὶ [τοὺς] φθόιας καὶ σπονδά[ν ἄοινον]") καὶ κεκραμέναν3) mit der Schilderung 616, 47 ff., wo ebenfalls

Zu einem Holokauston gehören weinlose Spenden. Vgl. CIA. III 77, 6 und mehr in meinen Kultusaltt.<sup>2</sup> 94. 111.

<sup>2)</sup> So hat v. Prott auf meinen Vorschlag ergänzt und Dittenberger hat beigestimmt. Prott hat später (Bursians Jahresb. 1899 S. 84) sich zu dem Vorschlag von Paton-Hicks ἄκρατον bekannt. Es kommen ausser bei Eidopfern, wo sie Regel sind, auch bei Todtenopfern (Eur. El. 511. Luk. De luct. 19. Vgl. Gr. Kultusaltt.² 132) und wahrscheinlich auch bei Sühnopfern Spenden ungemischten Weines vor; so mag gerade hier zwischen Sühn- und Speiseopfer eine σπονδή ἄκρατος am Platze sein. Was ich in dies. Ztschr. XVII 329 ff. über die Weinspenden bei Speiseopfern gesagt habe, wird dadurch nicht berührt, im Gegentheil durch die κεκραμένη bestätigt. S. auch Apoll. Rhod. I 516. 1185. IV 1128. 1187.

Das ἐπιθύειν leitet bereits das Opfer für Zeus Polieus ein (Z. 37 f. Vgl. Syll.<sup>2</sup> II S. 403 A. 16), da muss auch Wein gespendet werden.

daneben Kuchen geopfert und ungewöhnlich reichliche Spenden gegossen werden: ἔνδορα ἐνδέρεται· ἐφ' ἐστίαν θύεται άλφίτων ημίεκτον ἄρτο[ι δύ]ο . . . καὶ τὰ ἔνδορα, καὶ ἐπισπένδει δ [ε[ρεύς] τούτοις οίνου πρατήρας τρείς, nehmen wir hinzu, dass erst nach diesen Bestimmungen die Anordnungen über die Verwendung des Fleisches folgen, was also darauf hinweist, dass das Opfer der ἔνδορα dem Verbrennen der Θεομοιρία auf dem βωμός voranging, so werden wir nicht daran zweiseln können: ἔνδορα sind σπλάγχνα.1)

Berlin.

PAUL STENGEL.

<sup>1)</sup> Dass wir von der Verwendung der omlayzva Syll.2 617 (im Gegensatz zu 616, 52) nichts weiter hören, kann sich daraus erklären, dass die Erdoga hier im Tempel verzehrt werden müssen, und das würde dann die Richtigkeit unserer Identification der ενδορα und σπλάγχνα bestätigen; aber man wird vorsichtig sein müssen: 617 ist überhaupt viel kürzer gesasst (vgl. Z. 13 gegenüber 616, 31 ff.), und auch von einer Fleischvertheilung wird nichts weiter gesagt, als dass der Priester ein oxidos erhalten soll. Freilich konnte von der Färse für 50 Drachmen (617, 7) ja auch nicht so viel fortgegeben werden, wie von dem mit solchem Aufwand beschafften Prachtochsen für Zeus, wenn zum Mahle genug übrig bleiben sollte.

# DAS GRUENDUNGSDATUM VON KONSTANTINOPEL.

Am 11. Mai des Jahres 330, einem Montag, wurde die neue Reichshauptstadt am Bosporos eingeweiht - dieses Datum steht durch das Zeugniss der Chronisten und Historiker fest. Viele Jahrhunderte hindurch wurden an diesem Tag nach der Weisung Constantins die γενέθλια der Stadt gefeiert. Kein Wunder, dass viele Autoren den 11. Mai 330 kurzweg als das Gründungsdatum Konstantinopels bezeichnen, so Philostorgios,') Hesychios, Malalas, Zonaras, Glykas, Leo Grammatikos und andere. Doch überliefern uns manche Schriftsteller auch Angaben über den Beginn der Stadtgründung; leider widersprechen diese einander sehr oder scheinen es wenigstens zu thun, und die Versuche der Gelehrten, aus ihnen das richtige Datum zu eruiren, sind gescheitert. Sie mussten scheitern, da man alle Angaben unter einen Hut bringen wollte.2) Neuerdings hat nun Seeck in der Zeitschrift für Rechtsgeschichte (roman. Abth.) 1889 S. 196 f. über unsere Frage gehandelt. Er führt zunächst die zwei ältesten Gewährsmänner, die wir für die Grundungszeit besitzen, an. Themistios sagt in seiner Rede an Constantius (p. 69, 25 Dind.): βασιλεί δὲ εἰχότως συναυξάνεται πόλις ή της βασιλείας ήλικιῶτις πυνθάνομαι γάρ ώς καί ημφίασεν όμου ό γεννήτως τό τε άστυ τῷ κύκλω καὶ τὸν υίέα

<sup>1)</sup> Bei Photios steht allerdings das 28. Regierungsjahr; dass ursprünglich aber im Text des Philostorgios das 25. Jahr angegeben war, zeigen die von Franchi de'Cavalieri publicirten Auszüge aus der Kirchengeschichte; s. Studie documenti di storia e diritto 18 (1897) p. 97.

<sup>2)</sup> Am Ausführlichsten haben hierüber gehandelt Pagius Critica in universos annales Baronii 1727 I p. 401 sqq., der den 4. November 325 als Gründungstag annimmt, und Tillemont Histoire des empereurs IV 653 sqq., der zwischen dem 26. November 328 und 329 schwankt. Schiller und Benjamin (bei Pauly-Wissowa) setzen den 26. November 326, Hertzberg den 4. November 328 an.

τη άλουργίδι. Da Constantius den Purpur am 8. November 324 empfangen hat, so fällt nach Themistios der Mauerbau in diese Zeit. Iulian dagegen sagt von Constantin (or. 1 p. 9, 17 Hertl.): πόλιν τε ἐπώνυμον αύτοῦ κατέστησεν ἐν οὐδὲ ὅλοις ἔτεσι δέκα. Mögen wir nun als Endpunkt der Bauthätigkeit des Kaisers das Jahr 330 oder mit Seeck das Todesjahr 337 annehmen, in beiden Fällen befindet sich die Nachricht mit der des Themistios in Widerspruch. Seeck erklärt diesen wohl richtig daraus, dass Themistios nur auf eine Erneuerung der Mauern des alten Byzanz anspiele; an die Verlegung seiner Residenz brauche Constantin 324 noch nicht gedacht zu haben. Wenn nun so gut unterrichtete Leute so verschiedener Ansicht darüber sein konnten, was als die eigentliche Grundung Konstantinopels zu betrachten sei, so folge - schliesst Seeck - daraus mit voller Sicherheit, dass ein feierlicher Gründungsact, der jede Zweideutigkeit ausschliessen musste, überhaupt nicht stattgefunden habe. Die Nachrichten aller anderen Autoren schiebt Seeck bei Seite: die Consularia Constantinopolitana hätten keinen Gründungsact erwähnt; diesem Sachverhalt gegenüber könnten die späteren Nachrichten gar nicht in Betracht kommen.

Seeck hat richtig erkannt, dass sich die verschiedenen Notizen nicht auf ein Datum vereinigen lassen; seinen weiteren Folgerungen vermag ich jedoch nicht zuzustimmen. Es wird sich, wie ich glaube, wohl verlohnen, alle Stellen, die von einem Gründungsdatum sprechen, nochmals einer Prüfung zu unterziehen.

Das Chronicon paschale p. 527 berichtet unter dem ersten Jahr der 277. Olympiade, unter dem Consulat des Ianuarius und Iustus (328 n. Chr.) Folgendes: Επὶ τῶν προκειμένων ὑπάτων Κωνσταντίνος ὁ ἀσίδιμος βασιλεύς ἀπὸ Ῥώμης έλθων καὶ διάγων εν Νικομηδεία μητροπόλει της Βιθυνίας ποιήσας πρόχεσσα ἐπὶ πολύν χρόνον ἐν τῷ Βυζαντίῳ ἀνενέωσεν τὸ πρώτον τεῖχος τῆς Βύζου πόλεως ποιήσας καὶ προσθήκας τῷ αὐτῷ τείχει οὐκ όλίγας καί συνήψεν τῷ παλαιῷ τείχει τῆς πόλεως. Seeck meint, dass diese Stelle nicht auf die Consularia Constantinopolitana zurückgehe. Dem Wortlaut nach allerdings nicht: denn dieser ist zum grössten Theil aus Malalas genommen, welcher, wie oben erwähnt, zu den Schriftstellern gehört, die summarisch alles auf die Stadtgründung Bezügliche unter dem Jahre 330 erwähnen. Er schreibt p. 319, 20: ἐπὶ τῆς αὐτοῦ βασιλείας ἐνεκαινίσθη τό ποτε Bu-Hermes XXXVI.

ζάντιον έπὶ τῆς ὑπατείας Γαλλιανοῦ καὶ Συμμάχου (= 330), τοῦ αὐτοῦ δὲ βασιλέως Κωνσταντίνου ποιήσαντος πρόκεσσον έπὶ πολύν χρόνον, ἀπὸ Ῥώμης ἐλθόντος ἐν τῷ Βυζαντίῳ. ὅστις καὶ τὸ πρώην τεῖχος τῆς αὐτῆς πόλεως άνενέωσε τοῦ Βύζου καὶ προσθείς ἄλλο διάστημα πολύ τῷ τείχει καὶ συνάψας τῷ παλαις τείχει της αὐτης πόλεως κτλ. Es folgen noch nähere Details, die das Chronicon paschale ebenfalls im Jahre 328 übernommen hat. Was sich von p. 321, 16 an daran anschliesst, hat der Paschalchronist jedoch erst zum Jahre 330 bei der Erzählung der Einweihung ausgeschrieben. Wie kommt es nun, dass er die zusammenhängende Partie des Malalas zerrissen und auf zwei Jahre vertheilt hat? Die Erklärung kann meines Erachtens nur die sein: die Consularia Constantinopolitana, welche bekanntlich das Gerüste der Paschalchronik bilden, haben, wie sie zum Jahre 330 die Einweihung berichten, zum Jahre 328 eine kurze Notiz über die Gründung der Mauern gegeben. Dem gegenüber scheinen mir die Bedenken, die Seeck gegen eine Herleitung des Datums aus den Consularsasten geltend macht, nicht schwer genug zu wiegen. Der Inhalt der Nachricht ist ausserdem keineswegs unwahrscheinlich. Dass Constantin im Jahre 328 sich in Nikomedien aufhielt, ist auch anderweitig bezeugt, s. Seeck Ztschr. f. Rechtsgeschichte a. O. S. 238. Eine Bestätigung des Datums aber bietet eine Stelle der Πάτρια Κωνσταντινουπόλεως, die schon von Scaliger und anderen herangezogen wurde. Sie steht im Kodinos ed. Bekker p. 17, 5 = Anonymus Banduri (Imperium Orientale I) p. 3. In den Ausgaben, namentlich in der Bauduris, ist der Text jämmerlich entstellt; nach meiner Vergleichung der Handschriften, durch die z. Th. die Conjecturen Scaligers bestätigt werden, lautet sie folgendermaassen:

Χρη δὲ εἰδέναι, ὅτι τῷ εωλζ ἔτει τοῦ κόσμου, τῷ τρίτῳ μηνὶ τῆς δευτέρας ἐπινεμήσεως, τῆ εἰκοστῆ ἕκτη τοῦ Νοεμ-

Handschriften: Monac. 218 saec. XI/XII (= I), Vindob, hist. gr. 37 (= A1), Paris. 1782 (= A2), Anonym. Banduri (= C), Par. suppl. gr. 690 (= M); eine spätere Redaction enthalten Vatic. 167 (= B), Par. suppl. gr. 657 (= G). Ueber das Verhältniss dieser Handschriften vgl. meine Beiträge zur Textgeschichte der Πάτρια Κωνσταντινουπόλεως, München 1895. 1 εωνζ Α1, εων CM 2 Für τῆς δεντέρας έπιν. hat G τῆς πρώτης έπιν., Α1 σεπτεμβρίω έπιν., CM νοεμβρίω έπίν. τῆ είκ. έκτη τοῦ Ν. μηνὸς hat nur I, τῆ είκοστῆ έκτη (ἔκτη οπ. G) τοῦ Σεπτεμβρίου μηνός BG, τῆς κατὰ τὸν (wohl verdorben aus κς) Νοέμβριον μῆνα Α1Α2CM

βρίου μηνός, ημέρα τετάρτη, όντος τοῦ ήλίου εἰς τὸ τοῦ Τοξότου ζῷδον (ὡροσκόπει δὲ Καρκῖνος), τὸ πρῶτον ἔτος τῆς
σξε όλυμπιάδος ἐπήξαντο τοὺς θεμελίους τῶν δυτικῶν τειχῶν ὁ
τῆς Κωνσταντινουπόλεως. Καὶ ιθ μησὶ τό τε χερσαῖον καὶ
παράλιον τεῖχος μετὰ καὶ πλείστων οἰκοδομημάτων τῶν ἐν
τῆ πόλει δομηθέντων ἀπαρτίσαντες, τῆ ἑνδεκάτη τοῦ Μαΐου
μηνὸς τὰ ἐγκαίνια τῆς πόλεως γεγόνασι καὶ προσηγορεύθη
ἡ πόλις Κωνσταντινουπόλις.

5 σξε haben alle Handschriften; διακοσιοστής έβδομηκοστής έκτης ist nur Conjectur von Banduri 6 καὶ ιθ κτλ. bis zum Schlusse fehlt in I έν ἐννέα μησὶ ΒG, ιθ ήμισυ CM.

Die Stelle trägt den Stempel der Urkundlichkeit und sieht keineswegs wie eine 'byzantinische Fabelei' aus. Dass der November der dritte Monat einer Indiction ist und in diesem Monat die Sonne im Zeichen des Schützen steht, ist richtig, ebenso dass im J. d. W. 5837 = 328/9 n. Chr. die zweite Indiction war, und dass vom 26. November 328 bis zum 11. Mai 330 19 Monate verflossen. Falsch ist nur die Angabe des Wochentags: es muss τρίτη (Dienstag) statt τετάρτη (Mittwoch) heissen, und ebenso ist die Olympiadenziffer verdorben. Richtig wäre statt 265, 1 zu lesen 276, 4; doch ist es wahrscheinlicher, dass wir die nämliche ungenaue Zahl wiederherstellen müssen, wie sie der Paschalchronist bietet, also 277, 1; demnach ist σξε aus σοζ verdorben. Die Stelle bestätigt und ergänzt in erwünschter Weise die Angaben des Chronicon Paschale. Dass Astronomen bei der Gründung mitgewirkt haben, ist für die Anschauungsweise Constantins sehr charakteristisch; auch eine Notiz des Lydus weist auf abergläubische Gebräuche bei diesem Act hin (De mensibus p. 65 sq. Wuensch: δ δὲ Πραιτεξτάτος δ ίεροφάντης, ὁ Σωπάτοω τε τῷ τελεστῆ καὶ Κωνσταντίνω τῷ αὐτοχράτορι συλλαβών ἐπὶ τῷ πολισμῷ τῆς είδαίμονος ταύτης πόλεως . .); und bei der Einweihung im Jahre 330 hat ein Astronom, den Zonaras XIII 3 (vol. III 180 Dind.) und Cedren. 1 497 Bonn, sowie einige in Handschriften zerstreute Notizen1)

221

<sup>1)</sup> Cod. Vatic. 191 f.  $397^{\epsilon}$  (nach freundlicher Mittheilung von Karl Konrad Müller): τὸ γενέθλιον τῆς χωνσταντινουπόλεως νέας Ῥώμης γεγονὸς περὶ έτος ἀπὸ κτίσεως κόσμου  $\overline{\epsilon}$ ωλη ἡμέρα δευτέρα μαίου μηνὸς ένδεκάτη, αρα δευτέρα λεπτών  $\overline{\kappa}$ ς έποίησε δὲ τοῦτο ὁ πάνσοφος οἶάλης οἱ δὲ χρόνος ταίτης  $\overline{Y}_{45}$  (schreibe  $\overline{X}_{45}$ ). Aehnlich cod. Vat. 1119 f. 1°, cod. Marc. 324

fälschlich Valens nennen, das Horoskop gestellt. Nur ein Umstand würde gegen die Zuverlässigkeit der Stelle aus den Πάτρια und der Osterchronik sprechen, wenn nämlich Constantin wirklich, wie Seeck annimmt, in der zweiten Hälfte des Jahres 328 in Trier gewesen wäre. Allein Seeck stellt es selbst (S. 195) als unsicher hin, ob wir hier dem Codex Theodosianus, welcher das Gesetz vom 29. December 328 aus Trier datirt, trauen dürfen, und spricht nur davon, dass in diesem Jahr die Möglichkeit einer Anwesenheit des Kaisers in Trier nicht ausgeschlossen sei (S. 239). Nach meiner Ansicht ist sie ausgeschlossen; denn die besprochenen Stellen der Πάτρια und des Chronicon Paschale machen einen glaubwürdigeren Eindruck, als das für die Zeit nach 316 ganz vereinzelt stehende Datum des Codex Theodosianus.

Mit dem 26. November 328 können wir nun ohne Bedenken die eingangs erwähnte Nachricht Julians in Einklang bringen. Von der feierlichen Grundsteinlegung des erweiterten Mauerrings bis zum Tode Constantins (22. Mai 337) verslossen etwas über 8½ Jahre: diesen Zeitraum konnte ein Rhetor wohl "nicht ganz zehn Jahre" nennen.

Ganz verschieden von der bisher betrachteten Ueberlieferung ist die, wonach die Gründung in das 20. Regierungsjahr Constantins fallen soll, also Juli 325—326. Theophanes¹) erwähnt unter diesem Jahr die Feier der Vicennalien, welche, wie wir wissen, am 25. Juli 325 in Nikomedien stattfand. Unter demselben Jahr sagt er p. 22, 13: τούτφ τῷ ἔτει τὸ Βυζάντιον ἤοξατο κτίζεσθαι, was dann p. 23, 22 durch die Erzählung des Traumgesichts noch näher ausgeführt wird. Im 25. Jahr wird die Umnennung der Stadt, die Einsetzung des Senats u. s. w. berichtet. Mit diesem Ansatz des Theophanes stimmt eine Stelle des Kirchenhistorikers Sokrates I 16: Ἐπιτελέσας οὖν δημοτελῆ τῆς εἰκοσαετηρίδος αὐτοῦ ἐορτὴν εὐθέως περὶ τὸ ἀνορθοῦν τὰς ἐκκλησίας ἐσπούσδαζεν ἐποίει τε τοῦτο κατὰ τὰς ἄλλας πόλεις καὶ ἐν τῆ αὐτοῦ ἐπωνύμφ, ῆν Βυζάντιον καλούμενον τὸ πρότερον ηὕξησε

<sup>(</sup>Catal. codd. astrolog. II p. 14) und wohl auch sonst. Vgl. auch Du Cange zur Stelle des Zonaras. Unter Valens scheint der im 2, Jahrhundert lebende Vettius Valens gemeint zu sein.

Es ist ein Irrthum de Boors, wenn er im Index unter Κωνσταντίνος und Κωνσταντινουπόλις den Theophanes die Gründung ins 13. Regierungsjahr setzen lässt.

τείχη μεγάλα περιβαλών και διαφόροις κοσμήσας οἰκοδομήμασιν. In das 20. Regierungsjahr wird die Gründung auch von Theodosios Melitenos p. 62 sq. Tafel, wohl im Anschluss an Theophanes, gesetzt.1) Und in dieselbe Zeit führt uns eine Stelle in der Paschalchronik p. 517, 21, wo es nach Besiegung des Licinius (324) heisst: καὶ ούτω μονοχράτως γενόμενος Κωνσταντίνος έχτισε τὸ Βυζάντιον. Mit dem Jahr 325 konnen wir ferner die Nachricht des Themistios (s. oben S. 336 f.) vereinigen; wir müssen nur bedenken, dass es dem Rhetor mehr um ein Wortspiel mit άμφιάζειν, als um eine genaue historische Angabe zu thun war.

Dass, wie Sokrates sagt, gleich damals die Stadt Konstantinopel genannt wurde, ist entschieden falsch; aber soviel dürfen wir aus den eben angeführten Stellen schliessen, dass Constantin nicht zu lange nach der Besiegung des Licinius und der Erhebung seines Sohnes Constantius zum Caesar, um die Zeit der Vicennalien also sicher noch im Jahre 325 - in Byzanz eine grössere Bauthätigkeit entfaltete. Wenn auch der Kaiser dabei die Mauern nicht weiter hinausschob, sondern nur die alten wiederherstellte, so möchte ich doch im Gegensatz zu Seeck annehmen, dass er schon damals sich mit dem Gedanken trug, die Stadt zu seiner Residenz zu erheben.

Die bisher betrachteten zwei Gruppen byzantinischer Nachrichten geben also Thatsächliches wieder. Was an Nötizen noch ubrig bleibt, ist historisch nicht verwerthbar; doch sei auch auf diese späten Ausläufer, die man mit Recht als Fabeleien bezeichnen kann, noch ein Blick geworfen. Aus ihnen heben sich ein paar Nachrichten hervor, die die Grundung merkwurdiger Weise in das 12. Regierungsjahr des Kaisers verlegen. An ihrer Spitze steht, wenn dem Texte Muralts zu trauen ist, Georgios Monachos p. 399. Ihm schliessen sich eine Reihe dürftiger chronographischer Abrisse an, so z. B. der fälschlich dem Kodinos zugeschriebene, p. 150 B: Ο ούν μέγας Κωνσταντίνος έχράτησε της βασιλείας τῷ είρημένω έτει εωχε και έν τῷ δωδεκάτω χρόνω τῆς αὐτοῦ βασιλείας ἔχτισε την Κωνσταντινούπολιν.2) Die Aera, nach welcher

<sup>1)</sup> Dasselbe Jahr bietet auch der Bericht des Kedrenos 1 p. 497 Bonn. Nur hat der Autor die Gründung mit dem Einweihungsact zusammengeworsen und dadurch die Stelle verwirrt.

<sup>2)</sup> Zu dieser Gruppe gehört Paris. 1154 (Gelzer S. Iul. Africanus II 396) und Paris. 1712 (Prächter Byz. Ztschr. V 489); letzterer setzt jedoch, hier aus einer Quelle nach Art des Theophanes schöpfend, die Gründung ins 20. Re-

hier gerechnet wird, ist nicht die konstantinopolitanische, sondern eine, die die Geburt Christi 5500 ansetzte. Demnach würde die Gründung der Stadt 336/7 fallen. Das 12. Jahr der Regierung wird auch von Kodinos p. 17, 18 und 18, 12, sowie in einem verworrnen Zusatz einiger Handschriften zu p. 17, 4 (s. den krit. Apparat Bekkers) genannt. In das 10. Jahr endlich wird die Gründung verlegt von der chronologischen Tabelle im cod. Vatic. 162 f. 72 (Wirth a. a. 0. 76) und von Nicephorus Callistus 8, 4,1) der übrigens verschiedene Datirungen durcheinander geworfen zu haben scheint, wenn anders die Ausgaben den ursprünglichen Text bieten.

Wir sind mit unserer Wanderung durch die Quellen zu Ende. Sie hat folgendes Resultat ergeben: im Juli oder August 325, um die Zeit der Feier der Vicennalien, begann Constantin Byzanz, das wohl durch die Belagerung im Krieg gegen Licinius gelitten hatte, mit prächtigen Bauten zu schmücken; eine Vergrösserung der Stadt scheint damals noch nicht stattgefunden zu haben. Erst am 26. November 328 wurde unter Zuziehung von Astronomen feierlich der Grundstein zu einer Erweiterung des Mauerrings gelegt. Dem Kaiser erschien aber später der Einweihungstag, der 11. Mai 330, viel wichtiger; so kommt es, dass die früheren Daten allmählich in den Hintergrund gedrängt wurden.

München.

THEODOR PREGER.

gierungsjahr. S. auch die von Wirth Chronographische Späne S. 76 f. mitgetheilten Auszüge. Einige derselben setzen den Anfang Constantins nicht 325, sondern 318 an, wie das auch der Barbarus Scaligeri thut (Chron. minora ed. Mommsen I p. 291).

<sup>1)</sup> Die ganz confuse Stelle lautet: Τοῖς δὲ κατὰ Λικίνιον καλῶς ἀπαντήσασι καὶ πόλιν εἰς ὄνομα ἑαυτῷ ἀνιστᾶν διεσκόπει . . . καὶ ἄρξασθαι (sc. λέγεται) γε τῆς οἰκοδομῆς κατὰ τὸ εωκε ἔτος τοῦ κόσμου, τῆς δὲ ἀρχῆς αὐτοῦ δέκατον τελέσαι δὲ ταύτην παντάπασι κατὰ τὸ κη αὐτοῦ τῆς ἀρχῆς ὅπερ ἐστὶ κόσμου ἔτος εωμγ, ἀς δ' ἔτεροι εωλη.

# BEITRAEGE ZUR TEXTGESCHICHTE DES SUETON.

1. Die Suetonexcerpte des Heiric von Auxerre.

Wir besitzen zwei Arten von Excerpten aus Suetons Caesares, welche für die Textkritik von C. L. Roth gelegentlich verwerthet worden sind (p. XXXII ff.): eine umfangreichere Sammlung in dem cod. Parisinus 17903 (früher Notre-Dame 188) saec. XIII f. 145 bis 157 und eine kürzere, die durch mehrere Handschriften überliefert ist. Wenn die erste auch einige gute Lesarten bietet,¹) so lohnt doch eine besondere Veröffentlichung nicht, da das Schlechte darin überwiegt und von einer selbständigen Ueberlieferung nicht die Rede sein kann. Grössere Beachtung verdient die zweite Sammlung, nicht nur ihres hohen Alters wegen, sondern auch aus anderen Gründen.

Einer der hervorragendsten Vertreter der kritischen Philologie des 9. Jahrhunderts in Frankreich, der Abt Lupus von Ferrières, dictirte um die Mitte des Jahrhunderts seinen Schülern Auszüge aus lateinischen Autoren, darunter solche aus Sueton. Die uns erhaltene Sammlung geht auf eine Niederschrift zurück, welche Heiric von Auxerre,<sup>2</sup>) ein Schüler des Lupus, in den Jahren 871—876 dem Bischof Hildebold von Soissons<sup>3</sup>) überreichte, zur selben Zeit etwa, als unsere beste Suetonhandschrift, der cod. Memmianus, niedergeschrieben wurde. Dass Heiric die Excerpte dem Lupus verdankt, beweist das vor den Auszügen aus den profanen Schriftstellern stehende Distichon:

<sup>1)</sup> Z. B. hat sie Cal. 36 (p. 135, 29 Roth) neque suae, was nicht im Archetypus stand (vgl. oben S. 302).

Ueber Heiric (geb. 841, Subdiaconus 859) vgl. Wattenbach Geschichtsquellen 1º S. 301 f. und besonders L. Traube Poetae lat. aevi Carolini III (1896) p. 421 ff.

<sup>3)</sup> Die einleitenden Verse Poet, lat. III p. 427 Nr. I.

Haec Lupus, haec nitido passim uersabat in ore Compensans aptis singula temporibus.')

Nun wissen wir, dass Lupus sich seinen Sueton aus Fulda kommen liess, weil er in Frankreich keinen fand. In einem 844 an Markward, Abt von Prüm (829—853), gerichteten Brief schreibt er: Quaeso praeterea ut ad s. Bonifacium sollertem aliquem monachum dirigatis, qui ex uestra parte Hattonem abbatem deposcat, ut uobis Suetonium Tranquillum de uita Caesarum, qui apud eos in duos nec magnos codices diuisus est, ad exscribendum dirigat mihique eum aut ipsi, quod nimium opto, afferatis aut, si haec felicitas nostris differetur peccatis, per certissimum nuntium mittendum curetis. Namque in hac regione nusquam inuenitur.<sup>2</sup>) "Und so leitet die Ueberlieferung des Suetonius wieder nach jenem deutschen Kloster, dem auch Einhard sein Exemplar verdankt haben wird.<sup>3</sup>)

Die älteste Handschrift der Collectaneen des Heiric, cod. Parisinus 18296 saec. X, kommt für uns nicht in Betracht, weil die Suetonexcerpte in ihr fehlen. Die Grundlage der recensio bildet heute Parisinus 8118, ein gut geschriebener kleiner Pergamentband in Octav, saec. XI, wo die Suetoniana f. 22′—29′ auf die Auszüge aus Valerius Maximus (f. 2—22′) folgen. Mit diesem Parisinus (α) deckt sich die Handschrift von Nizza Nr. 92 (R. 20) saec. XII, die ich nur aus dem Catalogue général des mss. (Départ.) XIV 1890 p. 465 kenne ; iher beginnen die Excerpte ex libris Suetonii Tranquilli de uita Caesarum f. 131′ und schliessen f. 135.

Poet, lat, III p. 428 Nr. II. Vgl. Traube O Roma nobilis (Abhandlungen der philos.-philolog. Classe der k. bayr. Akad. der Wissenschaften XIX 1892) S. 370 f.

<sup>2)</sup> Desdevises du Dezert Lettres de Servat Loup p. 98. G. Becker Catalogi bibl. antiqui p. 59. In einem anderen Brief (Desdevises p. 84, Becker p. 57) heisst es: Quid super Suetonio Tranquillo et Iosepho a uobis fieri optem, demonstrabit Eigil, nostrarum rerum fidus interpres. Ueber Markward und Eigil (Abt von Prüm 853—860, Erzbischof von Soissons 865) vgl. Wattenbach Geschichtsquellen 16 S. 257 ff.

Traube O Roma nobilis S. 372. Vgl. Roths Ausgabe p. XVIII und oben S. 298.

<sup>4)</sup> Traube Rhein. Mus. 1892 S. 559 f.

Dr. Zarifopol hatte die Freundlichkeit, mir eine Abschrift zu besorgen, die ich im August 1900 mit dem Original verglichen habe.

<sup>6)</sup> Ueber diese vgl. Traube Sitzungsberichte der Münchener Akademie, phil.-hist. Cl. 1891 S. 389 ff., O Roma nobilis S. 371 f.

<sup>7)</sup> Traube O Roma nobilis S. 392 und Rhein. Mus. 1892 S. 561.

Ebenso alt ist die Handschrift des Britisch Museum add. 19835, die ich verglichen habe (β); in ihr stehen die Suetonstücke an erster Stelle f. 1-4, es folgen die Excerpte aus Valerius Maximus.') Dieselbe Anordnung herrscht in dem Leipziger Miscellancodex Rep. I 4. 48 (γ), auf welchen zuerst Th. Möbius aufmerksam machte.2) Auf f. 92' beginnt hier (geschrieben von einer Hand saec. XIII, nicht XIV, wie Möbius angiebt) der Text der Caesares (C. Suetonii Tranquilli de uita Caesarum. Diuus Iulius incipit liber primus. Annum agens u. s. w.), der bis Caes. 21 reicht, worauf c. 44 und 45 unvermittelt folgen. Im 45. Capitel vollzieht sich der Uebergang zu den Excerpten des Heiric in folgender Form (p. 20, 23 Roth) caluitii quoque deformitatem iniquissime ferebat ideoque et deficientem capillum ad uerticem (so) renocare consueuerat. Auch dieser Theil ist, ebenso wie die darauf folgenden Auszüge aus Valerius Maximus, noch im 13. Jahrhundert geschrieben. Eine fünfte Handschrift, Paris. 13432 (f. 29 und 29' saec. XIV), erweist sich für die Textesrecension als völlig werthlos (δ); voller Lücken, repräsentirt sie sich als Auszug aus jenem Auszug, und ich habe daher nur wenig Lesarten aus ihr notirt.3)

Die Auswahl von Varianten, die ich im Folgenden gebe, beweist u. a. auch, dass Johannes Saresberiensis, der, wie Roth erkannt hat,<sup>4</sup>) diese Heiricexcerpte im *Policraticus* meist wörtlich benutzt, einer Handschrift folgte, die an manchen Stellen schlechter war als der Paris. 8818.

Die Abweichungen vom Suetontext alle zu notiren, hätte zu weit geführt; ich habe nur das bemerkenswertheste angemerkt.

 <sup>,</sup>Ex libris Valerii Maximi memorabilium dictorum uel factorum.
 Sulpitio sacerdoti inter sacrificandum' v. s. w.

Philologus I 1846 S, 636 ff. Vgl. Roths Ausgabe p. XXXII. In Naumanns Catat. mss. bibl. sen. Lips. Nr. XCIV.

<sup>3)</sup> Auch hier folgen kurze Excerpte aus Val. Maximus.

<sup>4)</sup> S. XXXIII f. Ich benutze die Ausgabe des Policraticus, Lugd. Bat. 1639 (ex officina Ioannis Maire). Den Suetontext selbst scheint der Verfasser von de nugis curialium nicht gekannt, überhaupt von diesem Autor nur eine sehr vage Vorstellung gehabt zu haben, da er Policr. VIII 18 schreibt: quae si quis diligentius recenseri volverit, legat ea quae Trogus Pompeius, Iosephus, Egesippus, Suetonius, Q. Curtius, Corn. Tacitus, T. Livius, Serenus et Tranquillus et alii historici, quos enumerare longum est, suis comprehenderunt historiis (Roth a. O.). Was sonst im Policraticus auf Sueton zurückgeht, hat der Verfasser aus Orosius.

Lupus ist seiner Handschrift bald treuer gefolgt, bald hat er sich, geleitet von dem Bestreben, die einzelnen Excerpte möglichst abzurunden und ungewöhnlichere Ausdrücke durch geläufigere zu ersetzen, stärkere Abweichungen erlaubt. Jedenfalls stand seine Suetonhandschrift an Güte hinter dem Memmianus nicht zurück. Die Auszüge beschränken sich auf die Viten des Caesar, Augustus, Tiberius, Caligula, Nero, Vitellius, Vespasian, Titus, Domitian; nicht berücksichtigt sind Claudius, Galba und Otho.

Mit abgedruckt habe ich die beiden kurzen, den Abschluss dieser Excerptensammlung bildenden Stellen über Traian und Iovian, die aus Orosius stammen; die erste steht gleichfalls im Policraticus, dessen Verfasser auch hier vorgezogen hat, dem bequemen Compendium des Heiric zu folgen, anstatt dem in breiterem Flusse dahinströmenden Orosius.

Abkürzungen:

 $\alpha = Paris. 8818 s. XI.$  $\beta =$  Lond. Mus. Brit. add. 19835 s. XII. Excerpte des Heiric γ - Lips. Rep. I 4. 48 s. XIII.  $\delta$  = Paris, 13432 s. XIV. M = Paris. 6115 (Memmianus) s. IX. G = Gudianus 268 s. XI. V = Vatic. 1904 s. XI/XII. [L = Laur. 68, 7 s. XII. Ω Archetypus P = Paris. 5801 s. XII. der Sueton-S = Montepessulanus 117 s. XII. handschriften T = Berolin. lat. fol. 337 (Hulsianus) s. XIV.  $\Pi$  = Paris. 6116 s. XII. Q = Paris. 5802 s. XII. R = Lond. Regius 15. C. III s. XII.

Ex libris Suetonii Tranquilli de uita Caesarum.

n = Excerpte des Paris. 17903 s. XIII.

Iulius Caesar quaestor adhuc Gades Hispaniarum cum Caes.7
uenisset, uisa apud Herculis templum Alexandri Magni
imagine ingemuit et quasi pertaesus ignauiam suam quod
5 nihil a se memorabile actum esset in aetate, qua iam Alex-

<sup>3</sup> animaduersa  $\varOmega$  | alexandri magni auch n, magni alexandri  $\varOmega$  || 4 inmagine a || 5 nihil dum  $\varOmega$ 

ander orbem terrarum subegisset, reditum continuo molitus est in Italiam ad captandas quam primum nouarum rerum occasiones. Idem in urbe Roma per quietem uidit se stuprum matri intulisse. Coniectores interpretati sunt, 5 quod mater, quam subiectam sibi uidisset, non alia esset quam terra, quae omnium parens est. | Idem cum devicta Caes. 37 regione Pontica triumphasset, inter pompae fercula trium uerborum praetulit titulum: ,ueni, uidi, uici celeritatem confecti belli significans. | Idem circa corporis curam mo- Caes. 45 10 rosior fuit, ut non solum tonderetur diligenter ac raderetur, sed etiam uelleretur. Caluitium quoque iniquissime ferebat ideoque et deficientem capillum a uertice renocare consueuerat. Idem lato clauo usque ad manus fimbriato utens laxius cingebatur. Unde Sylla optimates saepius ad-15 monens dicebat, ut puerum male praecinctum cauerent. Idem margaritarum cupidissimus pondus earum interdum Caes. 47 sua manu conferens discernebat. | Gallico triumpho milites Caes. 49 eius inter cetera carmina etiam illud ioculariter pronuntiauerunt: ,Gallias Caesar subegit, Nicomedes Caesarem; 20 Nicomedes non triumphat, qui subegit Caesarem'; quod Nicomedes Bithyniae rex ferebatur eum stupro subegisse. | Eius- Caes. 56 dem extant epistulae ad senatum, quas primum ad paginas et formam memorialis libri conuertit, cum antea consules non nisi transuersa charta scriberent. In quibus si qua 25 occultius perferenda erant, per notas scripsit id est sic structo ordine litterarum, ut quartam litteram, id est d pro a et sic reliquas commutaret. | Idem nulla religione uel Caes. 59

augurio a quoquam incepto absterritus est. Pergens nauigio in Africam debellandam in egressu nauis prolapsus est.

<sup>2</sup> novarum] maiorum  $\Omega$  || 4 intulisse matri  $\beta$  || 5 sibi subiectam  $\delta$  || 9 confectam  $\delta$  || 10 diligenter ac raderetur om.  $\Pi QR$  || 11 sed uelleretur etiam  $\Omega$  | die Excerpte  $\gamma$  beginnen mit Caluitii quoque deformitatem || 12 ad uerticem  $\gamma$  (so will Krassert bei Sueton lesen) || 13 adsueuerat  $\Omega$  | Item  $\beta$  | usque om.  $\Omega$  || 14 cimgebatur  $\alpha$  | silla  $\beta$  | eius sepius  $\delta$  | ammonens  $\alpha$  || 15 male praecinctum puerum  $\Omega$  || 19. 20 nichomedes || 20 der Vers Ecce Caesar nunc triumphat qui subegit Gallias fehlt also, wie in MVGLP (vgl. diese Ztschr. oben S. 297) || 21 bythiniae  $\alpha$  || 22 exstant  $\alpha$  | primum auch  $\Omega$  || 24 carta  $\beta\gamma$  (so die meisten Suetonhandschriften) | scriptas mitterent  $\Omega$  || 26 constructo  $\gamma$  | litterarum ordine  $\Omega$  || quartam elementorum litteram  $\Omega$  || 28 quoquo  $\gamma$  || 29 est prolapsus  $\delta$ 

Versoque ad melius omine: teneo te, inquit, Africa. | Idem Caes. 61 utebatur equo insigni pedibus prope humanis et in modum digitorum ungulis fissis. Quem natum apud se cum aruspices imperium orbis terrae domino suo significare pronun-5 tiassent, magna cura aluit nec patientem sessoris alterius primus scandit. | Eidem futura caedes sui euidentibus pro- Caes. 81 digiis denuntiata est. Paucos ante menses cum ad extruendas uillas uetustissima sepulcra destruerent, in monumento Capis, qui fuit conditor Capuae, tabula aenea inuenta est 10 conscripta litteris uerbisque Graecis hac sententia; ,Quandoque ossa Capis detecta essent, fore ut prognatus Ilio manu consanguineorum necaretur'. | Idem in curia ut se animad- Caes. 82 uertit undique strictis pugionibus peti, toga caput obuoluit, simul sinistra manu sinum ad ima deduxit, quo honestius 15 caderet. Atque ita uiginti tribus plagis confossus est, uno tantum gemitu ad primum ictum sine uoce edito. DE DIVO AVGVSTO

Antonius despiciens etiam maternam Augusti originem Aug. 4
proauum eius Afri generis fuisse et modo unguentariam
20 tabernam modo pistrinum Ariciae exercuisse obiecit. || Idem Aug. 18
Augustus Aegyptum ingressus corpus Alexandri Magni conditorio prolatum conspicatus aurea corona imposita ac floribus aspersis ueneratus est, consultusque num et Ptolomaeum inspicere uellet, regem se uoluisse ait uidere, non mortuos. ||
25 Idem urbem Romam pro maiestate imperii excoluit, adeo Aug. 28
ut iure sit gloriatus marmoream se relinquere quam latericiam accepisset. || Idem in diplomatibus et epistulis signandis Aug. 50
initio spinga usus est, mox imagine Magni Alexandri, no-

<sup>1</sup> homine  $\beta^1 \gamma$  M<sup>1</sup>V || 2 prope hum. ped.  $\gamma$  || 3 fisis  $\beta$ M | haruspices MVS || 4 suo om.  $\Omega$  | pronunt. signif.  $\gamma$  || 6 ascendit  $\Omega$  | uentura  $\delta$  | sui om.  $\Omega$  || 8 dissicerent  $\Omega$  || 9 capis die meisten Suetonhandschriften, capiens M¹ capians V capus  $\Omega$  || 10 conscripta grece hoc modo  $\delta$  || 11 capus M²VQ | essent] forent  $\delta$  | prognotus  $\gamma$  | iulio VP iulo LS || 12 anima advertit  $\alpha\beta$  advertit  $\delta$  || 13 undique om.  $\delta$  | impeti  $\delta$  || 14 ad ima crura  $\Omega$  || 16 tantummodo n modo  $\Omega$  | DE ANTONIO  $\beta$  || 19 ungentariam  $\alpha$  || 20 tabla  $\beta$  | pistrinum corr. aus pristinum  $\gamma$  (dieselbe Correctur in MT) | aritiae  $\alpha\beta$  aritie  $\Omega$  || 21 aegypti  $\beta^1$  aegypti fines  $\beta^2$  | magni alex.  $\Omega$  || 22 corona aurea  $\Omega$  || 23 aspersis  $\alpha\beta\gamma$ L², om.  $\delta$ , aspersus MVLPST, aspers $\alpha\beta$ GR, asper $\alpha\beta$ Q | consumptusque  $\beta$  | num et] est numquid et  $\gamma$  | ptholomeum  $\alpha\beta$ LTT tholomeum  $\beta\gamma$ PS || 26 gloriatus sit  $\delta$  | lateritiam  $\alpha$ || 28 spingae ML¹ spinge VGT spinge L²PSTQR

uissime sua. Ad epistulas omnes horarum quoque momenta nec diei modo sed et noctis, quibus datae significarentur, addebat. | Idem Tiberio per epistulam conquerenti quod multi Aug. 51 de illo perperam loquerentur, ita rescripsit: Mi Tiberi, noli 5 nimis indignari quemquam esse qui de me male loquatur. Satis est enim, si hoc habemus, ne quis nobis male facere possit. | Idem tanta comitate adeuntes excipiebat, ut quen- Aug. 53 dam ioco corripuerit, quod sic sibi libellum porrigere dubitaret quasi elephanto stipem. Idem domini appellationem 10 ut maledictum et obprobrium semper exhorruit. | Idem quo- Aug. 57 ties introiret urbem, observatum est, ne supplicium de quoquam sumeretur. | Idem amicitias neque facile admisit et Aug. 66 constantissime retinuit. | Eidem inter uaria dedecora ob- Aug. 68 iectum est a quodam, quod adoptionem auunculi stupro me-15 ruerit. Item ab alio, quod solitus esset crura suburere nuce ardenti, quo mollior pilus surgeret. Item tympanizante eo in scaena dictum est: , Videsne ut cinaedus orbem digito temperat'. | Idem ampla et operosa praetoria grauabatur. Aug. 72 Sua uero extructa quamuis modica non tam statuarum ta-20 bularumque pictura quam xystis et nemoribus excoluit. Idem calciamentis altiusculis utebatur, ut procerior quam Aug. 73 erat, uideretur. | Idem minimi cibi erat atque uulgaris fere. Aug. 76 Secundarium panem et pisciculos minutos et caseum bibulum manu pressum et ficos uirides biferas maxime appetebat, 25 uescebaturque ante cenam quocumque tempore et loco stomachus desiderasset. Unde ipse in quadam epistula: ,Ne Iudaeus quidem, mi Tiberi, tam diligenter sabbatis ieiunium

<sup>1</sup> omnis MVL1 | 3 tyberio a | 4 tyberi ay | nolite a | 5 indignari nimis quod multi de δ | me αβΩ (nobis G) te yδ Saresb. Policr. III 14 | 6 enim est δ | 9 domini | dum y | 10 exorruit y | quoties a quotiens βyΩ Saresb. III 14 quociens  $\delta \parallel 12$  neque amicicias  $\delta \parallel 13$  tenuit  $\delta \parallel 15$  soleret  $\delta \mid$  nuce] trace γ face Saresb. H 14 | 16 timpanizante βγΡΠQ | 17 scena αβ cena γδ caena Saresb. 17 | uidesne Ω Saresb. 17. III 14 uides aβyG | orbe y | 18 temperet δ Saresb. | 7 | praetoria ampla et op. βy || 19 staturarum β || 20 pictarum ornatu & | xistis (so auch MIR v. a.) | 21 caltiamentis a S | abeiusculis y grandiusculis Saresb. III 14 | 22 uulgaris. Fere sec. (so auch Saresb. V 7) | 23 sctarium β | bibulum αγΩ Saresb. V 7 (am Rand al. bubulum) bubalinum β bubalum T | 24 ficus GLPST Saresb. V 7 | 25 et ante Ω | caenam aβy | loco quo Ω (Roth p. XXXIII, Madvig exc. VI ad Cic. de fin. p. 834) | 27 mii a | tyberi y

seruat, quam ego hodie seruaui, qui in balneo post horam primam noctis duas buccatas manducaui, priusquam ungi inciperem', | Eiusdem statura quinque pedum et dodrantis Aug. 79 fuisse traditur. | Eundem in cotidiano sermone quaedam Aug. 87 5 notabiliter usurpasse litterae ipsius autographae ostentant, in quibus, cum aliquos numquam soluturos uult significare, ad Kt. Graecas soluturos ait; et cum hortatur ferenda esse praesentia qualiacumque sint: ,contenti simus hoc Catone'; et ad exprimendam festinatae rei uelocitatem: ,celerius quam 10 asparagi coquuntur'. | Idem quoties per notas scripsit, B Aug. 88 pro A, C pro B ac deinceps eadem ratione sequentes litteras posuit; pro X autem duplex a a. | Idem quoties audisset Aug. 99 cito ac nullo cruciatu defunctum quempiam, sibi et suis EYTANACIAN similem - hoc enim et uerbo uti solebat 15 - precabatur. Idem ante efflatam animam subito pauefactus a XL iuuenibus se abripi questus est. Quod praesagium esse interpretati sunt, si quidem totidem milites praetoriani extulerunt eum in publicum. DE TIBERIO Tiberio praegnans Liuia cum an marem editura esset Tib. 14 20 uariis captaret ominibus, ouum incubanti gallinae subductum nunc sua nunc ministrarum manu per uices eo usque fouit, quoad pullus insigniter cristatus exclusus est. Mathematicus

spopondit puerum regnaturum. || Idem aduersus conuicia Tib. 28
malosque rumores satis firmus ac patiens subinde iactabat
25 in ciuitate libera linguam mentemque liberas esse debere. ||
Idem ut parsimoniam publicam exemplo iuuaret, sollemnibus Tib. 34
ipse cenis cotidiana saepe ac semesa obsonia apposuit dimidiatumque aprum, affirmans omnia eadem habere quae totum. Cotidiana etiam oscula edicto prohibuit. || Idem prae- Tib. 32

<sup>1</sup> balineo M¹VQR  $\parallel$  2 bucceas MTR buccas VGLPSTQ al. buccellas Saresb. V 7 (im Text buccatas)  $\mid$  ungui MVLPTQR  $\parallel$  4 in om.  $\Omega$   $\parallel$  5 nobiliter  $\gamma \mid$  autografę  $\gamma$  antigraphae Saresb. V 7  $\parallel$  6 uult sign. — ait om.  $\gamma$  significare uult  $\Omega \parallel$  7 grecos a  $\parallel$  8 contentissime  $\gamma \mid$  sumus MGP¹  $\parallel$  10 cocuntur MVGT coquantur Saresb. V 7  $\mid$  quotiens  $\gamma \Omega \parallel$  11 sequentis MVG  $\parallel$  12 dupplex  $\gamma \mid$  duplex A  $\Omega \mid$  quotiens  $\beta \Omega$  quociens  $\gamma \parallel$  14 EYTANACIAN  $\alpha N$  (EITANACIAN M), übergeschrieben i. bonam mortem  $\alpha N$  bonum exitum VS  $\parallel$  16 arripi  $\gamma \parallel$  18 TYBERIO a LIBERIO  $\beta \parallel$  19 erat  $\gamma \parallel$  20 hominibus  $\beta N$  hominibus ML  $\parallel$  21 eo usque  $\Omega$  (usque eo S, usque adeo P)  $\parallel$  23 conuitia a $\beta$ GLS  $\parallel$  24 satis om.  $\Omega \parallel$  25 lingua a  $\parallel$  26 exemplo quoque  $\Omega \mid$  solennibus  $\beta \parallel$  27 caenis  $\alpha N$  | cotidiana] pridiana  $\Omega \mid$  obsenia  $\gamma \parallel$  29 etiam om.  $\delta \Omega \mid$  Isdem  $\gamma$ 

sidibus suadentibus ut tributa augeret prouinciis, rescripsit
,boni pastoris esse tondere pecus non deglubere'. || Idem cum Tib. 61
esset in reos crudelissimus, mortem adeo leue supplicium
putabat, ut cum audisset unum ex reis, Carnulum nomine,
5 anticipasse eam, exclamauerit: ,Carnulus me euasit'. || Idem Tib. 69
tonitrua praeter modum expauescebat et turbatiore caelo
coronam lauream capite gestabat, quod fulmine afflari negetur id genus frondis. || Eius morte ita laetatus est populus Tib. 75
Romanus, ut Terram matrem deosque Manes orarent, ne
10 mortuo sedem ullam nisi inter impios darent. || DE GAIO
CALIGVLA

Germanicus Gai Caesaris pater ueneno extinctus suspi- Cal. 1 catur, quod cremati cor inter ossa incorruptum inuentum est. Cuius ea natura existimatur, ut tinctum ueneno igne 15 confici nequeat. | G. Caesar reductum quendam a uetere Cal. 28 exilio sciscitatus, quidnam ibi facere consuesset, respondente eo per adulationem: ,deos semper oraui ut, quod euenit, periret Tiberius et tu imperares', opinans sibi quoque exules suos mortem imprecari, misit circum insulas, qui uniuersos 20 trucidarent. I Idem nihil magis in natura sua laudare se ac Cal. 29 probare dicebat quam, ut uerbo ipsius utar, AIATPEPIAN hoc est inuerecundiam. Idem relegatis exilio sororibus non solum insulas habere se, sed et gladios minabatur. | Idem Cal. 30 cum audiret se omnibus esse perosum, tragicum illud sub-25 inde iactabat: ,Oderint dum metuant'. | Idem assistens simu- Cal. 33 lacro Iouis Apellen tragoedum consuluit, uter illi maior uideretur. Cunctantem dicere flagellis discidit, collaudans subinde uocem deprecantis quasi etiam in gemitu praedulcem. | Idem cogitauit de Homeri carminibus abolendis: cur Cal. 34 30 enim sibi non liceret, dicens, quod Platoni licuisset, qui eum

<sup>1</sup> provintiis a  $\parallel$  2 esse om.  $\beta^1\gamma\delta$  | deglubere und darüber i. excoriare a deglubere LPST degluwere MV deglutire GT²R degluttire Q | Isdem  $\gamma$   $\parallel$  4 exeis  $\gamma$  e reis  $\Omega$  | carrulum P²RT  $\parallel$  5 carrulus MVRTST  $\parallel$  7 gestauit  $\Omega$  (gestabat n)  $\parallel$  8 morte  $\gamma$  Sacesb. VIII 19 mortem a $\beta$ MVG  $\parallel$  9 et manes  $\gamma$   $\parallel$  11 GALLICVLA  $\beta\gamma$   $\parallel$  12 gaii  $\beta\gamma$   $\parallel$  13 repertum  $\Omega$   $\parallel$  15 revocatum  $\Omega$  | veteri  $\gamma$   $\parallel$  16 scisc. est  $\gamma$   $\parallel$  18 tyberius a  $\parallel$  20 contrucidarent  $\Omega$   $\parallel$  21 ADIATPEHAN M(G)  $\parallel$  22 exilio om.  $\Omega$   $\parallel$  23 sed etiam  $\Omega$   $\parallel$  24 omnibus se  $\beta\gamma$   $\parallel$  26 apellen ay appellem  $\beta$  appellent M appellem GLTQT apellem PRS | tragoedi $\bar{u}$  a || utr $\bar{u}$  || || 27 dicere om.  $\Omega$  || didiscit  $\beta$  didicit  $\gamma$  | collaudens a || 29 versibus  $\gamma$  || 30 licere  $\Omega$  (liceret  $\Omega$ ²S)

e ciuitate, quam constituebat, eiecerit. | Idem commentus est Cal. 37 nouum balnearum usum, portentosissima genera ciborum, ut calidis frigidisque unquentis lauaretur, pretiosissima margarita aceto liquefacta sorberet, conuiuis ex auro panes et 5 obsonia apponeret. | Idem contrectandae pecuniae cupidus Cal. 42 saepe super inmensos aureorum aceruos nudis pedibus spatiatus et toto corpore aliquamdiu uolutatus est. | Idem uerri Cal. 43 sibi uias et aqua inspergi propter puluerem exigebat. | Idem Cal. 46 uasi perpetraturus bellum directa acie in litore oceani ac 10 balistis machinisque compositis, ignaro agmine quidnam coepturus esset, repente ut ostreas legerent galeasque et sinus replerent imperauit, spolia oceani uocans Palatio debita. Idem cum esset capillo raro et circa uerticem nullo, trans- Cal. 50 eunte eo prospicere ex superiore parte aut omnino quali-15 cumque de causa capram nominare criminosum et exitiabile habebatur. | Eidem summa erat confidentia et nimius metus. Cal. 51 Ad minima tonitrua caput obuoluere, ad maiora uero proripere se e strato sub lectumque condere solebat. | In eius- Cal. 49 dem secretis reperti sunt duo libelli diuerso titulo, alteri 20 gladius alteri pugio nomen erat. Inuenta et arca ingens uenenorum plena. Quibus dimersis infecta maria traduntur non sine piscium exitio. | DE NERONE

In Domitium patrem Neronis Licinius orator sic lusit, Nero 2
non esse mirandum quod aeneam barbam haberet, cui os
25 ferreum, cor plumbeum esset. || Nero undecimo aetatis anno Nero 7
a Claudio adoptatus est et Annaeo Senecae iam tunc senatori in disciplinam traditus. || Idem cum de supplicio cuius- Nero 10
dam capite damnati ut ex more subscriberet admoneretur:

<sup>2</sup> portentissima || 3 et preciosissimam margaritam — liquefactam  $\gamma$  || 7 uoluptatus  $\beta$ MR | ueteri  $\beta^1$  || 8 aqua inspergi] conspergi  $\Omega$  || 9 derecta M | litore aM littore  $\beta\gamma$ GQS | occeani  $\gamma$ PS² || 10 ballistis M | dispositis  $\Omega$  | ignaro agmine] nemine ignaro MR | cepturus  $\beta\gamma$ LPIRST || 11 conchas  $\Omega$  || 12 implement  $\beta\gamma$  | dedita  $\beta$  || 13 et circa] adcirca M at circa GTQR (Bentley) aut circa S ac circa LPTn || 14 quacumque  $\Omega$  || 15 exitiale M u. a. || 17 ad uero maiore M at uero maiore LP ad uero maiora GTQRS || 18 con \*\*dere a concedere M || 20 nomen] index  $\Omega$  | archa  $\beta\gamma$ TQS || 21 ueneno  $\beta\gamma$  uariorum uenenorum  $\Omega$  (Saresb. VIII 18 schöpft hier sus Oros. VII 5, 10) | demersis M u. a. (dimersis GS²) || 23 Lucinius Saresb. III 14 M || 24 eneam  $\beta$ G || 25 pumbleum a || 26 anneo | sesenece  $\gamma$  | senatari  $\gamma$  || 28 dampnati  $\alpha$  | ammoneretur

,quam uellem' inquit ,nescire litteras'. Idem senatui agenti sibi gratias respondit: ,Cum meruero'. | Idem gymnico ludo Nero 12 quem in Septis edebat, barbam primam posuit conditamque in auream pyxidem et pretiosissimis margaritis adornatam 5 Capitolio consecrauit. | Idem conservandae vocis gratia plum- Nero 20 beam chartam solebat supinus pectore sustinere et clystere uomituque purgari et abstinere pomis cibisque officientibus. Idem adeo in cantando delectabatur, ut ne concusso quidem theatro repente terrae motu ante cantare destiterit, quam 10 inchoata finiret. | Eodem cantante nec necessaria quidem Nero 23 causa theatro excedere licitum est. Itaque et enixae quaedam in spectaculis dicuntur et multi taedio audiendi simulata morte funere elati. | Idem conservandae vocis gratia Nero 25 neque milites umquam nisi alio uerba pronuntiante appel-15 labat. Neque quicquam serio iocoue agebat nisi astante phonasco, qui moneret eum parcere arteriis. | Idem puerum Nero 28 Sporum exsectis testiculis in muliebrem naturam transfigurare conatus est. | Idem nullam uestem bis induit. Pisca- Nero 30 batur autem retibus aureis quae funibus purpureis uel coc-20 cineis extrahebantur. | Idem nulli delegauit officium, ut non Nero 32 adiceret: ,scis quid mihi opus sit'. | Idem quasi offensus Nero 38 deformitate ueterum aedificiorum et angustiis flexurisque uicorum incendit urbem Romam, ita ut per sex dies incendium desaeuiret. Hoc incendium ipse de turre Maecenatiana 25 prospiciens laetum se dicebat flammae pulchritudine. | Idem Nero 47 desertus ab omni populo cum ingressus cubiculum quaereret percussorem et non inuenisset - omnes quippe discesserant -: ,ergo ego' inquit ,nec amicum habeo nec inimicum'. | Idem paulo antequam se gladio confoderet scrobem Nero 49

<sup>1</sup> agenti senatui y || 2 gimnico βy | ludo om. Ω | 3 quem βy quod αΩ | septis Ω | 4 aurea pixide | 6 cartam βyQSTn cartellam Saresb. 17 | clistere || 8 adeo om. β | 9 quam inchoatum absolueret nomon Ω | 10 nec such ΠQR | necessario y | 11 enixe β eraxe y | 12 tedio | 13 morte simulata Ω | 14 unquam  $\beta$  | 15 quiquam  $\gamma$  | 16 moneret parceret  $\Omega$  | 17 testibus  $\Omega$  | 19 ueste aurato M ueste aurata GLPSTn rete aurato IIQR (vgl. Eutrop. VII 14, 1 retibus aureis piscaretur, quae blattinis funibus extrahebat, Oros. VII 7, 3 retibus aureis piscaretur quae purpureis funibus extrahebantur; aus Orosius schöpst Saresb. VIII 18) | 22 officiorum y Saresb. VIII 19(!) | 24 descuiret | turri y (e turre \Omega) | mecenatiana | 25 prospectans \Omega | pulchrit. flammae By | 28 nec inimicum habeo y Saresb. VIII 19 | 29 scrobam y (scrobem Sar.) Hermes XXXVI.

coram se fieri imperauit ad corporis sui modulum componique in ea si qua invenirentur frusta marmoris et aquam simul ac ligna conferri ad curandum cadauer, flens ad singula atque identidem dictitans: ,Qualis artifex pereo'. 5 Idem cum audisset se a senatu adiudicatum supplicio, interrogauit, quale id genus poenae esset; et cum comperisset nudi hominis ceruicem furcae inseri, corpus uero uirgis ad necem caedi, conterritus duos pugiones, quos secum extulerat, arripuit. Temptata itaque utriusque acie rursus con-10 didit causatus nondum adesse fatalem horam. Ac modo Sporum hortabatur, ut lamentari inciperet, modo orabat, ut se aliquis ad mortem exemplo inuaret. Interdum segnitiem suam his uerbis increpabat: ,Viuo deformiter, turpius pereo'. Iamque equites appropinguabant, quibus praeceptum 15 erat, ut uiuum eum adtraherent. Quod ut sensit, ferrum iugulo adegit. | DE VITELLIO

Vitellius imperator ientacula et prandia et cenas comes- Vit. 13 sationesque inmodice frequentabat. Famosissima super ceteras fuit cena data ei a fratre, in qua duo milia lectissi-20 morum piscium, septem milia auium apposita traduntur. Hanc quoque exsuperauit ipse in dedicatione patinae, quam ob inmensam magnitudinem clipeum Mineruae dictitabat. In hac fasianorum et pauonum cerebella, linguas phenicopterum, murenarum lactes ex cunctis maris partibus peti-25 tarum commiscuit. | Idem a populo Romano apud Gemonias Vit. 17

minutissimis ictibus excarnificatus unco tractus est in Tiberim. | DE VESPASIANO

Vespasianum necdum imperatorem quidam e plebe lu- Vesp. 7

<sup>1</sup> se om. MGLΠQR | 2 frustra ay Saresb. VIII 19 L1 | 3 accurandum β curando mox cadaueri Ω | 5 audiret βy Saresb. VIII 19 | 6 pene βy | 7 ceruici furcam (am Rand al. ceruicem furcae) Saresb. III 19 | uero om. Q | 8 cedi | 9 temptataque Ω | 11 ac modo y | 12 ad mortem capessendam Ω | 13 turpius pereo] turpiter Ω (wohl Glossem zu deformiter) | 15 erant y | ut om. MPQST | eum om. y Saresb. VIII 19 | attraherent \$\beta\$ contraherent y extraherent Saresb. VIII 19 | 16 VITELLO β | 17 gentacula (ebenso G am Rand und P) | cenas aβGLQ caenas M | comissationesque M | 19 caena a cena \$GLQ | 21 exuperavit \$MRT | in om. \$\Omega\$ | 22 clypeum aG | 23 fasianorum auch ΠQn, fa(s)sianarum MGLPRS | pajuonum α paonum M | ph(o)enicopterum MG∏QR | 24 ex certis (am Rand al. excerptis) Saresb. VIII 7 | 25 gemonicas y Gemonias scalas Saresb. VIII 19 | 26 tyberim a

Titus, amor ac deliciae generis humani, id obstina- Tit. 1.8
tissime tenuit, ne quem ad se accedentem postulandi gratia

15 sine spe dimitteret. Quin etiam admonentibus domesticis,
quod plura polliceretur quam praestare posset: "non oportere" ait "quemquam a sermone principis tristem discedere".

Idem recordatus super cenam, quod nihil cuiquam toto die
praestitisset, dixit: "Amici diem perdidi". ¶ Idem febrim nac- Tit. 10

20 tus, qua et mortuus est, cum lectica ueheretur, suspexisse
dicitur caelum multumque conquestus est eripi sibi uitam
inmerenti. Neque enim extare ullum suum factum, quod
sibi esset paenitendum excepto dumtaxat uno. Id quale
fuerit, neque ipse tunc prodidit neque cuiquam notum fuit. ∥

25 DE DOMITIANO

Domitianus imperator inter uitia principatus cotidie Dom. 3 secretum sibi horarum sumere solebat nec quicquam aliud

23\*

<sup>1</sup> alius claudus crure debilis Saresb. II 10 alius debili crure  $\Omega$  | sedentem om.  $\Pi R \parallel 2$  ualet- corr. aus ualit-  $\alpha \parallel 4$  inspexisset y inspiceret Saresb. II 10  $\parallel$  5 hortantibus  $\Omega \parallel$  6 eventus defuit  $\Omega$  | adolese-  $\beta y$  | flagrantem MPRS fraglantem GLTQ fragrantem T | ungento GLn  $\parallel$  10 bubulco a Saresb. III 14 buculo  $\beta y \parallel$  11 mores] animum Saresb. III 14 | primo  $y \parallel$  12 TYTO  $y \parallel$  13 Tytus y | delitiae aLS | humanus y | constantissime tenens in moribus Saresb. III 14  $\parallel$  15 sine re vel spe Saresb. III 14  $\parallel$  quin et  $\Omega$  | ammonentibus  $\parallel$  16 quod] quasi  $\Omega$  cur Saresb. III 14  $\parallel$  17 quenquam aR  $\parallel$  18 caenam a cenam MGQ | toto aMGTQR tota  $\beta y$ LPSTa Saresb. III 14  $\parallel$  19 nanctus M  $\parallel$  20 transferretur  $\Omega$   $\parallel$  21 est om.  $\Omega$   $\parallel$  22 immerenti  $\beta y$ GTQRS | quod sibi esset om.  $\Omega$   $\parallel$  26 Domicianus ay | vitia a $\beta$ MGP vicia  $\beta y$ L initia TQRSTa  $\parallel$  27 sibi secretum horarum spatium Saresb. III 14  $\parallel$  aliud a $\beta y$  interdum Saresb. III 14 amplius  $\Omega$ 

quam muscas captare ac stilo praeacuto configere, ut cuidam interroganti, essetne quis intus cum Caesare, non absurde responsum sit a quodam: ne muscam quidem. Il Idem sagit- Dom. 19 tarum praecipuo studio tenebatur. Centenas feras saepe eum 5 interficientem uidere plerique atque etiam ex industria ita quarundam capita figentem, ut duobus ictibus quasi cornua efficeret. Nonnumquam in pueri procul stantis dexterae manus palmam sagittas tanta arte direxit, ut omnes per intervalla digitorum innocue evaderent. Il Idem ante paucos Dom. 23 10 quam occideretur menses cornix in Capitolio elocuta est ECTAI MANTA KANWC, nec defuit qui ostentum sic interpretaretur: Nuper Tarpeio quae sedit culmine cornix, Est bene' non potuit dicere, dixit, erit'. Il DE TRAIANO

Traianus imperator relatu Plinii Secundi ammonitus, Oros. VII 12,3
15 qui tunc inter ceteros iudices persecutor destinatus erat, a
nece martyrum temperauit edictum. | DE IOVINIANO

Iouinianus imperator cum in cubiculum nouum cu- Oros. VII 31,3 bitum se recepisset, calore prunarum et nidore parietum nuper calce illitorum suffocatus interiit.

## 2. Glossen in Suetonhandschriften.

Der codex Memmianus,<sup>4</sup>) Paris. 6115, geschrieben etwa zwischen den Jahren 850 und 950, weist zahlreiche Correcturen von erster und zweiter Hand auf, die nicht immer leicht zu scheiden sind. Scholien stehen nur auf den ersten Blättern, theils zwischen den

<sup>1</sup> nisi captare muscas et easdem Saresb. III 14 |  $\overline{p}$ accuto  $\gamma$  || 2 nequis intus esset Saresb. III 14 | absurde  $\alpha\beta$  || 3 muscam  $\alpha\beta\gamma$ ML musca GTQRSTn Saresb. III 14 || 5 conficientem spectauere  $\Omega$  || 6 quarūdam  $\beta\gamma$  || 7 nonnunquam  $\beta$ GT|| 9 innocue  $\beta\gamma\Omega$  innocue  $\alpha$  innocuae Bentley || 11 ECTAITITAKAAOC  $\alpha\beta$  ECTAUIZAKAOC  $\gamma$  || 12 nuper quae sedit Tarpei Saresb. I 13 || 14 phaii  $\gamma$  || 15 a nece martyrum persecutionis gladium revocans edictum temperauit Saresb. IV 8 || 17 se cubitum  $\gamma$  sese cubitum Orosius || 18 nidore  $\alpha\beta$ Orosius ardore  $\gamma$  (odore Eutrop. X 18, odorem Amm. Marc. XXV 10, 13, odore Hieron. chr. 2380 Abr.)

<sup>1)</sup> Die Handschriften von De Mesmes kamen 1731 in die Bibliothèque Nationale. Das auf dem Vorsatzblatte stehende "jadis Bigotianus" beruht auf einem Irrthum; vgl. Léop. Delisle Bibliotheca Bigotiana manuscripta. Catalogue des mss. rassemblés au XVIIe siècle par les Bigot, mis en vente au mois de juillet 1706, aujourd'hui conservés à la Bibliothèque Nationale (Rouen 1877) p. 56 Nr. 196 und p. XIX.

Zeilen, theils am Rand; sie rühren nicht von dem ersten Schreiber her, sondern von zweiter oder dritter Hand, dürsten aber spätestens im 12. Jahrhundert geschrieben sein. Ziemlich alt (saec. IX/X?) ist die Fol. 1 am oberen Rande stehende Ueberschrift incipit suetonius de uita cesarum nunc gesta cesarum. Eine jüngere Hand (saec. XII?) hat in die erste Zeile des Blattes geschrieben iste liber est de armario b(eat) i martini tur(onensis).

Meist hat der Glossator nur einzelne Worte erklärt oder paraphrasirt, also recepissent mit promisissent, absumpto mit consumpto, L. mit Lucii u. s. w., gelegentlich aber auch längere Bemerkungen beigeschrieben, welche, so belanglos sie im Ganzen scheinen, doch nicht eines gewissen Interesses entbehren, namentlich im Hinblick auf das Corpus glossariorum latinorum. Gustav Becker hat in seinen Quaestiones criticae p. IIII nur wenig davon mitgetheilt und das Wenige nicht genau. Ich citire nach den Seiten und Zeilen der Rothschen Ausgabe; die orthographischen Eigenthümlichkeiten sind beibehalten, ebenso die Lesarten im Text des Memmianus.

Caes. 1 p. 3, 8 amisit] s(cilicet) cesar

p. 3, 9 cossutia] e(st) nomen

p. 3, 11 corneliam] uxor cesaris cornelia

p. 3, 12 iulia] filia cesaris

p. 3, 15 discedere e medio] s. cogeretur

2 p. 4, 5 nicomeden] Nicomedes rex bitinie

4 p. 4, 18 rhodum] insula2)

p. 4, 32 nutantis] ubique suetonius accusatiuum III declinationis plurarem (so!) in is ponit

6 p. 5, 4 e more] i. secundum morem pro rostris] i. in foro

p. 5, 13 divortium] i. separationem 3)

7 p. 5, 25 nam - intulisse] ,parentesis'

9 p. 5, 37 ambitus condemnatis] quia ambitiosi uidebantur condempnati sunt

p. 6, 1 placitum esset] i. placuisset

p. 6, 3 restitueretur] contra senatus decretum

p. 6, 15 ille, ipse] i. piso, cesar

<sup>. 1)</sup> Saec. XIII nach Roth p. XX.

Im Laur. 68, 7 steht insula rhodum im Text, insula ist nachträglichgetilgt.

<sup>3)</sup> Vgl. Goetz Thesaur. gloss. s. diuorlium.

Caes. 10 p. 6, 25 castoris] edes

14 p. 7, 25 atque] i. quam

p. 7, 32 intentans] comminans 1)

19 p. 9, 6 optumates2)] antiquitus dictum

20 p. 9, 33 testanti (so)] testati<sup>3</sup>) dicebantur qui testamento signabantur

21 p. 10, 26 sileret (corrig. aus soleret)] i. taceret uel soleret interrogare primitus crassum

22 p. 10, 32 lege uatinia] i. prophetali,\*) proprium legis apud romanos

p. 10, 33 comatam] i. nomen loci uel pro siluis comatis<sup>5</sup>) aut pro hominibus comas habentibus<sup>6</sup>)

23 p. 11, 14 recepissent 7)] promisissent

p. 11, 16 syngrapham] s. conscriptionem<sup>s</sup>)

24 p. 11, 22 imperium totius gallie cum illirico

25 p. 12, 4 ignotos antea] ob maris interclusionem

26 p. 12, 24 domesticatim] i. de rebus propriis9)

27 p. 13, 2 congiario] magno lucro 10)

p. 13, 2 persequebatur<sup>11</sup>)] s. obstringebat (so über der Zeile, ferner am Rand): persequebatur id est ualde ad se attraeb[at] (abgeschnitten)

p. 13, 4 oberatorum] alienum es debentium

28 p. 13, 14 quorsum illa] i. ad quid tam studiosa facta

30 p. 14, 23 milonis] hunc milonem cicero suis argumentis defendit in ea defensione quam pro milone abuit

32 p. 15, 17 harundine carens (so) 12) tuba qua caneret.

<sup>1)</sup> Corp. gloss. IV 89 intentat minas facit, IV 448 intentant minantur und ähnlich öfter.

So nur M an dieser Stelle, aber einige Zeilen weiter optimatibus alle Handschriften. Vgl. Corp. gloss. II 354, 50.

<sup>3)</sup> testati bietet Q.

<sup>4)</sup> uates propheta Glossen.

<sup>5)</sup> Catull. IV 11 comata silua.

<sup>6)</sup> Pauly-Wissowa R. E. s. Comata.

<sup>7)</sup> Eine Handschriftenklasse bietet pepigissent.

<sup>8)</sup> Corp. gloss. Il 440 συγγραφή conscriptio.

<sup>9)</sup> Corp. gloss. Il 577, 31 domesticatio proprietas.

<sup>10)</sup> Anders glossirt in V, s. u. S. 360.

<sup>11)</sup> prosequebatur erst in jungen Handschriften.

<sup>12)</sup> R und N auch sonst im Memmianus verwechselt: Aug. 48 p. 60, 37 cor tribuit; Tib. 61 p. 112, 11 carrulus (so auch in anderen Handschriften). Tib. 13

Die zweitälteste Suetonhandschrift, cod. Gudianus 268 saec. XI, enthält nur wenige Glossen und Varianten von alter¹) Hand Nero 46 p. 193, 32 asturconem] i. ambulator[ium?]²) caballum

Galba 1 p. 199, 10 pangi] i. plantari3)

Otho 12 p. 214, 19 cambusque] uel caluus 1)

Vit. 8 p. 218, 18 dominica] i. domestica

13 p. 220, 15 iantacula] uel gentacula.

Endlich enthält diese Handschrift noch eine für Germanisten interessante Randnotiz fol. 172' und 173, die ich in Sievers Beiträgen zur Geschichte der deutschen Sprache und Litteratur XXVI 1901 S. 312 mitgetheilt habe.<sup>5</sup>)

Auf ungefähr derselben Stufe wie die Glossen im Memmianus stehen die im Vaticanus Lipsii (V) enthaltenen, von denen mir College Gerhard Ficker folgende ausgeschrieben hat. Sie rühren von alter Hand (saec. XII) her.

Caes. 1 p. 3, 9 flamen dialis] sacerdos iuvis )

p. 3, 14 multatus] dampnatus 7)

p. 92, 19 haben alle Handschriften remausenses für nemausenses, was Bentley zu der höchst kühnen, später widerrufenen Conjectur verleitete rem augentes (Sitzungsberichte der Berliner Akademie 1901 S. 685).

Von junger Hand (saec. XV) ist zu Caes. 73 p. 29, 25 (gaii memmii) beigeschrieben cuius oratio extat apud Salustium [lug. 31]; zu Caes. 89 p. 37, 8 ut Cato.

Abgeschnitten, wie überhaupt die Ränder dieser Handschrift stark beschnitten sind. Vielleicht ambulator[em] nach Corp. gloss. V 169, 22 asturco equus ambulator.

Kein Zweifel also, dass Corp. gloss. IV 137, 26 und 549, 4 nicht spargitur plantatur zu lesen ist (überliefert pargitur), sondern pangitur; vgl.
 V 318, 43 pangere ordinare a plantando. Goetz Thes. gloss. s. pangere.

<sup>4)</sup> Diese Variante, die minderwerthige Handschriften im Text bieten (caluusque) steht am oberen Rand; die oberen Hälften der Buchstaben sind zum
Theil abgeschnitten, aber an der Lesung scheint kein Zweisel möglich (uel
war in der üblichen Weise - abgekürzt). Prosessor Milchsack in Wolsenbüttel
hat die Stelle revidirt und mir bestätigt, dass die Lesung scaurus unmöglich
ist (vgl. Corp. gloss. II 179 scaurus σκαμβός, σκελλός, στρεβλόπους; II 432
σκαμβός scaurus ualgus und σκαμβόν curuum). Die Emendation scambusque
rührt von Turnebus her.

<sup>5)</sup> Prof. Milchsack theilt mir mit, dass der von mir als radirt oder verwischt bezeichnete Buchstabe å gewesen (also aller å guoeten digge) und dass eher maginchraft als maginckraft zu lesen ist.

<sup>6)</sup> Vgl. Thes. gloss. s. Flamen Dialis (sacerdos Iouis öfter).

<sup>7)</sup> Corp. gloss. IV 120, 15 multatus condemnatus (u. ö.).

Caes. 1 p. 3, 18 uestales] ueste dee consecrate

3 p. 4, 10 meruit] i. militauit1)

4 p. 4, 21 traicit] nauigat

7 p. 5, 18 ulterior hispania Betica ulterior hispania

9 p. 5, 34 setius] tardius2)

20 p. 9, 23 fasces] summa dignitas a fasciolis3)

p. 10, 20 intercepisse] occidisse

27 p. 13, 2 congiario] CONGIAR genus mensurae

Aug. 74 p. 72, 1 acromata (so)] prolixitates ludi

82 p. 74, 24 in peristilo] in circuitu columpnarum<sup>4</sup>)

84 p. 75, 19 phonasco] noci

p. 98, 30 dinasta (so)] potentes.

Endlich wäre noch als bemerkenswerth aus einer der jüngeren Handschriften, dem Hulsianus (T) saec. XIV, die gleichzeitige Randbemerkung zu Titus 2 p. 236, 7 septizonium] Septizonium autem (?) ) in Africa, nostra zu erwähnen.

So viel über die Glossirung lateinischer Textworte. Bemerkt sei noch, dass eine Reihe von Scholien bereits in den Text
des Archetypus eingedrungen ist. Sie stehen in allen Handschriften,
stammen sicher aus ziemlich früher Zeit und lassen eine gewisse
Gelehrsamkeit erkennen.<sup>7</sup>) Von einer absichtlichen Entstellung des
Textes durch Interpolationen kann aber kaum die Rede sein; denn
Torrentius, Lipsius, Bentley, G. Becker, Polak u. a., die an etwa
50 weiteren Stellen Interpolationen wittern, gehen entschieden zu

<sup>1)</sup> Corp. gloss. V 554, 35 mereor sine diptongo milito.

<sup>2)</sup> Glossirt vielmehr serius.

<sup>3)</sup> Vgl. Thes. gloss. s. fascis.

<sup>4)</sup> Corp. gloss. II 589, 23 peristullium columpnarum circumitus.

<sup>5)</sup> Mit aut ist in der Burmannschen Ausgabe die Abkurzung atf aufgelöst.

<sup>6)</sup> Die Septizonia genannten Gebäude scheinen besonders in Afrika üblich gewesen zu sein. Vita Severi 24, 3 cum Septizonium faceret (über diesen Bau des Severus Hülsen im 46. Berliner Winckelmannsprogramm, 1886), nihit aliud cogitauit, quam ut ex Africa venientibus suum opus occurreret. Ueber das inschriftlich bezeugte Septizonium in Lambaesis s. Hülsen a. O. S. 33. Auch in der Appendix Probi, in welcher allerhand auf Afrika hinweist, figurirt das Wort; vgl. Gaston Paris in den Mélanges Renier, Bibliothèque de l'Ecole des Hautes-Etudes 73 (1887) p. 301 ff. De Rossi Bull. com. 1889 p. 360 ff.

<sup>7)</sup> Vgl. Caes. 30 p. 14, 33—35 (Verse aus Euripides' Phoenissen); Aug. 7 p. 40, 31—34 (aus Festus?, vgl. G. Becker Quaest. crit. p. XVIIII); Cal. 11 p. 123, 19 natricem [serpentis id genus], vgl. Corp. gloss. Il 132, 40 natriæ βόα ἰχθύος είδος (ἔχιος είδος Salmasius), IV 260 u. ö. natriæ serpens.

weit, während sich Roth grosser Zurückhaltung besleissigt. Doch hierüber werde ich mich in anderem Zusammenhange äussern.

Interpretamenta griechischer Worte standen im Archetypus nur an zwei Stellen: Tib. 57 p. 109, 30 πηλον αξματι πεφυραμένον [id est lutum a sanguine maceratum¹] und Cal. 29 p. 132, 36 αδιατρεψίαν²) [hoc est inuerecundiam]. Erst in Handschriften vom 12. Jahrhundert ab sind sie in grösserer Zahl zu treffen; sie stehen hier in der Regel über den betreffenden griechischen Worten, selten sind sie in den Text gedrungen, noch seltener haben sie den griechischen Text verdrängt. Ausser dem Vaticanus 1904 (V), der eher zu Anfang des 12. als zu Ende des 11. Jahrhunderts geschrieben ist,³) kommen hierfür in Betracht LSP, um von jüngeren zu schweigen. Sonderliche Weisheit verrathen diese Uebersetzungen, die auf eine einzige Quelle zurückzugehen scheinen (saec. XII?), nicht; oft sind sie sinnlos. Zur Illustration mittelalterlichen Wissens von der griechischen Sprache mögen sie hier mit einigen Anmerkungen folgen.

Aug. 25 p. 48, 34 accelera tarde sciens obtime manentia (die beiden letzten Worte über APECTA MEINWNTA) in pugna bellatoris V; in S steht nur acelera über σπεῦδε.

70 p. 69, 18 δωδεκάθεος] duodenorum4) deorum V

92 p. 78, 31 δυσφημίαν] quam (quae V) dubitationem VPS

98 p. 83, 20 creantis tumulum in monte ignitum S, tumulum innocentem ignitum V

p. 83, 24 uides certe pro(prium) n(omen) (nämlich Μασγάβαν) sepultum<sup>s</sup>) VS

99 p.84,1—3 postulet autem . . . . date plausum et omnes uos cum gaudio aliquid facite<sup>6</sup>) S und ebenso V, wo nur omnes fehlt.

p. 84, 9 EYTANACIAN] bonum exitum') VS

<sup>1)</sup> Corp. gloss. Il 125 maceratum τετηγμένον.

<sup>2)</sup> AMIATPEGIAN Memmianus.

Sein Text berührt sich eng mit dem Memmianus, bricht aber leider Cal. 3 p. 120, 14 ab.

<sup>4)</sup> Corp. gloss. II 282 δώδεκα duodena.

<sup>5)</sup> τεθαμμένον für τιμώμενον.

<sup>6)</sup> aliquid facite über ΤΙΠΑΙΨΑΤΕ.

In den Excerpten des Heiric von Auxerre ist übergeschrieben i. bonam mortem (s. oben S. 350 Z. 14).

- Tib. 21 p. 96, 12. 13 mihi et meis tuisque commilitibus¹) gere VS p. 96, 14 NOMIMWMATE] legitime VS p. 96, 16 et tantam defectionem²) militantium VS
- Cal. 22 p. 128, 16. 17 de caelo<sup>3</sup>) uenit nobis rex steht in L u. a. vor dem Homercitat (uobis für nobis in S u. a.).\*)
  - 29 p. 132, 36 ΔΙΑΤΡΕΦΙΑΝ (L), DIATPOΦΙΑΝ (S)] disciplinam LS
  - 47 p. 140, 21 inuictissimum<sup>5</sup>) S
- Claud. 1 p. 147, 10 felicibus et indoctis(!) pueris S
  - 4 p. 149, 20 EAATTWCOAI (L)] muniendus LS
    - p. 149, 20 βεβλάφθαι κτλ.] ad nocendum corpori et anime uelox<sup>6</sup>) LS
    - p. 149, 23 talia intendere<sup>7</sup>) et subsannari<sup>8</sup>) LS
    - p. 149, 25 μη προϋποκειμένου ήμιν] non conveniunt°) hec nobis LS
    - p. 150, 6 μετεώρως] iocundus LSP
    - p. 150, 7 ἐν τοῖς σπουδαίοις] inesse prudentibus L
    - p. 150, 9 ή της ψυχης αὐτοῦ εὐγένεια] anime illius nobilitas 10) LS
  - 15 p. 155, 14 es tu senex et stultus") LS
  - 38 p. 166, 27 μωρῶν ἐπανάστασις] stultorum exaltatio (exultacio S) LS
  - 39 p. 166, 30 μετεωρίαν et άβλεψίαν] superbiam et indignationem L
  - 40 p. 167, 20 decet loquere 12) L

<sup>1)</sup> Corp. gloss. II 447 συνστρατιώτης commiles.

ΔΠΟΟΥΜΕΙΑΝ hat V, ἀπείθειαν Bentley. Vgl. Corp. gloss. III 363, 34 defectio λιποθυμία.

<sup>3)</sup> els nolparos wurde also zu if organoi!

<sup>4)</sup> Diese lateinische Uebersetzung hat in P u. a. Handschriften die griechischen Worte ganz verdrängt.

Steht statt des griechischen Wortes in den Excerpten des cod. Paris.
 17903 saec. XIII.

<sup>6)</sup> uelox über APITHTA bezw. APTOTHTA.

<sup>7)</sup> σκοπείν für σκώπτειν?

<sup>8)</sup> Corp. gloss. II 373 μυκτηριασμός subsannatio, vgl. II 291, 48.

<sup>9)</sup> προσήκει convenit Glossen.

<sup>10)</sup> Corp. gloss. Il 134 nobilitas svyėveia.

<sup>11)</sup> Thes. gloss. s. v.

<sup>12)</sup> λάλει καὶ μη θίγγανε Turnebus (μεθινγανα ML).

## BEITRAEGE ZUR TEXTGESCHICHTE DES SUETON 363

- Claud. 42 p. 168, 18 Odyss.  $\pi$  72.  $\varphi$  133] uir prior iratus alterum facit irasci LS (in L fehlt alterum)
  - 43 p. 168, 33 rectas facite steht vor dem Griechischen in LSP u. a.1)
- Nero 38 p. 189, 9 me moriente mea crementur igne S, me moriente in ea igne L
  - p. 189, 10 me uiuente LS
  - 39 p. 190, 4. 5 nero iratus²) iatro matricida³) iuuenis nero propriam matrem occidit S
  - 46 p. 194, 7 mori quidem cum uxore mater pater S
  - 49 p. 195, 38 non decet neronem, non decet uigilare semen (uigilate semper S) in talibus resuscita te ipsum (sed resuscita te S) LS
- Vit. 13 p. 220, 23 TONAYXOY] art 1) ambab(us) S

  Dom. 18 p. 252, 24 Ilias © 108] non (num m<sub>2</sub>) uides quomodo ego
  bonus et magnus S
  - 23 p. 254, 1 erit (erie S) semper bene LPS.

MAX IHM.

Halle.

<sup>1)</sup> Uebersetzen also δρθάς ποιεῖτε (ΟΟΦΟΑΟΠΕΙΟΕΤΑΙ Memmianus, δ τρώσας και ἰάσεται Petr. Victorius, δ τρώσας σε ἰάσεται Bentley).

<sup>2)</sup> deyia Jels für 'Ocianns.

<sup>3)</sup> Corp. gloss. Il 371 μητροκτόνος matricida.

<sup>4)</sup> art über TON, also articulus.

## ARCHAEOLOGISCHE NACHLESE.

(S. diese Ztschr. XXXV S. 650 ff.).

XV. ILLUSTRATIONEN ZU EINEM GRIECHISCHEN ROMAN. R. Heinze hat im vorletzten Bande dies. Ztschr. XXXIV 494 ff. mit ebensoviel Scharfsinn wie Glück die Gründe besprochen, die die Entstehung des griechischen Romans weit höher hinaufzurücken nöthigen, als Rohde in seinem berühmten Buche zugeben wollte.1) Vielleicht besitzen wir hierfür auch einen monumentalen Beleg in den Friesbildern aus dem schwarzen Saal des 1879 bei der Farnesina ausgegrabenen Hauses, die jetzt, leider wie es scheint einem langsamen Zerstörungsprocess unrettbar verfallen, im Thermenmuseum untergebracht sind.2) Nur an einer Wand war dieser Fries vollständig erhalten, und hier hat zuerst Mau Röm. Mitth. X 1895 S. 231 festgestellt, dass wir es mit Gerichtsscenen zu thun haben, oder richtiger mit Illustrationen der Entscheidungen eines weisen oder schlauen Richters, bei denen in der Regel zuerst in einer früheren Scene des Vergehen, dann in einer zweiten das Verfahren verbildlicht ist, mittels dessen es dem Rechtsprechenden gelingt die Wahrheit festzustellen. Anknüpfend an die schöne Besprechung, die Lumbroso in den Atti dell' Accademia dei Lincei Ser. III vol. XI p. 303 dem bekannten pompejanischen Bild mit dem angeblichen Urtheil Salomonis gewidmet hat, erinnert dann Mau an die märchenhaften Urtheilssprüche des ägyptischen Königs Bokchoris, die auch litterarisch gesammelt waren und gerade zur Zeit des Augustus besonders beliebt gewesen zu sein scheinen. Diese Rechtssprüche des Bokchoris oder die eines ähnlichen weisen Richters will nun auch Mau gewiss mit Recht in dem betreffenden Theile des Frieses erkennen. Loewy, der unabhängig von Mau dieselbe Erklärung ge-

Siehe jetzt auch Wilcken Archiv für Papyrusforsch. I 264 ff. und v. Wilamowitz in den Götting, Gel. Anz. 1901 S. 31.

<sup>2)</sup> Abgeb. Mon. dell' Inst. XI 45-48; vgl. Helbig Führer2 II 238 f. n. 1124.

funden hatte, sucht in den Rendiconti dell' Accademia dei Lincei Ser. V vol. VI 1897 p. 27f. die Art der Vergehen und der Entscheidungen genauer festzustellen und plädirt mit noch grösserer Bestimmtheit als Mau dafür, dass der hier in einem Bildercyklus gefeierte Richter für Bokchoris zu halten sei. Er geht aber noch weiter; auch die übrigen mehr oder weniger fragmentarisch erhaltenen Theile des Frieses') sollen nach ihm ganz ähnliche Scenen enthalten haben, so dass das Ganze die Illustration zu einer ,Bokchoreis' gewesen sei. Bei diesem Theil der Loewyschen Deduction setzen meine Zweifel ein. Auf dem zweitgrössten der erhaltenen Friesstücke Mon. d. Inst. XI tav. XLV 2. 3. 4 (linke Hälfte) finden wir vier auf einander folgende Scenen, von denen die eine vielleicht einen nächtlichen Einbruch darstellt, die andern drei auf der Landstrasse zu spielen scheinen, jedenfalls ziemlich disparate Vorgänge, ohne dass dazwischen eine Gerichtsscene erscheint. Sollen wir annehmen, dass hier ein und dasselbe Vergehen in vier Acte zerlegt vorgeführt wird? Das ist schon an sich sehr unwahrscheinlich, wird es aber noch mehr, wenn man erwägt, dass auf der anderen Seite des Frieses der Darstellung des Vergehens höchstens eine einzige Scene gewidmet wird und dass ein engerer Zusammenhang zwischen den vier Vorgängen sich kaum ausdenken lässt. Allerdings zeigt die unmittelbar vorhergehende Scene einen thronenden König, dem ein Leibwächter zwei Männer niedrigen Standes vorführt, und weiter links sehen wir, wie dieselben beiden Männer von dem Leibwächter arretirt werden oder bereits arretirt sind und von ihm bewacht werden. Allein die Analogie mit den Gerichtsseenen der anderen Wand ist nur scheinbar, denn hier handelt es sich offenbar nicht um die ertappte Verbrecher, sondern um sistirste Landstreicher. Auch spricht der König nicht, wie in den eigentlichen Gerichtsscenen, Recht, sondern er hört einem alten bekränzten Mann - man könnte denken seinem Hofpoeten zu, der ihm aus einem Concepte oder Briefe vorliest, und achtet vorläufig gar nicht auf den Leibwächter und die Arrestanten. Der Richterspruch, wenn es sich um einen solchen handeln sollte,

<sup>1)</sup> Loewy nimmt an, dass sich der Fries auf der einen dem Eingang gegenüberliegenden Seite nicht fortgesetzt habe. Ich halte das zwar für wenig wahrscheinlich, kann aber hier auf diese Frage, die eine ganz detaillirte Darlegung erfordern würde und überdies für das, was ich beweisen will, kaum in Betracht kommt, nicht näher eingehen.

wurde also in Wahrheit gar nicht dargestellt sein. Und nun vergleiche man diesen König mit dem Richter in jenen anderen Scenen. Der König hat, wenn man es stark ausdrücken will, etwas Zeusartiges. Der Richter hingegen erscheint immer in mehr oder weniger salopper Haltung: einmal schlägt er das eine Bein über das andere, ein anders Mal faltet er die Hände über dem hochgezogenen Knie. Identität der Person scheint mir daher ausgeschlossen. Ferner erscheint in den Gerichtsscenen in unmittelbarer Nähe des Richters stets ein Mann in gemeiner Tracht, der aber mit dem Richter auf ziemlich vertrautem Fusse zu stehen scheint. Wir finden ihn auf den Stufen des Thrones oder daneben auf der Erde sitzend, auf den Richter einredend und so fort, aber stets entschieden aufmerksam beobachtend und auch wohl gelegentlich eingreifend. Diese Figur fehlt in der Scene mit den beiden Arrestanten, wo nur der mit ihr unmöglich identische "Hofpoet" erscheint. Auch auf den nicht mit Sicherheit zu placirenden Fragmenten (tab. XLVIII 3. 4) will Loewy viermal den Richter constatiren; aber auch diese Figuren unterscheiden sich sehr erheblich durch ihre vornehme majestätische Haltung, ohne dass ich desshalb behaupten möchte, dass wir auch in ihnen abermals den König aus der Arrestantenscene zu erkennen haben. Es kann sehr wohl eine dritte Person gemeint sein.

Es handelt sich also bei diesem Fries nicht ausschliesslich um Gerichtsscenen. An der Einheitlichkeit der ganzen Darstellung aber hat man allerdings mit Loewy festzuhalten. Es ist eine einzige Geschichte, die uns hier in einem Cyklus von Scenen vorgeführt wird. In dieser nehmen die klugen Rechtssprüche des Helden einen breiten Raum ein, aber sie füllen sie nicht aus. Nicht eine Sammlung von Rechtssprüchen wird illustrirt, sondern ein Roman. Dafür giebt uns das Bildwerk selbst noch zwei wichtige Indicien, die auch Loewy nicht entgangen sind (p. 41). Bei der Vergewaltigungsscene (tab. XLVI 2) ist Eros zugegen, das ist doch ein ausgesprochen rhetorisches Motiv; in einer Sammlung von Rechtssprüchen, auch wenn wir sie uns noch so novellistisch ausgeschmückt denken, ist für Eros keine Stelle. Und dass der Künstler ihn auf eigene Hand in einen Vorgang des gewöhnlichen Lebens eingesetzt haben sollte, ist auch nicht eben wahrscheinlich. Und weiter in der Scene, die Loewy wahrscheinlich mit Recht für die erste des ganzen Cyklus hält, haben wir es ganz sicher mit Göttern zu thun, wahrscheinlich mit einem Berggott und einer Nymphe.<sup>1</sup>) Ihr Gespräch belauscht ein mit einer Mütze bedeckter Mann, den wir dann in der nächsten Scene sich eilig entfernen sehen. Das ist denn doch ein antikes Romanmotiv, wie es im Buche steht.

Damit ist es um Bokcheris freilich geschehen. Gegen diese Benennung des Richters bildet übrigens schon das griechische Idealcostüm eine Instanz, über die man sich allzu leicht hinweggesetzt hat. Gerade die augusteische Kunst hätte bei ihrer bekannten Vorliebe für das Aegyptische gewiss nicht versäumt bei Darstellungen aus der Bokchorislegende des Localcolorit festzuhalten. Hier aber befinden wir uns in einer ganz idealen Welt, wie es sich für den Roman gehört.

Und lässt sich nun der Inhalt dieses Romanes einigermaassen errathen? Einige Vermuthungen wenigstens mögen gestattet sein. Den klugen Richter wird man seines nachlässigen Gebahrens wegen nicht für einen wirklichen König halten. Er ist ein Mann gewöhnlichen Schlages, der nur zum Spass oder zur Probe mit dem Richteramt betraut ist, der aber durch den Mutterwitz seiner Sprüche die Weisheit der geschulten Richter in Schatten stellt. Es ist das allbekannte, oft wiederkehrende Novellenmotiv, das in Sancho Pansa auf Barataria seine glänzendste Verkörperung gefunden hat. Aber wir finden neben diesem Richter einen Gesellen und dürfen vielleicht weiter vermuthen, dass dieser es ist, der seinem zu einer ungewohnten Würde erhöhten Kameraden die Weisheit suggerirt. Und irre ich nicht, so ist es eben dieser Geselle, der in der ersten Scene bei einem Gespräch der Götter ein unbemerkter Zuhörer ist und vielleicht daher seine Weisheit schöpft. Die Helden des Romanes sind also ahnlich wie bei Petron zwei Abenteurer, ohne dass allerdings zwischen ihnen ein erotisches Verhältniss zu bestehen scheint.2) Von ihrem Schicksale lässt sich noch erkennen, dass sie einmal arretirt und einem König vorgeführt, ein anders Mal, wenn ich richtig deute, auf der Landstrasse vermuthlich bei Nacht ihrer Kleider

<sup>1)</sup> Die Weiblichkeit scheint mir sowohl durch das helle Incarnat als durch die Drapirung des Mantels gesichert. Die schwache Entwicklung der Brust ist kein ausreichender Grund, um die Figur mit Loewy für männlich zu erklären.

Zwei Kameraden als Träger der Handlung erscheinen auch in dem Mahaffyschen Romanfragment Rendiconti dell' Accademia dei Lincei 1897 p. 91; vgl. Wilcken a. a. O. S. 270.

beraubt werden und durch tiefen Schlamm weiter waten müssen. Dann aber gelangen sie an einen anderen Hof, wo der eine von ihnen zu hohen Ehren aufsteigt; und vielleicht kamen sie dann später noch mit anderen Königen in Berührung. Kurz der Reiseroman ist unverkennbar. Auch die Gerichtsscenen und das Vorlesen von Briefen und Gedichten hat Heinze mit Recht als wesentlichen Bestandttheil schon des älteren Romanes festgestellt. Beides fehlt auch nicht auf unserem Fries; erstere spielen sogar eine sehr bedeutende Rolle. Dagegen findet sich von dem erotischen Element auf den erhaltenen Theilen keine Spur, es sei denn dass die schöne verschleierte Frau auf tab. XLV 4 (rechts) aus einer Liebesscene stamme.

Des Hypothetischen dieser Gedanken bin ich mir wohl bewusst und will mir Widerlegungen gern gefallen lassen, wenn ich nur erreiche, dass dieses nicht nur durch frische Erfindung und flotte Ausführung ausgezeichnete, sondern auch, wenn ich richtig geurtheilt habe, für die Litteraturgeschichte ausserordentlich wichtige Bildwerk noch einmal einer sorgfältigen Untersuchung unterzogen wird, ehe es ganz zu Grunde geht.

XVI. NIOBE AUF EINEM POMPEIANISCHEN MARMORBILD. In einer Serie von Winckelmannsprogrammen habe ich die fünf in Herculaneum gefundenen Marmorbilder nach den vortrefflichen Copieen Gilliérons, die das Hallische Museum Dank der Munificenz des Ehrenmitglieds des Deutschen Archäologischen Instituts, Herrn Commerzienrath Lehmann, besitzt, publicirt und kunsthistorisch einzuordnen versucht. Es war ursprünglich mein Plan ihnen in diesem Jahre das einzige in Pompeji gefundene Marmorbild, die Niobe, folgen zu lassen. Da ich aber nicht im Stande bin, die mir durch die Herausgabe der Hallischen Winckelmannsprogramme aufgelegten pekuniären Opfer weiterhin zu tragen, musste ich mein Vorhaben aufgeben, was mir dadurch erleichtert wurde, dass von diesem Bilde bereits eine farbige Publication in der Nuova serie des Giornale degli scavi di Pompei II tav. 9 2) vorliegt, die, wenn sie auch nicht allen Anforderungen genügt und sich namentlich

<sup>1)</sup> Hallische Winckelmannsprogramme XIX, XXI-XXIII.

<sup>2)</sup> Wiederholt, ohne Farben, bei Engelmann Bilderatlas zu Ovids Metamorphosen Taf. IX No. 67 und in Roschers Mythologischem Lexikon III 410 Fig. 7 als Textillustration zu Sauers vortrefflichem Artikel: Niobe.

mit der Gilliéronschen Copie nicht entfernt vergleichen kann, doch zum Verständniss dessen, was ich hier zu sagen habe, ausreicht.

Das Bild, das am 3. Februar 1872 in Gegenwart der Grossfürstin Olga von Russland gefunden wurde,1) war in viele Stücke zerbrochen, die sich aber leicht zusammenfügen liessen; es ist ausgezeichnet durch die gute Erhaltung der Farben. Die Darstellung zerfällt in zwei Gruppen; Jinks, etwa die Hälfte des Bildes einnehmend, Niobe, zu der sich ihre jüngste Tochter, noch ein halbes Kind, geflüchtet hat. Das Mädchen blickt angstvoll nach rechts, von wo, wie wir uns vorstellen sollen, Artemis ihre Pfeile entsendet, von denen einer bereits den Leib dieser Niobide getroffen hat. Niobe hat das riesige Scepter, das sie in der linken Hand trug, fallen lassen und schlingt den Arm um ihr verwundetes Kind, das Antlitz vorwurssvoll zum Himmel erhebend. Die zweite Gruppe nimmt die rechte Hälfte des Bildes ein, ist aber etwas mehr in den Hintergrund gerückt. Hier wird eine ältere Tochter der Niobe, die tödlich getroffen zu Boden gesunken ist, während ihres Todeskampfes von einer alten Amme gestützt. Als architektonischer Hintergrund dient für beide Gruppen ein säulengeschmückter Palast, über dessen Gestalt später noch ausführlicher zu sprechen sein wird.

Dass von der grossen Kinderzahl Niobes nur zwei Töchter dargestellt sind, wollte der erste Herausgeber, R. Gaedechens (a. O. p. 240) aus dem Raummangel erklären. Träfe das zu, so könnte man dem Maler den Vorwurf nicht ersparen, dass er besser gethan hätte, ein solches Sujet überhaupt nicht zu wählen, und wenn er es doch that und sich solch kecke Abbreviatur erlaubte, warum stellte er dann nicht lieber den Tod eines Sohnes und einer Tochter dar, wodurch das für die Katastrophe Charakteristische doch einigermaassen zum Ausdruck gekommen wäre? Nein, für die Weglassung der Söhne und die Beschränkung auf zwei von den Töchtern müssen andere Gründe maassgebend gewesen sein, die nur in der litterarischen Quelle liegen können. In dieser wird erzählt gewesen

Giornale degli scavi. II p. 365 f. Sogliano Le pitture murali Campane p. 85 nr. 504. Die Platte ist 0,40 hoch und 0,36 breit.

<sup>2)</sup> Das fühlt auch Sauer a. O. S. 409, zieht aber daraus den übereilten Schluss, dass die beiden Gruppen aus einem grösseren Bilde entnommen seien: ,es fällt schwer in dieser grossartig einfachen Composition nur ein Stück einer grösseren zu erkennen; dennoch ist diese Annahme unvermeidlich, weil sicher zwei Mädchen dargestellt sind, also jede Andeutung des gleichen Geschickes der Söhne in dem Bilde fehlt.

sein, dass die Söhne ausserhalb des Hauses, sei es im Gebirge sei es in der Palästra, von den Pfeilen des Gottes getroffen worden seien, die Töchter aber im Hause, das Königstöchter ja nicht so leicht zu verlassen pflegen, von denen der Artemis. Aber auf dem Bilde werden die beiden allein dargestellten ja auch nicht im Hause, sondern vor dem Hause getödtet. Gewiss, und gerade dies ermöglicht uns die litterarische Quelle genauer zu präcisiren. Man hat für die berühmte florentinische Gruppe häufig ein Drama und zwar speciell die Niobe des Sophokles als litterarische Quelle angenommen, ohne für diese Hypothese etwas anders anführen zu können, als das von dem Bildhauer in die Hauptfigur hineingelegte Pathos. Mit weit grösserer Bestimmtheit und mit bündigen Beweisen lässt sich bei dem pompeianischen Marmorbild die Abhängigkeit von einem Drama erhärten. In einem solchen musste in der That der Dichter, wenn der Zuschauer die Katastrophe nicht lediglich aus Botenmund erfahren sollte, die Töchter der Niobe angstvoll aus dem Palast herausstürzen lassen; allein sowohl aus Gründen des Geschmacks als der Dramaturgie durfte er dies Motiv nicht siebenmal wiederholen. Die Mehrzahl der Mädchen musste im Hause getroffen werden, nur wenige durften den vergeblichen Versuch machen, draussen Rettung zu finden; und auch bei diesen musste das Motiv möglichst variirt werden, was unter anderem durch den Altersunterschied geschehen konnte. Alles das trifft nun für unser Bild zu; wir sehen nur zwei Töchter ausserhalb des Palastes, und zwar eine ganz junge und eine voll erblühte. Die übrigen haben wir uns im Innern des Hauses bereits getödtet zu denken.

Weist schon dies alles zwingend auf eine dramatische Quelle hin, so sind wir weiter in der glücklichen Lage auch den Dichter bestimmen zu können. Es ist in der That kein anderer, als der, den man auch als poetischen Inspirator der Florentiner Gruppe supponirt hat, Sophokles. Schon aus Plutarch Amator. 760 D war zu erschliessen, dass in seiner Niobe die Söhne fern vom Palast getödtet wurden; denn wenn wir bei diesem Schriststeller lesen: τῶν μὲν γὰρ τοῦ Σοφοκλέους Νιοβιδῶν βαλλομένων καὶ θνηισκόντων ἀνακαλεῖταὶ τις οὐδένα βοηθὸν ἄλλον οὐδὲ σύμμαζον ἢ τὸν ἐραστήν ,ὧ ἀμφ' ἐμοῦ στεῖλαι' (fr. 410 Nauck²), so ist doch ohne Weiteres klar, dass solch ein Massenmord nicht vor den Augen des Publicums stattfinden konnte. Wie wäre eine Scene mit sieben Niobiden und ihren sieben ἐρασταί, auch wenn

die meisten von ihnen χωφά πρόσωπα waren, auf dem attischen Theater möglich gewesen? Also referirt Plutarch den Inhalt eines Botenberichts. Nun ist bereits im Jahre 1874 Wilamowitz so glücklich gewesen, diese Sophokleischen ἐρασταί auf einem pompeianischen Landschaftsbild nachweisen zu können.') Dort werden die Söhne der Niobe von Apollon in einem Gebirge, zweifellos dem Kithairon, getödtet, während sie in Gesellschaft ihrer ¿oaorai sich am Weidwerk ergötzen. Da der Kithairon als Ort des Untergangs der Söhne nur für Euphorion ausdrücklich litterarisch belegt ist,2) wollte Wilamowitz diesen für die poetische Quelle des Gemäldes angesehen wissen und supponirte, dass er die loaotal, die übrigens für ihn nicht bezeugt sind, aus Sophokles entnommen habe. Allein schon auf dem Polygnotischen Krater aus Orvieto Mon. d. Inst. XI 40 spielt die Katastrophe auf dem Kithairon, und wenn ich dies früher für eine freie Erfindung des Malers, der dabei lediglich von künstlerischen Gesichtspunkten ausgegangen sei, gehalten habe (Ann. d. Inst. LIV 1882 p. 288), so hat mich meine eingehendere Beschäftigung mit Polygnot mittlerweile eines besseren belehrt. Da die Darstellung auf dieser Vase nur ein Auszug aus einer grösseren Composition ist, so kann die einzige Tochter der Niobe, die hier recht unpassend gleichfalls auf dem Kithairon ihren Tod findet, durch den Vasenmaler von einer anderen Stelle der Vorlage hierher versetzt worden sein, vielleicht lediglich damit unter den dargestellten Opfern der Letoiden auch eine Tochter nicht fehle. Das Original mag rechts den Kithairon, links den Palast des Amphion und der Niobe, vielleicht im Durchschnitt,3) gezeigt haben und in diesem

<sup>1)</sup> Bull. d. Inst. 1874 p. 52 f.; vgl. Mau ebd. 1873 p. 207. 1874 p. 53 f. Sogliano Le pitture murali Campane p. 85 nr. 505. Das Bild ist von H. Heydemann in den Berichten der Sächsischen Gesellschaft der Wissenschaften 1883 Taf. 3 publicirt worden, und dieser Forscher hat das Verdienst die Siebenzahl der Niobiden auf dem Gemälde festgestellt zu haben; dagegen ist sein Zweifel an den ¿gaaral ungerechtfertigt, und der Gedanke an Diener schon dadurch ausgeschlossen, dass die vier fraglichen Figuren durch die Gewandung von den thatsächlich weiter oben dargestellten Jagddienern sehr deutlich unterschieden sind.

Schol. II. A \( \Omega \) 602 (Meineke Analecta Alexandrina p. 146 fr. 135),
 Apollod, III 5, 6.

<sup>3)</sup> Wie es auf den Polygnotischen Gemälden, die den Freiermord des Odysseus und Achill auf Skyros darstellten, der Fall gewesen zu sein scheint; vgl. diese Ztschr. XXV 1890 S. 428 und Marathonschlacht in der Poikile (XVIII Hall. Winckelmannsprogramm) S. 65 und 66 f.

Palast die todten und sterbenden Töchter; oder auch, was vielleicht noch wahrscheinlicher ist, der Palast war am Fuss des Kithairon dargestellt und nahm die untere Hälfte des Bildes ein. Sei dem nun wie ihm wolle, jedenfalls ist die Version, dass die männlichen Niobiden auf dem Kithairon den Tod finden, nicht erst von Euphorion erfunden; sie war schon dem 5. Jahrhundert geläufig und darf also unbedenklich auch dem Sophokes zugeschrieben werden, so dass nichts im Wege steht in jenem pompeianischen Landschaftsbild eine Illustration oder, wenn man das lieber hört, einen Nachklang der Sophokleischen Botenerzählung zu sehen.<sup>1</sup>) In der Vorstellung, dass die Söhne der Niobiden fern vom Palast getödtet werden, trifft also die poetische Quelle des Marmorbildes mit der Niobe des Sophokles zusammen; aber freilich ist diese Uebereinstimmung für die Identität beider insofern noch nicht stricte beweisend, als ja die fragliche Version bereits vorsophokleisch ist. Immerhin constatiren wir, dass in diesem Punkt das Bild sich mit der Niobe des Sophokles im Einklang befindet.

Hier greisen nun in sehr willkommener Weise die Fragmente einer Tragödie ein, die sich auf einem der von Grensell und Hunt herausgegebenen Papyri<sup>2</sup>) erhalten haben und in denen Blass sehr glücklich Reste der Sophokleischen Niobe erkannt hat.<sup>3</sup>) So dürstig das Erhaltene ist, die Herstellung ist dem genannten Gelehrten doch gerade so weit gelungen, dass wir die Stücke für das pompeianische Marmorbild verwerthen können. Das erste Bruchstück lautet in der Blassschen Ergänzung:

<sup>1)</sup> Ein Nachklang findet sich auch noch auf einer bestimmten Classe der römischen Niobidensarkophage, wo die Söhne der Niobe, wie auf dem pompejanischen Bilde, beritten sind, doch fehlen hier die ἐρασταί. Diese Classe wird durch die Exemplare im Lateran, in der Marciana und in Wiltonhouse (Stark Niobe S. 187) repräsentirt, wozu noch eine stattliche Anzahl von Fragmenten kommt.

<sup>2)</sup> Greck Papyri, Second Series p. 14 nr. VIa.

<sup>3)</sup> Litt. Centralblatt 1897 S. 333, Rhein. Mus. LV 1901 S. 96 ff.

Also eine Tochter der Niobe tritt auf, vom Pfeil der Artemis in die Seite getroffen (V. 4), jedoch noch nicht zu Tode. Sie blickt suchend umher, wohin sie fliehen, wo sie sich verbergen könne (V. 6—8), und fleht die Göttin an, sie nicht zu tödten (V. 10). Ihr Auftreten wird V. 1—4 angekündigt und V. 11—12 wird sie angeredet. Nach Blass geschieht beides durch den Chorführer, worin wir uns ihm vorläufig anschliessen wollen.

Ein zweites kleines Fragment, das dritte nach der Zählung der Herausgeber, ist zwar so verstümmelt, dass die Ergänzung ausgeschlossen scheint, lässt aber doch etwas sehr wesentliches erkennen.

> τεν οὐσίαι frei ν λόγων ὑπέρτερον ει πῶλος ὧς ὑπὸ ζυγοῦ 5 ουμεν ἀρτίως καὶ σύγγον[ος φορηινυνμ

Zunächst folgert Blass aus dem Umstand, dass die zweite Zeile auf dem erhaltenen Fetzen leer ist, mit Recht, dass sie nur einen kurzen Ausruf wie φεῦ, ἔα enthalten habe, durch den das Auftreten einer neuen Person angekundigt worden sei. Diese Person wird Z. 4 mit einem jungen Füllen verglichen, das sich vom Joche losgerissen hat. In der von Blass herangezogenen Parallelstelle Eur. Or. 44 f. wird dasselbe Bild von dem wahnsinnigen Orestes gebraucht, der zur Verzweifelung der seiner wartenden Elektra vom Krankenlager aufspringt; jedesfalls passt es nur auf eine Person, die in einer gewissen Hut gehalten wird, also vortrefflich auf eine der Töchter der Niobe, namentlich eine der jungeren. Blass wollte anfänglich dies Bruchstück 3 mit Bruchstück 1 combiniren und in der hier auftretenden Niobide dieselbe sehen, die dort (I 4) von einem Pfeil getroffen in die Orchestra stürzte. Aber er liess sich leicht überzeugen, dass der Vergleich mit dem sich losreissenden Füllen auf eine Verwundete nicht passe (a. O. S. 100 A. 1). Es kommt hinzu, dass für diese Verwundete andere Bilder gebraucht werden, die neben jenem Vergleich unerträglich sein würden. Sie heisst μανιάς (1, 1) und der Zorn oder das Geschoss der Letoiden ist es, das sie aus dem Gemache heraustreibt (ἐξελαύνεις), wobei doch auch wieder das Bild von dem vom Stachel getriebenen Ross vor dem Hörer auftaucht. Aber dieses ist mit dem vom Fohlen, das die Freiheit sucht, unvereinbar. Also die Niobide, die in fr. 1 auftritt, ist von der in fr. 3 auftretenden verschieden, die eine ist bereits getroffen, die andere noch nicht. Die beiden Bruchstücke gehören verschiedenen Scenen an, und da 3,5 mit ἀρτίως καὶ σύγγονος auf die vorhergehende Verwundung oder Tödtung einer Schwester Bezug genommen zu werden scheint, so wird man geneigt sein, fr. 1 vor fr. 3 anzusetzen. Zu bemerken ist zunächst nur noch, dass in beiden Scenen Niobe nicht auf der Bühne zu sein scheint.

Bei Sophokles traten also zwei Niobiden auf; dass ihnen noch weitere gefolgt seien, darf a priori für sehr unwahrscheinlich gelten, da dann eine Variation der Motive kaum noch möglich gewesen wäre. Und zwei Niobiden finden wir auch auf dem Marmorbild. Die ältere stirbt in den Armen der Amme; darf auch dies Motiv für Sophokles in Anspruch genommen werden? Man könnte zunächst daran denken, die ankundigenden und die beklagenden Worte in fr. 1, die Blass dem Chor zugetheilt hat, vielmehr der Amme zu geben und diese Hypothese mit den Hinweis darauf zu stützen suchen, dass doch ein Bericht über die Vorgänge im Hause vorangegangen sein müsse, da der Sprecher von Phoibos' Groll und dem seiner Schwester bereits unterrichtet ist, und dass als Sprecher solcher Botenerzählung die Amme sehr passend sein wurde. Aber andererseits wäre es von dieser recht gewissenlos, ihre theils schon getroffenen, theils bedrohten Zöglinge in der Noth allein zu lassen, und ausserdem ist die Ankündigung neu auftretender Personen nach fester dramatischer Typik Sache des Koryphaios. Lassen wir also die Worte ruhig dem Chor. Aber wie ging die Scene weiter? Dass die verwundete Niobide ins Haus, das sie eben verlassen hatte, zurückkehrte oder durch eine der Parodoi die Orchestra verliess, ist beides gleich unwahrscheinlich, zumal dann ihr Tod noch durch einen besonderen Boten hätte gemeldet werden müssen; also bleibt nur übrig, dass sie in der Orchestra vor den Augen der Zuschauer einem zweiten Pfeil der Artemis erlag. Dann aber entstand die dramaturgische Nothwendigkeit die Leiche aus der Orchestra fortzuschaffen, um so mehr als

der Schauspieler doch nach aller Wahrscheinlichkeit nachher noch in einer anderen Rolle, vielleicht gerade als Niobe, auftreten musste. Die Entfernung konnte durch Statisten in der Maske königlicher Diener leicht bewerkstelligt werden, aber nach dem Stil des antiken Dramas musste sie ausdrücklich angeordnet werden, und das war nicht Sache des Chors. So werden wir von dieser Seite her zur Annahme gezwungen, dass im Verlauf der Scene eine Person auftrat, die zu solchem Befehl berechtigt ist, und da Niobe selbst im Anfang der folgenden Scene noch nicht auf der Bühne ist, fällt diese Rolle ganz von selbst der Amme zu. Es liegt ja auch durchaus in der Natur der Sache, dass sie ihrer jungen Herrin nacheilt und die zusammenbrechende stützt; als diese ausgeathmet hatte, wird sie die Leiche durch Diener in den Palast haben tragen lassen und selbst jammernd gefolgt sein.

Ebenso lässt sich für die Gruppe links im Vordergrund der Zusammenhang mit dem sophokleischen Stück noch weiter wahrscheinlich machen. Für ein halbwüchsiges Mädchen, wie wir es hier sehen, ist der Vergleich πώλος ώς ὑπὸ ζυγοῦ um so passender, da ein solches ja ganz besonders behütet zu werden pflegt. Freilich war in dem Stück bei seinem Auftreten die Mutter, zu der es auf dem Bilde geflüchtet ist, noch nicht auf der Bühne. Aber es ist, ich möchte beinahe sagen eine poetische Nothwendigkeit, dass sie unmittelbar darauf auftrat. Denn der Tod des jüngsten Mädchens ist doch offenbar der Schlussact der über die Töchter hereinbrechenden Katastrophe - die anderen sind schon alle todt - und hierbei darf die Mutter nicht fehlen; in ihrem Arme trifft auch die bisher unverwundete der Pfeil der Artemis, wie es das Bild zeigt. Und in der That scheinen die beiden noch übrigen Fetzen fr. 4 und 2, die Blass mit einander verbinden will, aus einer Scene herzurühren, in der Niobe auf der Bühne ist und von einem Boten den Tod ihrer Söhne erfährt. 4,5  $\tau i \nu$  '  $\alpha \tilde{v} \tau$  '  $\dot{\alpha} \pi$  ' ]  $\dot{\alpha} \gamma \varrho o \tilde{v}$   $\varphi \tilde{\omega} [\mu \epsilon \nu$ : Ankundigung des Boten. 2, 7 ήκε π[αί]ς σὸς εἰς κε: Beginn des Berichtes; dazwischen Klagen der Niobe 2, 5 und 9 (alles nach Blass). Also erst nachdem auch die jüngste und letzte Tochter in ihren Armen gestorben ist, hört Niobe, dass auch ihre Söhne todt sind, eine Scenenfolge, die durch das Gesetz der poetischen Steigerung durchaus geboten war.

Für die Situation, wie wir sie auf dem pompeianischen Marmorbilde in Uebereinstimmung mit Sophokles gefunden haben, ist es

nun die unumgängliche Voraussetzung, dass Niobe bei dem Tod ihrer sechs älteren Töchter nicht zugegen war, sondern ausserhalb des Hauses weilte. Wie war das motivirt? In seinem wunderschönen Reconstructionsversuch hat Welcker Griech, Trag. II S. 286 ff, die ovidische Version, nach der Niobe sich göttliche Ehren erweisen liess und dadurch den Zorn der Leto erregte, auch für Sophokles in Anspruch genommen. Es ist dies um so wahrscheinlicher, als dieser Dichter sie in der Antigone V. 834 Jeòg zai Jeoyevijg 1) genannt hatte. Man kann sich also vorstellen, dass, während Niobe im Tempel der Leto sich göttlich verehren liess, daheim ihre Töchter dem Grimm dieser Göttin zum Opfer fielen, und dass sie durch einen Boten herbeigerufen, nur noch ihr jungstes Kind lebend fand, aber nur um dessen Tod mit eigenen Augen zu sehen. Irre ich nicht, so enthält auch das Bild selbst hierfür ein Indicium, das mächtige Scepter, das der Hand der Niobe entfallen ist. Merkwürdigerweise haben die Interpreten diesem Attribut gar keine Beachtung geschenkt, während es doch bei einer sterblichen Königin etwas höchst Ungewöhnliches ist. Heroinen mit dem Scepter sind mir von Bildwerken her nicht bekannt ist. Ebenso wenig ist es meines Wissens litterarisch bezeugt oder durch Bildwerke zu belegen, dass das Scepter zum Bühnencostüm der Königin gehört. Der Stab alter Frauen wie der Hekabe ist natürlich etwas specifisch verschiedenes, und das Scepter, das Kassandra im Agamemnon trägt, ist das Attribut der Prophetin. Wohl aber gebührt das Scepter den Göttinnen. Wenn also hier Niobe ein solches trägt, so will sie als Göttin angesehen sein, und das passt vorzüglich zu Welckers Hypothese.

Haben wir bisher richtig argumentirt, so liegt uns also in dem pompeianischen Marmorbild eine Illustration zu Sophokles' Niobe vor. Dass die Söhne ganz fehlen und von den Töchtern nur zwei dargestellt sind, erklärt sich bei dieser Annahme ganz von selbst, ohne dass wir nöthig haben zu so bedenklichen Hypothesen, wie Raumzwang oder Abbreviatur, unsere Zuflucht zu nehmen. Ich habe bei Besprechung des herculanesischen Tragödienbildes mit der Scene aus Euripides' zweitem Hippolytos<sup>2</sup>) darauf hingewiesen, dass die ältesten Illustrationen dramatischer Scenen

Hingegen ist die Stelle der Elektra V. 150 σε δ' εγωγε νέμω θεόν,
 wie Kaibel gezeigt hat, nicht beweisend.

Kentaurenkampf und Tragödienscene (XXII Hall. Winckelmannsprogramm) S. 15.

zwei verschiedene Methoden befolgen: entweder geben sie genau die Erscheinung der Schauspieler mit Maske und Theatercostüm wieder; das ist bei dem eben erwähnten Phaidrabild der Fall. Oder sie stellen nicht die Schauspieler in ihrer Rolle, sondern die von ihnen agirten Heroen dar, wobei aber doch häufig das Costüm der Bühnentracht genähert wird. Dies Princip befolgt das Niobebild, wo nur die Gewandung der Amme und das Scepter der Niobe an die Theatergarderobe erinnern. Diese Classe von Darstellungen ist nun natürlich an das Bühnenbild nicht mehr so eng gebunden wie jene andere; sie kann sich sogar soweit von ihrer litterarischen Vorlage emancipiren, dass sie zwei in dem Stücke aufeinanderfolgende Scenen zu einer einzigen zusammenzieht, wie es auf unserem Bilde geschieht.

Aber um so entschiedener zeigt dieses in einem anderen Punkte seine Abhängigkeit von der Bühne, darin nämlich, dass es die Figuren vor einen sich sehr geltend machenden und ausserordentlich detaillirt ausgeführten architektonischen Hintergrund stellt. In dieser Hinsicht steht es unter den Bildwerken des fünften und vierten Jahrhunderts ganz einzig da. Denn wenn die tarentinischen Prachtkratere, die gleichfalls attische Tragödienscenen, nur in weit freierer Weise, illustriren, als Centrum der Composition ein tempelartiges Gebäude verwenden, so ist das darum etwas total verschiedenes, weil dort die Figuren nicht vor, sondern um und in das Gebäude gestellt werden und dieses selbst nach dem Muster tarentinischer Grabdenkmäler gebildet ist; es repräsentiert zwar die Skene, aber es bildet sie nicht nach. Das Marmorbild will offenbar die Skene, oder wenigstens ein Stück derselben darstellen, und nur deshalb ist ein architektonischer Hintergrund überhaupt angebracht, der ganz gut fehlen könnte und bei einem Gemälde, das nichts darstellen wollte wie einen mythologischen Vorgang an für sich, gewiss auch fehlen würde.') Dadurch gewinnt aber das Bild für die Geschichte des Theaters noch eine besondere Bedeutung; denn es ist die einzige Darstellung einer Skene des fünften Jahrhunderts, die wir besitzen. Grund genug, um sie einer eingehenden Prüfung zu unterziehen.

Wir sehen die linke Ecke des Bühnengebäudes und zwar so, wie sie sich einem ziemlich weit rechts sitzenden Zuschauer dar-

Man vergleiche z. B. die Knöchelspielerinnen des Alexandros (XXI Hallisches Winckelmannsprogramm),

stellen wurde, also ein wenig von der Seite in einer Perspective gesehen, die gerade noch keine allzu grossen Anforderungen an den Maler stellt. Wir unterscheiden einen Vorbau und einen wenigstens auf dem Bilde nur wenig längeren Hauptbau. Der mit einer Ante abschliessende Vorbau hatte entweder die Gestalt einer Säulenhalle oder eines ναὸς ἐν παραστάσιν, - was sich, da nur eine Säule sichtbar ist, zunächst nicht entscheiden lässt. Ante und Säule sind, wie allerdings nicht die Publication, wohl aber Gilliérons Copie erkennen lässt, durch eine hohe Schranke verbunden, die fast bis zur rechten Schulter der Niobe reicht. Auch der dahinter liegende Hauptbau schliesst mit einer Ante ab, an die wieder eine hohe Schranke ansetzt. Also eine Säulenhalle, und wenigstens eine der Säulen wird rechts von der Vorhalle sichtbar - ganz deutlich bei Gilliéron, weniger klar in der Publication. Ueber diese Brüstung blickt man auf die Hinterwand der Halle, von deren grüner Bemalung neben der Ante ein Rest erhalten ist. Ganz ähnliche Schranken finden sich bekanntlich auch an der Skenenhinterwand der in letzter Zeit wieder so lebhaft discutirten Heraklesvase des Assteas1); nur ziehen sie sich dort als fortlaufende niedrige Wand vor den Säulen hin, so dass deren Schäfte bis zur halben Höhe durch sie verdeckt werden. Immerhin ist die Uebereinstimmung gross genug, um die Richtigkeit der Annahme, dass der Palast auf dem Bilde nach dem Muster einer Skene gestaltet ist, zu erhärten.

Diese Erkenntniss war nun für mich persönlich eine grosse Ueberraschung, denn sie bestätigt eine Dörpfeldsche Hypothese, die ich bisher stark angezweifelt und auch in dies. Ztschr. XXXI 428 öffentlich bekämpft habe, die Annahme einer tempelartigen Vor-

<sup>1)</sup> Bethe im Jahrbuch des archäolog. Instituts XV 59 ff., Dörpfeld ebd. XVI 27, Graef in dies. Ztschr. oben S. 81 ff. Dass eine Tragödienscene dargestellt ist, halte ich mit Bethe für unbestreitbar. Der Einwand, dass solche Vorgänge wie das Tödten des Kindes nicht vor den Augen des Publicums dargestellt werden, trifft in dieser Allgemeinheit nicht zu; man denke an den Selbstmord des Aias oder die beiden im Text erörterten Scenen aus der Niobe. Ueberdiess wissen wir von der Tragödie des 4. Jahrhunderts und speciell der tarentinischen viel zu wenig, um so kategorisch urtheilen zu dürfen. Andererseits beweist das Bild aber auch nichts für eine erhöhte oder überdeckte Bühne. Der Vorgang kann sehr gut in solchem Vorbau spielen, wie wir ihn auf dem pompeianischen Bild constatirt haben; die mittleren Säulen mussten natürlich wegbleiben, um den Blick auf die Figuren nicht zu beeinträchtigen; aber die den Anten entsprechenden Ecksäulen sind vorhanden.

halle vor der Mitte der Skene, wie sie in Dörpfelds Reconstructionsversuch (Griech. Theater S. 373) gezeichnet ist; denn selbstverständlich wird man sich vorstellen müssen, dass in Wirklichkeit die Vorhalle nicht, wie es auf dem Bilde den Anschein hat, an Länge der Skene beinahe gleichkam, sondern dass sie vor den vier mittelsten Säulen der eigentlichen Skene lag und das Aussehen eines Antentempels hatte. Hier war also der Maler in der That durch den Raumzwang genöthigt, ein wenig zu fälschen. Nur glaube ich freilich auch jetzt noch nicht, dass dieser Vorbau obligatorisch war, und bei Stücken, in denen das Ekkyklema vorankam, halte ich ihn nach wie vor für ausgeschlossen. Aber dass man gelegentlich die Skene in dieser Weise gestaltete, das scheint unser Bild allerdings zu beweisen.

Nicht minder überraschend ist, dass die eigentliche Skene hier bereits das Säulenproskenion hat, das Dörpfeld erst einer späteren Entwickelungssphase des Bühnengebäudes zuschreiben will. Von einem Paraskenion hingegen, dessen Bedeutung Dörpfeld meiner Ansicht nach überhaupt sehr überschätzt hat, findet sich keine Spur. Vielmehr läuft die Façade, genau wie die des tempelartigen Vorbaus, in eine Ante aus. Die Schranken aber entsprechen den späteren Pinakes, nur dass sie nicht wie diese bis zum Architrav hinaufreichen; die Oeffnung über ihnen bewirkte, dass sich der Schall an der Hinterwand der Skene brach, was für die Akustik äusserst vorteilhaft sein musste. Ich muss also jetzt zugeben, was ich in dies. Ztschr. XXXI 429 noch bestritten hatte, dass bereits die hölzerne Skene nicht bloss gemalte, sondern schon massive Säulen hatte, wie das auch von Dörpfeld angenommen worden war; aber auch jetzt noch glaube ich, dass das bereits ein weiteres Entwickelungsstadium war, dem die Skene mit aufgemalten Säulen voranging. Andererseits aber bringt es unser Bild zur vollen Evidenz, dass das Säulenproskenion der Hintergrund, und nicht das Podium für die Schauspieler war - wenigstens im fünften Jahrhundert; wie es später wurde, ist eine Frage, die nicht hierher gehört.

Wir haben bisher stillschweigend angenommen, dass das Bild oder correct gesprochen sein Original noch dem fünften Jahrhundert angehört. Zum Beweis genügt eigentlich schon ein Blick auf die dorischen Säulen, die noch denen vom Parthenon und den Propyläen sehr nahe stehen. Eine Prüfung der perspectivischen Behandlung führt zu demselben Resultat. Die Darstellung zerfällt in drei Pläne; den vorderen nimmt die Gruppe der Niobe mit ihrer jüngsten Tochter ein, den mittleren die Façade des Vorbaus und die Gruppe der Amme mit der älteren Niobide, den hinteren die Façade des eigentlichen Scenengebäudes. Das ist, namentlich im Vergleich mit dem "müden Silen",") noch eine sehr primitive Perspective. Allerdings laufen der mittlere und hintere Plan nicht der Bildfläche parallel, sie wachsen von rechts nach links etwas in den Grund hinein; aber dasselbe ist auch bei dem herculanensischen Perithoosbilde der Fall,") und wenn auch die Niobe etwas jünger sein mag als dieses, so wird man doch Bedenken tragen, mit ihr bis ins 4. Jahrhundert hinabzügehen.

Wenn diese Datirung das Richtige trifft, so ist das Original des Bildes aller Wahrscheinlichkeit nach zu Sophokles' Lebzeiten entstanden, und es taucht jetzt die Frage auf, ob es zu diesem und seiner Niobe in demselben Verhältniss stand, wie ich es für Euripides und das herculanensische Phaidrabild nachzuweisen versucht habe,3) also ob es das Weihgeschenk des Dichters oder seines Choregen für den errungenen dramatischen Sieg war. Da wir nicht wissen, ob die Niobe den Preis bekommen hat, wird die Entscheidung stets unsicher bleiben. Aber die Voraussetzung für diese Annahme, dass nämlich die Niobe zu den jüngeren Stücken des Sophokles gehört haben müsse, lässt sich, wie ich glaube, trotz der Spärlichkeit der Fragmente aus zwei unverächtlichen Indicien beweisen: erstens den Anklängen an Euripideische Diction, auf die Blass (Rhein. Mus. LV 99) aufmerksam gemacht hat, und zweitens dem Auftreten eines älteren Knaben, eines παραχορήγημα, in der Rolle der jüngsten Niobide. Das hat in den erhaltenen Dramen nur in dem Menoikeus der Phoinissen eine Parallele. Von verlorenen Stücken scheinen ähnliche Rollen der Chrysippos (Titelheld) und die Antigone (Maion) des Euripides und die Αίχμαλώτιδες des Sophokles (Astyanax) enthalten zu haben.4) Das letztgenannte Stück ist nicht datirbar; von den in Betracht kommenden Euripideischen Dramen gehören

<sup>1)</sup> XXIII Hall. Winckelmannsprogramm S. 23.

S. Kentaurenkampf und Tragödienscene (XXII Hall. Winckelmannsprogramm) S. 3.

A. O. S. 20 f. Durch solche Phrasen, wie dass auch in anderen Stücken Ammen aufgetreten seien, werden die dort entwickelten Gründe nicht widerlegt.

S. C. Haym de puerorum in re scaenica Graecorum partibus (Diss. Hall, XIII) p. 255 f. p. 269. p. 287.

drei der letzten Periode des Dichters an; auch das vierte, die Antigone, könnte man ihr zuzuweisen geneigt sein, jedesfalls gehört es frühestens in die zweite Periode. Da nun C. Haym¹) gezeigt hat, dass das Auftreten von Knabenfiguren auf der attischen Bühne Modesache war, so ist es geboten, die Stücke mit dieser besonderen Art von Knabenrollen, die nicht mehr von Kindern, aber auch nicht von erwachsenen Schauspielern, sondern von halben Jünglingen dargestellt wurden, einer bestimmten, nicht zu weit zu umgränzenden Periode zuzuweisen. Danach würde die Niobe frühestens in die Zeit des Archidamischen Krieges, wahrscheinlich aber erst in das letzte Jahrzehnt des fünften Jahrhunderts gehören. Ganz derselben Zeit haben wir aber das Original des Bildes zuweisen müssen, und hierdurch gewinnt die Hypothese, dass es das choregische Weihgeschenk für die Niobe des Sophokles ist, doch in der That an Wahrscheinlichkeit.

Für die Berühmtheit des Bildes spricht es, dass die Gruppe der Amme mit der sterbenden Niobide noch auf den römischen Sarkophagen copirt wird, sehr genau auf denen der ersten Classe, die durch die Exemplare im Vatikan und in München vertreten wird,2 etwas umgestaltet, auf denen der zweiten Classe, deren vornehmste Repräsentanten bereits oben (S. 372 A. 1) aufgezählt sind. Aber auch auf die Florentiner Gruppe, mag nun ihr Schöpfer gewesen sein wer er will,3 hat das Gemälde unverkennbar einge-

<sup>1)</sup> A. O. p. 286.

S. Stark Niobe S. 178 ff. Das hat bereits Gaedechens a. O. p. 242
 bemerkt.

<sup>3)</sup> Ein ergötzliches Versehen begegnet Klein Praxiteles S. 333, wenn er die bei Plinius 36, 26 überlieserte Controverse über den Schöpser der Gruppe so formuliren will: Praxiteles oder Praxiteles und Skopas, und wenn er meint, die Statue der Niobe habe allgemein für ein Werk des Praxiteles gegolten, nur die Urheberschaft der übrigen Statuen sei strittig gewesen. Warum? Weil Plinius mit der ihm üblichen und jedem seiner wirklichen Leser geläufigen Kürze nur die Niobae liberos nennt und weil umgekehrt in den Epigrammen nur die Mutter, nicht die Kinder erwähnt werden. Als ob diese überhaupt hätten erwähnt werden dürfen, wo doch die Pointe ist, dass die Götter die Niobe zu Stein, Praxiteles den Stein in die Niobe verwandelt habe, also von den Kindern nicht die Rede sein konnte. Persönlich bin ich allerdings nach wie vor der Ueberzeugung, dass Praxiteles an der Gruppe ebenso unschuldig ist wie Skopas, und dass ihre Entstehung erst in der hellenistischen Zeit denkbar ist, und ich freue mich, dass sich dieser zuerst von H. Ohlrich (Die Florentiner Niobegruppe) aufgestellten Datirung ein so unparteischer Beurtheiler wie M. Colliguon Histoire de la sculpture grecque Il 536 angeschlossen hat.

wirkt. Die Gruppe der Amme mit der sterbenden Niobide ist das Vorbild für den Niobiden, der seine sterbende Schwester mit vorgestrecktem Arm zu decken sucht.') Das hat die kühne, durch den Aufbau der Gruppe bedingte Fiction zur Voraussetzung, dass auch Mutter und Töchter auf dem Kithairon zusammen mit den Söhnen ihren Tod finden. Dass dies das Secundäre ist, bedarf keines Beweises, abgesehen davon dass die bereits tödtlich Getroffene mehr der Fürsorge, wie sie ihr auf dem Bilde die Amme zu Theil werden lässt, als des Schutzes vor weiteren Pfeilen bedarf. Dasselbe Verhältniss besteht aber auch zwischen beiden Bildwerken hinsichtlich der Gruppe der Mutter und ihrer jüngsten Tochter. Die einfache Grösse des Schmerzes, wie sie das Bild zeigt, ist in der Gruppe zu einem beinahe theatralischen Pathos gesteigert.

So hat denn also doch die alte Vorstellung von dem Zusammenhang der Florentiner Gruppe mit dem Sophokleischen Drama instinctiv das Richtige getroffen. Freilich erscheint er zunächst durch das Gemälde vermittelt; aber der Bildhauer wird sicherlich gewusst haben, dass das Bild das Sophokleische Drama illustrirte, und deshalb auch diese litterarische Quelle herangezogen haben, so dass auch manche andere der Gruppe eigenthümliche Motive doch auf Sophokles zurückgehen mögen. Vor allem möchte ich das von dem Pädagogen glauben, den jungst Klein Praxiteles S. 328 als ein der ursprunglichen Gruppe fremdes Element ausscheiden wollte. Er ist so absolut Bühnenfigur, selbst in der Tracht, und so sehr der gegebene Träger des Botenberichts, dass man gerade ihn zuversichtlich für das Sophokleische Drama in Anspruch nehmen möchte, um so mehr, als er auch bereits auf dem Jattaschen Krater2) erscheint, auf älteren Niobidendarstellungen hingegen fehlt. Dort fehlt auch die Gruppe der Mutter mit der jungsten Tochter, wie denn diese Monumente sämmtliche Kinder ohne merkbaren Altersunterschied darstellen, und so möchte man denn auch das ebenso hochdramatische wie tief ergreifende Motiv, dass das jüngste Kind in den Armen der Mutter den Tod findet, für eine Erfindung des Sophokles halten.

<sup>1)</sup> Helbig Führer 1º No. 213. Beste Abbildung bei Amelung Führer durch die Antiken von Florenz Fig. 34 zwischen S. 120 und 121. Dieser Gelehrte hat zwar schon richtig den Zusammenhang beider Gruppen bemerkt, setzt aber das Marmorbild unbegreiflicher Weise in dieselbe Zeit wie die Florentiner Gruppe, nach seiner Ansicht 4. Jahrhundert, und lässt es unentschieden, auf welcher Seite die Abhängigkeit zu suchen sei.

<sup>2)</sup> Bull. napolit. 1843 I tav. 2, danach bei Stark Niobe Taf. II.

Hier muss ich auf den Einwurf gefasst sein, dass die Gruppe von Mutter und Tochter sich ja bereits auf dem Petersburger Relief findet, das jetzt mit seltener Einmüthigkeit für die Nachbildung eines Originals aus dem 5. Jahrhundert erklärt wird.<sup>1</sup>) Furtwängler dachte an die Reliefs am Throne des Zeus von Olympia, Dümmler zugleich an Einfluss des Polygnot, Amelung meint, dass das Relief, ohne Zweifel aus der Schule des Pheidias stamme und in die spätere Lebenszeit des Sophokles gehöre<sup>1</sup>. Ich kann das Bildwerk oder richtiger das Original nur für eine späte eklektische Schöpfung halten.

Den Beweis dafür will ich zunächst an der weitaus schönsten Gruppe führen, die man nach Amelung ,kaum betrachten kann, ohne einen Schauer der Bewunderung zu empfinden', der Schwester, die ihren verwundeten Bruder von hinten mit beiden Armen umfasst und sich liebevoll zu ihm niederbeugt, während er das Haupt weit in den Nacken zurücklehnt und mit dem erhobenen Arm die rechte Schulter des Mädchens umfasst. Gewiss eine wundervolle Composition, aber vollkommen unverständlich in ihrer jetzigen Verwendung. Wie sollen wir uns die Situation entstanden denken? Etwa so, dass der Jüngling vom Pfeil getroffen gerade rückwärts niedersinken will, und dass das Mädchen eben herbeigeeilt ist um ihn zu stützen? Unmöglich, denn bevor dieses herangekommen sein könnte, würde der Verwundete längst in den Knieen zusammengebrochen sein. Auch hat man keineswegs den Eindruck, dass die Schwester vorher in hastiger Bewegung war, diese müsste doch wenigstens im Gewand nachzittern; vielmehr wird ein Unbefangner nur urtheilen können, dass das Mädchen schon an dieser Stelle,

<sup>1)</sup> Stark Niobe Taf. III 1, Amelung a. O. Fig. 31 zwischen S. 116 und 117. Vgl. Heydemann Ber. d. Sächs. Ges. 1877 S. 72ff.; Hauser Neuattische Reliefs 73 ff.; Dümmler Jahrb. des Archäolog. Instituts II 1887 S. 172; Furtwängler Meisterwerke 68 ff.; C. Smith Annuary of the Brit. school at Athens-1896, 1897 p. 136 und 140. Sehr besonnen und treffend ist das Urtheil bei Friederichs-Wolters No. 1866, wo das Relief als "Anfangs in seiner kunsthistorischen und künstlerischen Bedeutung weit überschätzt" und als "eine Zusammenstellung verschiedener Gestalten aus der Niobidensage, die zum Theil auch sonst vorkamen" bezeichnet und bemerkt wird, dass manche der Gestalten "in ihrem ehemaligen Zusammenhang besser gewirkt haben mögen, jetzt aber zum Theil recht unschön wirken". Die Zweifel an der Aechtheit des Reliefs und seiner Repliken, einschliesslich des Londoner Marmordiscus (abgeb. bei Heydemann a. O. Taf. I), sind von Furtwängler mit Recht als unbegründet zurückgewiesen worden.

hinter dem Jüngling, ruhig dastand, als dieser nach rückwärts zu sinken begann. Und was will das Mädchen eigentlich? ihn sachte über ihre Knie zur Erde gleiten lassen? Warum greift dann aber der Jüngling in so unpraktischer Weise nach ihrer Schulter? Bekanntlich kehrt dieselbe Gruppe auch sonst wieder, aber in anderer Verwendung, vor allem auf dem berühmten Semelespiegel1) des Berliner Museums. Da ist es der junge Dionysos, der den Oberkörper weit zurücklehnend den Nacken der Semele mit beiden Händen umfasst und ihren Kopf zu sich niederzieht, um sie zu küssen, während sie ihn von hinten umfasst. Hier wirkt die Gruppe unmittelbar verständlich und überzeugend, weil beide Figuren in Ruhe sind, nur mit dem Austausch von Blicken und Liebkosungen beschäftigt, während das Motiv, auf den Todeskampf übertragen, etwas unangenehm Kokettes erhält. Weit entfernt also Dümmlers Behauptung zuzustimmen, dass die Gruppe des Semelespiegels auf dem Petersburger Relief in ihrer originalen Verwendung erscheine, müssen wir im Gegentheil behaupten, dass die Gruppe für eine Liebesscene erfunden ist, also ihre Verwendung auf dem Semelespiegel ihrer ursprüngliche Bedeutung ungleich näher steht, als die auf dem Niobidenrelief. Diese Ansicht lässt sich sowohl durch Bildwerke als durch Dichterstellen stützen. Durch Bildwerke; denn bereits auf einer unteritalischen Vase (Millin Peintures de vases antiques II 49) finden wir Dionysos ganz ähnlich eine Mänade, und eine solche war gewiss auch die Semele des Spiegels ursprünglich, liebkosend; nur sitzt er diesmal in ihrem Schoss, wozu O. Jahn (Ann. d. Inst. XVII 1845 p. 371 n. 3) sehr treffend die Scene aus dem Pantomimos in Xenophons Symposion vergleicht (IX 4) & Alovogos .... ἐπικαθέζετο ἐπὶ τῶν γονάτων καὶ περιλαβών ἐφίλησεν αὐτήν. Weiter finden wir dieselbe Art des Kusses auf einer unteritalischen Vase mit einer Symposionscene (Millin. a. O. II 76), wo einer der Gäste in dieser Weise die hinter ihm stehende Flötenspielerin liebkost, und auf der gleichfalls unteritalischen Hetärenvase bei Millingen Peintures de vases grecs pl. 26. 272), wo es umgekehrt die Hetäre ist, die im Schosse ihres Liebhabers ruhend den Kopf zurückbeugt, um sich küssen zu lassen. Hierzu kommen die Dichterstellen; vor allem das berühmte Acmegedicht des Catull XLV 10

<sup>1)</sup> Gerhard Etruskische Spiegel I 83.

Jetzt in München, Jahn No. 819. Man vergleiche auch den etruskischen Spiegel bei Körte V 31.

at Acme leviter caput reflectens et dulcis pueri ebrios ocellos illo purpureo ore saviato,

Verse, die man als Motto unter die zuletzt erwähnte Vase setzen könnte, und weiter die Schilderung von Mars im Schosse der Venus im Prooemium des Lucrez, wo die Situation wieder mehr den zuerst besprochenen Bildwerken entspricht I 33 ff.

in gremium qui saepe tuum se reicit aeterno devictus vulnere amoris, atque ita suspiciens, tereti cervice reposta, pascit amore avidos, inhians in te, dea, visus, eque tuo pendet resupini spiritus ore. hunc tu, diva, tuo recubantem corpore sancto circum fusa super, suavis ex ore loquellas funde petens placidam Romanis, incluta, pacem.

Es gehörte wirklich eine an Geschmacklosigkeit gränzende Verwegenheit dazu, eine solche im täglichen Liebesleben häufige und durch die Kunst typisch gestaltete Situation zu einer pathetischen Scene umzugestalten, eine Verwegenheit, die deutlich den Epigonen verräth.

Ueberhaupt aber trägt das ganze Bildwerk auch sonst deutlich die Zuge des Eklekticismus. Es soll gar nicht geleugnet werden, dass einzelnes in der That an Pheidias erinnert; daneben ist aber auch das Original der Florentiner Gruppe stark benutzt, und die in Rückenansicht dargestellte fliehende Niobide hat ihr Vorbild auf dem Mausoleumfries (Antike Denkmäler des Deutschen archäol. Instituts II Taf. 17 Platte XVIII Fig. 75). Und woher stammt die ganze Composition? Ich glaube, dass hier das starke Hereinziehen des, nach Hausers treffender Bemerkung ,unangenehm wirkenden', aber für die Stellung der Figuren gänzlich unentbehrlichen Terrains uns auf die richtige Spur leiten kann. Denn wenn es auch nach dem oben Erörterten unmöglich ist, mit Dümmler an eine Vorlage aus der Schule Polygnots zu denken, so scheint der Schluss doch unabweislich, dass sich die Composition des Originals nach Polygnotischer Weise auf dem Abhang eines Berges aufbaute, wie dies ja in der That auf einer der Repliken, dem Londoner Marmordiscus, der Fall ist, der also in dieser Hinsicht der Vorlage am nächsten stehen dürfte. Da liegt es denn, namentlich wenn man den eklektischen Charakter im Auge behält und hinzunimmt, dass sämmtliche Repliken in Rom gefunden sind, ausserordentlich nahe, an die Elfenbeinreliefs der Thüren des Palatinischen Apollotempels zu denken, für die aus der Beschreibung des Properz der Aufbau in die Höhe mit Nothwendigkeit zu erschliessen ist'.) Freilich gelten diese jetzt allgemein für 'hellenistische' Arbeiten, die Augustus irgendwoher entführt haben soll, aber der Beweis für diesen älteren Ursprung ist ganz von demselben Schlag, wie der für den hellenistischen Ursprung des Wiener Brunnenreliefs und der verwandten decorativen Wandreliefs. Denn wenn Properz die Thüren ein Libyci nobile dentis opus nennt, so braucht darin doch wahrlich nicht zu liegen, dass diese nobilitas älteren Datums sei als die Zeit des Augustus. Im Gegentheil wird jeder Kenner der augusteischen Kunst deren charakteristischen Züge auf dem Petersburger Relief und seinen Repliken wiederfinden.

Da im Vorhergehenden so viel von der Niobe des Sophokles die Rede war, so kann ich nicht umhin zu der Ansicht von Blass Stellung zu nehmen, nach der uns auf dem Oxyrhynchos-Papyros CCXIII2) ein weiteres Bruchstück der Sophokleischen Niobe erhalten ware, und zwar diesmal aus dem Schluss des Stückes: Tantalos vor seiner zu Stein verwandelten Tochter. Allerdings scheint es sich um ein Steinbild zu handeln, aber alles, was darauf hindeuten könnte, dass dieses Bild nicht wirklich, wie es fr. a, 3 heisst, ein λιθουργές εἰχόνισμα, sondern ein zu Stein gewordener Mensch und dieser Mensch das Kind des Redenden sei, hat Blass hinzu ergänzt. Das Erhaltene rühmt nur die Lebenswahrheit der Darstellung a, 7 f. ή γάρ πνεῦμ' ἔνι - δίοις πέτροισιν; Ein König freilich ist der Sprecher, aber ein entthronter b, 1 ωρφανίσμεθα, b, 2 ποῦ δόμων εδη; Das würde voraussetzen, dass die Katastrophe am Sipylos zeitlich mit der Katastrophe in Theben zusammengefallen und dass Niobe zwar in Theben in Stein verwandelt, dieser Stein aber dann nach Lydien versetzt worden sei. Beides ist weder überliefert noch eben wahrscheinlich. Auch dass Tantalos die Herr-

<sup>1)</sup> Il 31, 13 ff. altera deiectos Parnasi vertice Gallos, altera maerebat funera Tantalidos.

Schon Heydemann hat diesen Gedanken gehabt, ihn aber aus nichtigen Bedenken wieder fallen lassen.

<sup>2)</sup> Grenfell und Hunt Oxyrhynchos-Papyri II p. 20 ff. Vgl. Blass Litter. Centralblatt 1899 S. 1657. Wilsmowitz Gött. Gel. Anz. 1900 S. 34 stimmt zwar betreffs des Sujets zu, hält aber die Autorschaft des Sophokles nicht für gesiehert.

schaft in Folge des Erdbebens verliert, ist ein αμάρτυρον. Aber gesetzt es habe eine solche Version gegeben, dramatisch darstellbar war eine Scene, wie die angenommene, jedenfalls nicht. Dass Niobe am Schluss nach Lydien zurückgekehrt sei, wird zwar vom Iliasscholiasten T \( \Omega \) 602 bezeugt voorhoat de aurif eig Audian, aber diese Absicht konnte sie selbst kundgeben oder ein Maschinengott konnte es zugleich mit der ihrer harrenden Versteinerung verkunden. Ein in Lydien spielender Epilog ist durch die Bedingungen der griechischen Bühne ausgeschlossen. Man denke doch, dass ausser Niobe auch der Chor, ohne den doch das Stück nicht schliessen konnte, nach Lydien hätte versetzt werden müssen, und eine μετάστασις und ἐπιπάροδος, wie im Aias, der Alkestis und der Helene, wäre hier, wo zwischen den beiden Schauplätzen das Meer liegen würde, doch geradezu absurd. Dass das Bruchstück Sophokleisch ist, wollen wir Blass gern zugeben, aber aus der Niobe stammt es nicht; vielmehr gilt es weiter zu suchen.

XVII. ILIASSCENEN IN DER ALTKORINTHISCHEN VASENMALEREI. Zu den ungeschriebenen Dogmen der modernen Archäologie gehört es unter anderem, dass die korinthischen Vasenmaler von dem ionischen Epos, schon weil sie des ionischen Dialects unkundig gewesen seien, nur eine nebelhafte Vorstellung besessen haben sollen, und dass es hieraus zu erklären sei, wenn z. B. die Darstellungen von Scenen der Ilias auf korinthischen Vasen vom Text des Epos starke Abweichungen zeigen. Diese Thatsache lässt sich allerdings in manchen Fällen nicht bestreiten; aber sie erklärt sich, wie längst erkannt,1) meistens daraus, dass fertige bildliche Typen, wie die des Abschieds und des Zweikampfes, zur Illustration von Ilias-Episoden verwandt werden. Das gilt z. B. von dem Pariser Krater mit Hektors Abschied2) und dem Aryballos mit den Zweikämpfen des Achilleus und Hektor und des Aias und Aineias.3) auf den Grad der Vertrautheit des Malers mit dem Text der Ilias sind hier durchaus unstatthaft. Daneben finden wir aber auch Darstellungen, die gerade durch die Art ihrer Abweichung die genaueste Kenntniss der Ilias verrathen und uns erkennen lassen,

<sup>1)</sup> S. Luckenbach in Fleckeisens Jahrbüchern XI Suppl. B. S. 493 ff.

Mon. ann. e bull. d. Inst. 1855 tav. 20, danach Wiener Vorlegebl.
 Ser. III Taf. 1, 1. Pottier Vases du Louvre I pl. 50 E 638.

<sup>3)</sup> Ann. d. Inst. XXXIV 1862 tav. B; danach Wiener Vorlegebl. a. O. 1, 3.

dass der korinthische Vasenmaler des 6. Jahrhunderts in seinem Homer mindestens ebenso zu Hause war, wie der attische des 5. Ich will versuchen dies an drei Beispielen zu zeigen.

Unter den korinthischen Pinakes des Berliner Museums befindet sich einer mit einer Illustration zur Διομήδους ἀριστεία.¹) Auf dem links und rechts unvollständigen, 0,10 langen Bruchstück steht in Kampſstellung nach rechts, durch die Beischrift gesichert, Diomedes. Zu seinen Füssen lag, gleichſalls inschriſtlich bezeichnet, der tödtlich verwundete Pandaros, von dessen Figur nur noch geringſūgige Reste übrig sind. Hinter Diomedes hält, von ihm abgewandt, sein Streitwagen, dessen Lenkung Athene selbst übernommen hat. Aber auch der eigentliche Wagenlenker des Diomedes, Sthenelos, hat nicht geſehlt. Die Stellung seiner ſast vollständig erhaltenen Namensbeischriſt lehrt, dass er seinen Platz hinter den Rossen gehabt und deren Rücken mit dem Oberkörper überragt haben muss — ob der Kampſgruppe zu- oder abgewandt, mag zunächst unentschieden bleiben.

Somit stellte der Pinax den Kampf um den gefallenen Pandaros E 166-310 dar, und zwar sollten speciell die Verse 297-310 illustrirt werden. Da die korinthischen Maler die Gesetze der Symmetrie, namentlich bei Kampfscenen, aufs strengste beobachten, ist es möglich, die fehlende rechte Hälfte der Darstellung fast mit völliger Sicherheit zu reconstruiren. Dem Diomedes gegenüber muss zunächst der die Leiche des Pandaros vertheidigende Aineias gestanden haben. Dann wird, dem Wagen des Diomedes entsprechend, der des Aineias gefolgt sein; aber wer waltete des Lenkeramts? Ich denke ein Blick auf die Athene der anderen Seite und die Erwägung, dass in der Ilias alsbald Aphrodite eingreift, um ihren Sohn zu retten, lassen keinen Zweifel darüber aufkommen, dass nur diese Göttin auf dem Wagen ihres Sohnes gestanden haben kann. Nun fehlt noch ein Pendant zu Sthenelos, und hier giebt es allerdings der Möglichkeiten mehrere. Es könnte das Eingreisen des Hektor E 494 ff. anticipirt gewesen sein. Auch Ares, der bald nachher in Gestalt des Thrakers Akamas die Troer anfeuert (E 461 ff.) und später (E 594 ff.) persönlich an dem Kampf theilnimmt, wäre denkbar. Am nächsten liegt aber doch wohl der Gedanke an Apollon, der bald darauf die von Aphrodite vergeblich

<sup>1)</sup> Furtwängler Beschreibung der Vasensammlung im Antiquarium 764. Antike Denkmäler des deutschen archäologischen Instituts 1 Taf. 7, 15.

versuchte Rettung wirklich vollführt. Wer aber auch immer diesen Platz hinter den Rossen des Aineias eingenommen haben mag, jedesfalls muss er auf die Kampfgruppe in der Mitte zugeeilt sein, und folglich muss dasselbe für die entsprechende Figur der linken Hälfte, den Sthenelos, angenommen werden. So erhalten wir eine Composition, die der Kyknosvase des Kolchos ausserordentlich ähnlich ist, nur nicht so figurenreich wie diese.

Diese Reconstruction ist freilich wesentlich verschieden von der, die Furtwängler und Fränkel, der die Tafel der antiken Denkmäler mit einem kurzen Text begleitet hat, vorzuschweben scheint. Frankel will rechts nur noch die Figur des Aineias ergänzen, und wenn Furtwängler, der natürlich auch an diesen gedacht hat, als präsumtive Länge des Ganzen 0,20 angiebt und dabei links noch ein zweites Bruchstück ansetzt, wonach das Erhaltene allein schon die Länge von 0,160 repräsentirten würde, so ist es klar, dass auch er rechts ausser dem todten Pandaros nur diesen einzigen Aineias ergänzen will. Aber abgesehen davon, dass auf diese Weise das Uebergewicht allzu sehr auf die Seite der Griechen fallen würde, lässt sich noch aus einem anderen sicheren Indicium beweisen, dass rechts mehr weggefallen ist, als eine Figur. Ueber der vorgestreckten rechten Hand der Athene ist nämlich ein zur Befestigung dienendes rundes Loch erhalten. Da es keinesfalls, auch nicht bei der von Furtwängler angenommenen Gesammtlänge, die Mitte eingenommen haben kann, so muss ihm rechts ein zweites Bohrloch entsprochen haben, das aber nicht gleich auf den Bruch gefolgt sein kann, da vorher noch der grösste Theil der Beischrift Diomedes - sechs Buchstaben - Platz finden musste. Die Entfernung des erhaltenen Bohrlochs vom linken Rand kann, da mindestens die Pferde zu ergänzen sind, nicht weniger als 0,060 betragen haben. Ebensoviel und dazu der Platz für die Diomedesinschrift, also mindestens 0,80, wahrscheinlich aber bedeutend mehr muss rechts weggebrochen sein, womit der Beweis erbracht ist, dass dort weit mehr als eine Figur verloren ist und für den Wagen noch bequem Platz blieb.

Vergleichen wir nun den Wortlaut der Ilias mit dem eben reconstruirten Pinax, so besteht die wichtigste Abweichung darin, dass Athene dort nur dem Speer des Diomedes die todbringende Richtung giebt, während sie hier persönlich den Wagen ihres Schützlings lenkt, ein Amt, das in jenem Stadium der Διομήδους ἀριστεία noch Sthenelos versieht. Aber gerade diese Abweichung spricht für die genaue Bekanntschaft des Malers mit dem Iliastext; denn augenscheinlich ist dies Motiv der Schlussscene der Διομήδους ἀριστεία entnommen, wo vor dem Kampf mit Ares Athene den Sthenelos vom Wagen herabstösst, um selbst die Zügel zu ergreifen E 835 ff.

ῶς φαμένη Σθένελον μὲν ἀφ' ἐππων ὧσε χαμᾶζε, χειρὶ πάλιν ἐρύσασ' δ δ' ἄρ' ἐμμαπέως ἀπόρουσεν. ἢ δ' ἐς δίφρον ἔβαινε παραὶ Διομήδεα δῖον ἐμμεμαυῖα θεά · μέγα δ' ἔβραχε φήγινος ἄξων βριθοσύνηι · δεινὴν γὰρ ἄγεν θεὸν ἄνδρα τ' ἄριστον. λάζετο δὲ μάστιγα καὶ ἡνία Παλλὰς 'Αθήνη.

Die Situation hat der Künstler einfach von dem Zweikampf mit Ares auf den mit Aineias übertragen. Die Abweichungen der reconstruirten rechten Hälfte sind natürlich rein hypothetisch; nehmen wir aber einmal die Hypothese als Thatsache, so resultiren sie einfach aus dem doppelten Bedürfniss, dem Aineias einen Wagenlenker zu verschaffen und den Ausgang des Kampfes vorgreifend anzudeuten.

Mit dem eben besprochenen Fragment hat nun Furtwängler, wie bereits oben bemerkt, ein zweites verbinden wollen, das sich als die linke untere Ecke eines Pinax darstellt. Es zeigt den durch Beischrift gesicherten bogenschiessenden Teukros, den ein Hoplite, ohne Zweifel der Telamonier Aias, mit seinem Schilde deckt. Gegen die Zusammengehörigkeit beider Stücke hege ich aber schwere Bedenken, die ich auch Furtwängler selbst nicht verschwiegen habe, als dieser vor vielen Jahren die stark beschmutzten grösstentheils ganz unkenntlichen Stücke mit geschickter Hand und bewunderungswürdiger Geduld selbst reinigte und zusammensetzte. Gewiss, die Aehnlichkeit des Sujets, die Gleichheit des Thons, die beiden Fragmenten gemeinsamen drei violetten Striche am unteren Rand, die Verwandtschaft des Stils und der Zeichnung, obgleich mir hier, namentlich in der Behandlung der Gewänder und des Haares kleine Differenzen zu bestehen scheinen, mussten den Gedanken, die beiden Stücke mit einander zu verbinden, zunächst sehr verführerisch erscheinen lassen. Aber andererseits wolle man bedenken, dass Teukros in der Διομήδους άριστεία überhaupt nicht auftritt und, was vielleicht schwerer wiegt, dass es absurd ist, den Bogenschützen dem Gespann des Diomedes vis à vis zu stellen, so dass er den Pferden auf die Brust schiessen würde. Ausschlaggebend aber scheint mir, dass, wenn wir dies Stück hinzunehmen und dann consequenter

Weise auch am rechten Ende die Gruppe eines Bogenschützen und eines Hopliten ergänzen, der Pinax eine ganz exorbitante Länge bekommen würde.

Das Eckstück rührt also vielmehr von einem zweiten Pinax her, der gleichfalls eine Iliasscene illustrirte und sehr wohl als Pendant zu dem Diomedes-Pinax geweiht gewesen sein kann. Für die Deutung stehen die drei Episoden der Ilias zur Verfügung, wo Teukros neben seinem Bruder kämpft, die der Κόλος μάχη Θ 261 bis 334, die der Τειχομαχία Μ 370—405 und die der Ἐπινανσιμάχη Ο 415—483. Bei der Geringfügigkeit des Erhaltenen ist eine Entscheidung kaum zu treffen, zumal es wahrscheinlich ist, dass vor Aias und Teukros noch ein Vorkämpfer stand. Da aber Teukros und Aias im M von der Mauer und im O vom Schiffe herab kämpfen, wird man am meisten geneigt sein, an die Scene des Θ zu denken.

Zu diesen beiden Iliaspinakes tritt nun die im Jahrbuch des Archäologischen Instituts VII 1892 Taf. 1 von Fröhner veröffentlichte Kanne, die früher der Sammlung Branteghem angehört hat. Der Herausgeber sieht in der Darstellung eine Combination der Scene des  $\Sigma$  35 ff., wo Thetis zu ihrem um Patrokles klagenden Sohn tritt, mit einer Scene der  $\Pi \varrho \varepsilon \sigma \beta \varepsilon i \alpha$ . Dass diese Deutung unhaltbar und vielmehr die Scene des T 238—356 gemeint sei, habe ich bereits in den Studien zur Ilias S. 548 A. 1 ausgesprochen und will es nun näher begründen.

In der Mitte der Darstellung liegt Achilleus auf seinem Speisesopha. Vor diesem steht der Tisch mit den völlig unberührten Speisen. Denn Achilleus, ohne sich um die Mahlzeit zu kümmern, legt die rechte Hand an die Stirn, bekanntlich der Gestus des höchsten Schmerzes. Ueber ihm hängen seine Waffen: ein Rundschild mit riesigem Gorgoneion und ein paar Beinschienen. Schon dies genügt, um jeden Gedanken sowohl an die  $\Pi_{\varphi}$ eo $\varphi$ ei $\alpha$  als an das  $\Sigma$  auszuschliessen. Denn dort spielt Achilleus vergnügt die Leier, das Mahl wird erst für die Gäste bereitet; im  $\Sigma$  aber hat Achill keine Waffen. Am Fussende der Kline steht Thetis, sich zu ihm niederbeugend, wie um ihn zu trösten. Rechts und links von dieser Mittelgruppe stehen Phoinix¹) und Odysseus; beide erheben bedächtig

In seiner Namensbeischrift Polizipos sind die beiden ersten Buchstaben
O und 

vertauscht. Fröhner hat diese ihre von befreundeter Seite empfohlene
und in der That einzig mögliche Lesung seltsamer Weise abgelehnt, a. O. S. 27 A. 4.

mahnend den Zeigefinger. Ein Mädchen hinter Odysseus, ihrer zwei hinter Phoinix schliessen die Darstellung ab.

In der Μήνιδος ἀπόρρησις versammeln sich nach der Rückgabe der Briseis um Achilleus die Grossen des Heeres und flehen ihn an, vor der Schlacht Speise zu sich zu nehmen. Er aber weigert sich dessen, wie er es schon vorher in der Rathsversammlung gethan hat (T 209—214), und ersucht die Führer sich zu entfernen bis auf sechs, die Atriden, Odysseus, Nestor, Idomeneus und Phoinix T 303 ff.

αὐτὸν δ' ἀμφὶ γέροντες 'Αχαιῶν ἡγερέθοντο λισσόμενοι δειπνῆσαι. δ δ' ἡρνεῖτο στεναχίζων , λίσσομαι, εἴ τις ἔμοιγε φίλων ἐπιπείθεθ' ἔταίρων, μή με πρὶν σίτοιο χελεύετε μηδὲ ποτῆτος ἄσασθαι φίλον ἦτορ, ἐπεί μ' ἄχος αἰνὸν ἱχάνει. δύντα δ' ἐς ἡέλιον μενέω χαὶ τλήσομαι ἔμπης' ὡς εἰπὼν ἄλλους μὲν ἀπεσχέδασεν βασιλῆας, δοιὼ δ' 'Ατρεΐδα μενέτην χαὶ δῖος 'Οδυσσεύς, Νέστωρ 'Ιδομενεύς τε γέρων θ' ἱππηλάτα Φοῖνιξ, τέρποντες πυχινῶς ἀχαχήμενον οὐδέ τι θυμῶι τέρπετο, πρὶν πολέμου στόμα δύμεναι αἰματόεντος. er gedenkt wehmūtig daran, wie oft ihm ſrüher Patroklos

Und er gedenkt wehmütig daran, wie oft ihm früher Patroklos vor der Schlacht das Mahl bereitet hat.

Diese Situation will der korinthische Vasenmaler illustriren. In der drastischen Weise der älteren Kunst stellt er das bereitstehende Mahl dar, aber Achilleus verschmäht die Speisen und hängt nur seinem Schmerze um den getödteten Freund nach. Aus der Zahl der sechs um Achill versammelten Heerführer hat der Maler mit feinem Verständniss Odysseus und Phoinix herausgegriffen; Odysseus, denn dieser gerade ist es, der vorher in der Versammlung wiederholt und nachdrücklich den Rath gegeben hat, sich zum Kampf durch Speise zu stärken T 155 ff. 216 ff., Phoinix, denn dieser darf sich als Erzieher des Achilleus am ehesten ein mahnendes Wort erlauben. Sie also werden uns auf der Vase neben Achilleus vorgeführt, λισσόμενοι δειπινήσαι.

Den oben ausgeschriebenen Versen geht die Scene vorher, wie die ins Zelt zurückgeführte Briseis beim Anblick des todten Patroklos in laute Klagen ausbricht T 280—301, und mit ihr klagen die übrigen Sclavinnen — ἐπὶ δὲ στενάχοντο γυναῖχες —, offenbar nicht nur die sieben, die eben Agamemnon dem Achill als

Busse geschenkt hat, sondern vor Allem auch die von diesem selbst früher erbeuteten, wie die aus der Πρεσβεία bekannten, Iphis und Diomede. Auch diese hat der Vasenmaler nicht ungeschickt in die Scene eingeführt. Mit der hinter Odysseus stehenden ist gewiss Briseis gemeint. Die beiden hinter Phoinix mag man Iphis und Diomede benennen, jedesfalls gehören sie zum alten Gesinde des Achilleus.

In der Ilias wird dann weiter erzählt, wie Athene auf Zeus Geheiss den Achilleus mit Nektar und Ambrosia stärkt, auf dass ihn den nüchternen während der Schlacht nicht der Hunger quäle T 340—356. Hier treffen wir auf die stärkste Abweichung, die sich der Vasenmaler vom Text der Ilias erlaubt hat; denn er hat die Rolle der Athene auf Thetis übertragen. Dabei hat ihm aber ohne Zweifel im Sinn gelegen, dass im Anfang des Buches Thetis mit den neuen Waffen zu Achilleus kommt, daher auch diese Waffen selbst dargestellt sind. Nach der Weise der archaischen Kunst sind so eine ganze Reihe von Vorgängen in eine einzige Scene zusammengefasst, und man sagt nicht zu viel, wenn man behauptet, dass diese korinthische Vase den wesentlichen Inhalt des T von V. 1 bis V. 356 illustrire. Eine solche alle wichtigen Momente herausgreifende Illustration war aber nur möglich, wenn dem Maler der Text des T genau bekannt war.

XVIII. ILIASSCENE AUF GRIECHISCHEN SARKOPHAGEN. Im Anfang der zwanziger Jahre des vorigen Jahrhunderts sah ein Mitglied der Expedition en Morée, Mr. Vietty in der Nähe von Sparta am User eines der Nebenbäche des Eurotas 1 einen griechischen Sarkophag, dessen Schönheit er mit begeisterten Worten preist. Das Monument war bei seiner Aussindung völlig intakt gewesen, aber der Papas des Orts, der für die Restauration seiner Kirche Steine brauchte, hatte bei Viettys Ankunst den oberen Theil des Marmorkastens bereits zertrümmert, und nur dem energischen Einschreiten des Franzosen war es zu verdanken, dass der untere Theil, wenigstens vorläufig, vor dem gleichen Schicksal bewahrt blieb. Noch im Jahre 1840

<sup>1)</sup> Jedesfalls des Magula. Der Platz — à une lieue environ du théatre de Sparte tout près de l'ancien Plataniste nach Vietty, ,südwestlich von Menelaion unter einer schönen Baumgruppe am Eurotas' nach A. Schöll — ist auf der Planskizze von Göttling in den Berichten der Sächs. Ges. I 1846 zu S. 158 mit i bezeichnet.

sahen ihn Schöll und Göttling an seinem alten Platz, der bereits im Jahre 1854 hat ihn Bursian vergeblich gesucht. Unsere ganze Kenntniss des ebenso schönen wie interessanten Denkmals beruht auf einer von Vietty gefertigten Zeichnung, die Raoul Rochette in seinen Monumens inedits pl. LIX 2—5 veröffentlicht und mit einer sich wesentlich auf den Angaben von Vietty stützenden Besprechung begleitet hat. Die kurzen beschreibenden Notizen von Göttling und Schöll treten ergänzend hinzu. In der archäologischen Litteratur aber hat das Monument so gut wie keine Beachtung gefunden, nur Matz hat es in seinem berühmten Aufsatz über die griechischen Sarkophage (Arch. Zeit. XXX 1872 S. 15) kurz erwähnt.

Wie an allen griechischen Sarkophagen waren auch an diesem nur die Vorder- und die eine Schmalseite, hier die rechte, sorgfältig ausgeführt, die andere Schmalseite und die Rückseite hingegen vernachlässigt oder nur abbozzirt. Das bezeugt ausdrücklich Vietty. Die Decoration erinnert auffällig an die des Achilleussarkophags aus Kertsch (Sark. Rel. II 21). Die wie gesagt nur abbozzirte Rückseite enthielt fast genau dieselbe Darstellung wie die Vorderseite des berühmten Hippolytossarkophags in Konstantinopel.<sup>3</sup>) Sie geht uns hier nichts an, sondern nur die Vorderseite, die die beistehende Textabbildung nach Viettys von Raoul Rochette veröffentlichter Zeichnung in starker Verkleinerung wiedergiebt. Die Zerstörung ist so



gross, dass auf den ersten Blick jeder Versuch einer Deutung aussichtslos scheint. Aber einiges Thatsächliche lässt sich doch sofort feststellen. Zunächst erkennt man links deutlich einen Triton oder, wie Raoul Rochette sich ausdrückt: un homme nu jusqu' à la ceinture et couvert en cette partie de feuilles aquatiques. Diese Figur muss ganz besonders deutlich und augenfällig gewesen sein, denn Göttling bezeichnet nach ihr das ganze Monument als "Sarkophag

<sup>1)</sup> Schöll Kunstblatt XXI 1840 S. 305; Göttling a. O.

<sup>2)</sup> Archäolog. Anzeig. XII 1854 S. 478\*.

<sup>3)</sup> Bull. d. corr. hell. XIII 1889 pl. V.

mit Darstellung tritonischer Gottheiten'. Allerdings scheinen merkwürdigerweise die Fischschwänze nicht sichtbar gewesen zu sein. Der rechte Arm ging, wenn man der Wiedergabe des Bruchs trauen darf, quer über den Leib, der linke war seitwärts ausgestreckt und berührte einen auf dem Rücken liegenden, nur bis zur Brust sichtbaren Jüngling (étendant un de ses bras au-dessus d'un Guerrier Raoul Rochette; ,unter seinem Ellbogen ein zurückliegender Nackter' Schöll). Ueber den Leib dieses Gefallenen flutet eine auch von Raoul Rochette im Text ausdrücklich bezeugte Welle. Die schwer verständlichen Gegenstände weiter rechts, die nach Ausweis des centralen Ornaments am Sockel genau die Mitte der ganzen Darstellung einnehmen, erklärt Raoul Rochette für zertrümmerte Streitwagen und will danach in dem dargestellten Vorgang den Kampf des Achilleus am Skamandros und diesen Flussgott selbst in dem eben besprochenen Triton sehen. Schöll hingegen spricht nur von ,etwas Bogenförmigem', auf das ,ein Fuss tritt'. Die Abbildung giebt deutlich die beiden Unterschenkel eines nach links lebhast bewegten Mannes (nach Raoul Rochette Achilleus) wieder, dessen rechter Fuss in der That auf das Ende jenes ,bogenförmigen' Gegenstandes zu treten scheint. Zwischen diesen Unterschenkeln wird der obere Theil einer nach vorwärts niedergestürzten männlichen Figur sichtbar, dessen Stirn auf seinem linken Unterarm ruht. Endlich folgt rechts als letzte einigermaassen erhaltene Figur noch ein zu Boden Gefallener. Aber hier liegt offenbar ein starker Sehfehler vor; denn die aufgestützte geballte Rechte kann unmöglich zu derselben Figur gehören, wie die beiden auf dem Boden ruhenden Beine. Selbst wenn wir annehmen, dass die Figur den Oberkörper ganz nach unten gekehrt hatte, wie der Sterbende im aeginetischen Ostgiebel, würde die rechte Schulter niemals so weit nach rechts zu stehen kommen, dass der Unterarm eine solche Lage einnehmen könnte. Entweder die Beine oder die Hand müssen verzeichnet sein. Dazu kommt, dass Schöll offenbar diese Figur meint, wenn er von der "Rückseite eines auf die Kniee Gesunkenen" spricht; er sah also den Körper des Gefallenen offenbar anders, als Vietty. Das Räthsel wird sich uns später lösen. Endlich wird zwischen dieser Figur und dem Haupthelden noch der rechte Unterschenkel eines aufrecht stehenden Mannes sichtbar, der nach rechts hin bewegt gewesen zu sein scheint. Die Reste links von Triton erklärt Raoul Rochette für die einer erhöht sitzenden Frau, was nach der

Abbildung nicht zu entscheiden ist; dass sie von einer Gewandfigur herrühren, ist allerdings wahrscheinlich.

Da die Deutung des dargestellten Wasserdämon als Flussgott Skamandros sicher falsch ist, und die Figur ihrem ganzen Typus nach eben nur ein Triton sein kann, so ergiebt sich ohne Weiteres, dass der Vorgang am Ufer des Meeres spielt. Dann ist es aber weiter in hohem Grade wahrscheinlich, dass irgendwo Schiffe dargestellt waren, und dass speciell der ,bogenförmige Gegenstand, den der Hauptheld eben betreten will, einfach eine Schiffstreppe ist. Doch wir haben es gar nicht nöthig, uns auf Vermuthungen zu beschränken. Besitzen wir doch von zwei Repliken des spartanischen Sarkophags Fragmente, die uns über das einst Dargestellte völlige Klarheit geben, auch wo Vietty selbst die arg mitgenommenen Reste offenbar missverstanden hat. Diese Fragmente befinden sich im Museum zu Aquileja; das eine ist an Ort und Stelle gefunden, das andere in Venedig erworben. P. von Bieńkowski hat beide in den Jahresheften des österreichischen Instituts I S. 19 Fig. 16 und 17, woraus wir die hier und im folgenden gegebenen Textabbildungen mit Benndorfs freundlicher Erlaubniss entnehmen, publicirt und umsichtig besprochen. Auf beiden haben wir die hier



ganz deutliche Schiffstreppe und darauf das rechte Bein des sie betretenden Kriegers, ausserdem aber seine tiefgesenkte Hand mit dem Schwert, das er einem die Treppe hinabgleitenden nackten Gegner in die Brust stösst. Blicken wir nun noch einmal auf die Viettysche Zeichnung des spartanischen Sarkophags, so erkennen wir jetzt ganz deutlich in der bisher unverständlichen Bruchstelle über der Schiffstreppe die Umrisse des rechten Armes und Beines') jenes herabgleiten-

<sup>1)</sup> Das sind also in Wahrheit R. Rochettes zertrümmerte Streitwagen, zu welcher Deutung ihn offenbar die Rundung des Bruchs verführt hat.

den Kriegers, etwas höher, noch wohlerhalten, sein vorgestrecktes linkes Bein, und darüber die geschlossenen Finger von der rechten Hand seines Ueberwinders. Soweit stimmen also die beiden Fragmente in Aquileja mit dem spartanischen Sarkophag vollständig überein, und mehr ist auf dem kleineren von ihnen nicht erhalten. Das grössere aber zeigt links von der Schiffstreppe eine Abweichung; statt des Tritons und des auf dem Rücken liegenden Nackten finden wir hier einen kopfüber ins Wasser gestürzten, mit Schild, Chiton und Stiefeln ausgestatteten Krieger. Einen Todten in ungefähr derselben Stellung, nur vom Rücken gesehen und unbekleidet, haben wir auch auf dem spartanischen Sarkophag gefunden, nur weiter rechts am Fusse der Schiffstreppe, wo der siegreiche Krieger über ihn hinwegschreitet. Auf dem Aquilejischen Fragment aber, wo der Reliefgrund zwischen den Beinen des Kriegers vollständig erhalten ist, fehlt an dieser Stelle der Gestürzte. Kein Zweifel also, der gewappnete Gestürzte auf dem Fragment und der nackte Gestürzte auf dem Sarkophag sind dieselbe Person und, wie wir wohl gleich hinzusetzen dürfen, eine für die dargestellte Handlung wesentliche Person.

Den gewappneten Gestürzten hat nun Bieńkowski sowohl auf einem Sarkophagfragment im Palazzo Grimani 1) a. O. Taf. II, als auch auf einem in zahlreichen Bruchstücken erhaltenen Sarkophag in Tarent 2) wiedererkannt, so dass wir also noch zwei weitere Repliken des spartanischen Sarkophags gewinnen. Dazu tritt noch als Repräsentant einer fünften Replik ein Fragment aus Athen, auf dem bereits Schöne 3) die eine Gruppe des Grimanischen Reliefs wiedererkannt hat. Das sind also im Ganzen sechs Exemplare, von denen zwei auf griechischem, vier auf italischem Boden gefunden sind, wenn anders nicht das Fragment aus Venedig aus Griechenland verschleppt sein sollte, in welchem Falle es von demselben Sarkophag, wie das athenische Bruchstück herrühren könnte.4)

Mit diesem reichen Material lässt sich nun die zertrümmerte Vorderseite des spartanischen Sarkophags fast mit völliger Sicherheit

<sup>1)</sup> Vgl. Dûtschke Antike Bildwerke in Oberitalien V No. 295.

Vgl. L. Vieta in den Notizie degli scavi 1881 tav. VIII p. 383ff.,
 F. Lenormant in der Gazette archéol. VII 1881. 1882 pl. 30. 31. p. 154.

Griechische Reliefs Taf. X 56 S. 30 ff.; danach v. Bieńkowski a. a. 0.
 S. 18 Fig. 15.

<sup>4)</sup> Das Grimanische Fragment stammt aus Aquileja.

reconstruiren. Eigenthümlich ist ihm nur der Triton, der auf keiner der Repliken wiederkehrt; aber den Toten unter der Schiffstreppe zeigt auch das Grimanische Fragment, nur liegt er dort nach rechts und ist bärtig.

Die oben supponierten Schiffe finden wir thatsächlich auf dem Grimanischen und einem der Tarentinischen Fragmente (a. O. S. 21 Fig. 21). Sie liegen hier zu dreien, dort zu zweien perspectivisch verschoben neben einander und nehmen den ganzen Raum von der Mitte bis zur linken Ecke ein. Das wichtigste von diesen Schiffen ist das zweite von links; zu diesem führt die Treppe hinauf, die der feindliche Heerführer eben betritt, und zwei bärtige behelmte Helden suchen es zu vertheidigen, der eine, in der Panoplie, mit gezücktem Schwert, der andere, in der Chlamys, mit einem zum Wurf erhobenen Stein. In der Darstellung des ersten Schiffes, das den rechten Flügel bildet, weichen aber die beiden Exemplare von einander ab: auf dem Grimanischen ist es von zwei nackten, wehrlosen Jünglingen besetzt, während ein dritter es eben zu erklimmen sucht; zwei von diesen Figuren enthält auch das athenische Fragment; hier wird also angenommen, dass unter dem Schiff das Ufer ist, an dem denn auch noch zwei Gefallene angebracht sind. Auf dem tarentinischen Exemplar wurde auch dieses Schiff von einem Gewappneten vertheidigt, von dem noch gerade der Schildrand erhalten ist. Hier kann also unter dem Schiff das Meer angenommen und dargestellt gewesen sein, und, da dies auf dem spartanischen Exemplar wirklich der Fall war, so folgt daraus, dass dieses in der Darstellung des rechten Flügelschiffes mit der tarentinischen und nicht mit der Grimanischen und athenischen Replik zusammengegangen ist.

Welche Bewandtniss es mit dem Gestürzten an der rechten Ecke des spartanischen Sarkophags hat, darüber giebt ein weiteres S. 399 links abgebildetes Fragment des tarentinischen Exemplars Aufklärung. Nach einer Gruppe von zwei Kämpfern, die auf dem spartanischen Exemplar fehlt, bemerken wir zuerst einen nach rechts eilenden mit Chiton bekleideten Krieger — den rechten Unterschenkel dieser Figur zeigt auch die Zeichnung von Vietty —, etwas unterhalb von ihm ein linker Unterschenkel, und zwar in so schräger Stellung, dass die Figur, zu der er gehört, nur nach vorne überstürzend dargestellt gewesen sein kann, endlich ganz unten das Gesäss und Reste der Oberschenkel eines Gestürzten, der dem Beschauer den

Rücken zukehrt. Da haben wir also ,die Rückseite des auf die Kniee Gesunkenen', von der Schöll spricht. Dass sich Vietty in diesem Gewirr von Beinen bei der trümmerhaften Erhaltung nicht zurecht fand, ist begreiflich und verzeihlich. Er glaubte nur zwei Beine einer und derselben Figur zu sehen und zeichnete das linke Bein des nach rechts Hinstürzenden als rechtes Bein eines nach links hin Liegenden, indem er den zurückgestreckten Fuss für den Unterschenkel und den wirklichen Unterschenkel für den Oberschenkel nahm; die beiden von hinten gesehenen Beine des Gestürzten aber hielt er für das linke von vorn gesehene Bein derselben Figur. Und doch erkennt man auch in seiner auf solch grobem Missverständniss beruhenden Wiedergabe noch die wirklichen Formen, den Umriss des Gesässes und die davon ausgehende rechte Seitenlinie des Rückens. Zu einer solchen in Rückenansicht mit aufrechtem Oberkörper am Boden sitzenden Figur passt nun auch einzig und allein die aufgestützte rechte Hand, so dass das Räthsel, das uns Viettys Zeichnung aufgab, nunmehr als gelöst betrachtet werden kann.





An das Fragment des Tarentiner Sarkophags, das uns eben so gute Dienste geleistet hat, schliesst, wenn auch nicht unmittelbar, so doch nach einer verhältnissmässig kleinen Lücke ein zweites an, das wir nach Bieńkowskis Abbildung a. O. S. 20 Fig. 25 hier daneben stellen. Es gehört, wie die darauf zum grössten Theil erhaltene Karyatide beweist, an die rechte Ecke der Vorderseite.') Hier finden wir

v. Bieńkowski will dies Fragment der geringeren Reliefhöhe und der geringeren Arbeit halber der Rückseite des Sarkophags zuweisen, a. O. S. 24, allein das ist völlig unmöglich. Zwar giebt es auch — übrigens nicht allzusiele — Sarkophage, die auch an den Ecken der Rückseite Karyatiden haben,

den Kopf des Gestürzten; er ist behelmt und nach den Feinden zurückgewandt; darüber, offenbar dem Niederstürzenden gehörig, einen weit vorgestreckten linken Arm mit Schild; endlich ganz oben den Rest eines nackten Kriegers, der nach rechts fliehend mit der rechten Hand nach seiner Schulter greift, wo er wohl von dem nach rechts bewegten bekleideten Krieger des vorhergehenden Bruchstücks verwundet ist. Von einem zweiten Fliehenden wird noch hinter der Schulter der Karyatide der behelmte Kopf sichtbar. Natürlich werden auch bei dem spartanischen Exemplar Karyatiden die Vorderseite an den Ecken abgeschlossen haben.

allein dann sind diese, wie die Rückseite überhaupt, nur ganz flüchtig bearbeitet, meistens nur abbozzirt, s. z. B. den Achilleus-Sarkophag aus Hierapytna, Sark. Rel. Il 23c. Ganz unerhört aber würde für die Rückseite eines griechischen Sarkophags eine solche Fülle von Figuren sein, deren das fragliche Bruchstück allein ausser der Karyatide vier und zwar mit den mannigfachsten Ueberschneidungen enthält. Vielmehr kann schon eine Durchmusterung der beiden bisher erschienen Bände des Sarkophagwerks jedermann belehren, dass die Rückseiten griechischer Sarkophage entweder rein ornamentale Darstellungen oder nur wenige weit auseinandergestellte Figuren enthalten. Dass hingegen Reliefhöhe und Ausführung auf der Vorderseite verschieden sind, ist ganz gewöhnlich. Die Vertheilung und Anordnung der Fragmente muss also eine etwas andere werden, als sie von Bieńkowski in seinem sorgfältigen und förderlichen Aufsatz angenommen hat. Zur Vorderseite gehören das linke Eckstück mit der Karyatide (S. 19 Fig. 18A); die beiden Fragmente mit den Schiffen und dem kopfüber gestürzten Krieger (S. 21 Fig. 21 u. 22 D u. E), endlich die beiden soeben im Text besprochenen Fragmente von der rechten Hälfte (S. 22 Fig. 23 F und S. 23 Fig. 25 H). Dazu kommt dann noch das Fragment von der oberen Randleiste S. 20 Fig. 20 C. Das Erhaltene repräsentirt eine Länge von 1, 64, so dass man, wenn man für die fehlenden Zwischenstücke 1 Meter rechnet, was sehr reichlich ist, über die übliche Länge der griechischen Sarkophage nicht hinauskommt. Bieńkowski hingegen berechnet 2, 80, eine Dimension, die ich bisher nur bei der griechisch-römischen Classe gefunden habe. Diese grosse Ausdehnung erhält er dadurch, dass er zwar das Eckstück H der Vorderseite abspricht, dafür aber dieser ein 0,49 breites Fragment (S. 22 Fig. 24 G) zuschreibt, auf dem ein Kampsgewühl mit mehreren Reitern dargestellt ist. Dieses Fragment mit seiner sehr sorgfältig ausgearbeiteten Darstellung gehört aber vielmehr zu einer Schmalseite, und zwar zur linken, da von dieser die mit derselben Sorgfalt ausgearbeitete Randleiste (S. 20 Fig. 19 B) vorhanden ist. Solche Auszeichnung erfährt aber bei griechischen Sarkophagen immer nur die eine Schmalseite, während die andere vernachlässigt wird (s. oben S. 394). Und eben um dieser Vernachlässigung willen hat man sich wohl bei der Ausgrabung um die Reste der andern Schmalseite und der Rückseite nicht gekümmert, und so erklärt es sich, dass nur von den beiden andern Seiten Reste erhalten sind. Damit hätten wir ein hinreichend gesichertes Bild von der Composition gewonnen, und wir erkennen nun, dass sie — zwar nicht in zwei gesonderte Scenen, das ist bei einem griechischen Sarkophag nicht möglich — wohl aber in zwei Theile zerfällt; links dringt ein einzelner Held unaufhaltsam zu den Schiffen vor; rechts treibt ein zweiter Held die bei der Flucht übereinander stürzenden Feinde wie eine Heerde vor sich her; und zwar geht die Bewegung von der Mitte aus nach beiden Seiten auseinander. Auf dem tarentinischen Exemplar aber war an dieser Stelle noch eine Gruppe von zwei Kämpfern eingesetzt, die ihre Zugehörigkeit zur rechten Hälfte durch die ausgesprochene Richtung nach rechts bekundet.

Noch haben wir mit einem Wort der weiblichen Figur zu gedenken, die sich nur auf dem spartanischen Exemplar befindet und zwar in unmittelbarer Nähe des Triton. Da sie ihren Platz unterhalb der Schiffe, also im Meere hat, wo eine Welle unter ihr sichtbar zu werden scheint, kann es füglich nur eine Nereide sein, die vermuthlich auf einem Seethier reitend dargestellt war.

Erst jetzt können wir der Frage nach der Bedeutung des Dargestellten näher treten. Dass es sich nur um eine mythische Kampfscene handeln könne, hat bereits von Bienkowski angesichts der tarentinischen Fragmente mit Recht behauptet, und für den spartanischen Sarkophag wird dies durch die Anwesenheit des Triton und die auf der Rückseite angebrachte Scene aus der Hippolytossage zur absoluten Gewissheit. Man könnte nun versucht sein, auch die Darstellungen der übrigen Seiten aus der Hippolytos- oder Theseussage zu deuten; aber vergeblich wird man dort nach einer Scene suchen, wo der Vater oder der Sohn bei einem Schiffskampfe betheiligt ist. Wir müssen also constatiren, dass in diesem Falle die Darstellung der Vorderseite und der gleichfalls Kampfscenen enthaltenden Schmalseiten mit der der Rückseite in keinem Zusammenhang steht, und sind somit darauf angewiesen, die Scenen aus sich selbst heraus zu deuten. Da stehen wir nun zunächst vor der Frage: gehören die Krieger in den Schiffen und die Fliehenden auf der rechten Seite derselben oder verschiedenen Parteien an? Oder in anderer Formulirung: werden die Besitzer der Flotte gleichzeitig zu den Schiffen und nach dem Lande hin, also zu ihrem Lager verfolgt? oder sind sie auf der rechten Seite siegreich, auf der linken aber in arger Bedrängniss? Nur das erstere scheint möglich; denn wie wäre es denkbar, dass der die

Schiffstreppe betretende Held noch allein einen Sturm auf die Flotte wagen sollte, während seine Mannen in wilder Flucht zurückweichen. Die Scene spielt also zwischen den Schiffen und dem Lager, und nach beiden Richtungen hin werden die fremden Eindringlinge von den Einheimischen zurückgeworfen. Der Gedanke an die Epinausimache der Ilias drängt sich dabei unwiderstehlich auf. Der das Schiff stürmende Held ist Hektor, der es mit Schild und Schwert vertheidigende Aias, der Steinschleuderer Teukros, und wünscht man auch für den trojanischen Helden, der den andern Theil der Griechen ins Lager zurückdrängt, einen bestimmten Namen, so liegt es nahe, an Polydamas (O 454. 518) zu denken. Ausschlaggebend aber scheint mir die auf keinem Exemplar fehlende, wenn auch in doppeltem Typus erscheinende Figur des kopfüber vom Schiffe herabstürzenden Kriegers. Das ist doch ganz unverkennbar der Gastfreund des Aias, Lykophron, der von Hektor getroffen,

νηὸς ἀπό πούμνης χαμάδις πέσε, λύντο δὲ γυῖα (O 435). Jetzt wird auch der Antheil, den die Meergötter an dem Vorgang nehmen, verständlich, und die Nereide werden wir uns kaum bedenken als Thetis anzusprechen.

An die Epinausimache der Ilias hat auch schon von Bieńkowski gedacht, aber den Gedanken sofort wieder fallen gelassen. Neben anderem, was er nicht anführt, scheint ihm die herabgelassene Schiffstreppe dieser Deutung zu widersprechen, und wer genaue Uebereinstimmung mit dem Wortlaut der Ilias erwartet, wird vielleicht auch daran Anstoss nehmen, dass Teukros, statt mit Pfeil und Bogen, mit einem Stein kämpft. Allein die Abweichungen gehen in keiner Weise über das hinaus, was wir von solchen durch die Gesetze der Kunst bedingten Umgestaltungen auch sonst auf Bildwerken und speciell auf Sarkophagen zu finden gewohnt sind. Selbst wenn sie noch bedeutender wären, würde doch jeder antike Beschauer schon beim blossen Anblick eines Schiffskampfes an die Epinausimache der Ilias gedacht haben. Was von Bieńkowski sonst noch in Erwägung zieht, ein Kampf gleich nach der Landung der Griechen oder der Ausgang der Schlacht beim Kaikos, das sind mythische Vorgänge, die in der Kaiserzeit viel zu unpopulär sind, um ernstlich in Betracht zu kommen. In Wahrheit sind auch die Abweichungen von geringem Belang. So ist der Bogen in der Kaiserzeit eine viel zu wenig vornehme Waffe, als dass ein Heros

ibn führen könnte.¹) Selbst die Amazonen, die berühmten Meisterinnen in dieser Waffe, kämpfen auf den Sarkophagen²) niemals mit dem Bogen, obgleich sie nach alter Gewohnheit häufig den Köcher auf dem Rücken tragen. Die Anbringung der herabgelassenen Treppe aber war fast eine künstlerische Nothwendigkeit, wenn eine lebhafte Kampfscene dargestellt werden sollte, und auf den Vorwurf, dass er sich durch dieses Motiv mit der Ilias in Widerspruch setze, hätte der Künstler mit der Frage antworten können, auf welch anderem Wege denn Teukros dort auf das Schiff und wieder herabgelangte (O 442. 478. 483). Mit der Tabula iliaca hat die Darstellung so gut wie keine Berührungspunkte. Es ist offenbar ein in der Kaiserzeit neugeschaffener Typus.

Auch mit den Kampfdarstellungen auf den Schmalseiten des spartanischen und des tarentinischen Exemplars werden wohl Scenen der Ilias gemeint sein, doch lässt die unvollständige Erhaltung eine nähere Bestimmung nicht zu.

XIX. DENDIS ODER IRIS? B. Graef hat im vorletzten Heft dies. Ztschr. S. 97 ff. für die göttliche Bogenschützin auf der melischen Vase mit Gigantomachie (Monuments grecs 1875 pl. I. II und danach Wiener Vorlegeblätter Ser. VII Taf. 7) die Benennung Bendis vorgeschlagen. Er stützt sich hierbei wesentlich auf die thrakische Kopfbedeckung, deren Auftreten und Entwickelungsgeschichte er durch die Monumente hindurch feinsinnig verfolgt. Das Endresultat seiner Betrachtung ist, dass auch die Göttin auf der Vase eine Thrakerin sein müsse, woraus sich dann die Deutung auf Bendis von selbst ergebe, da Iris, welche ich selbst in der fraglichen Figur erkennen wollte (Nekyia S. 73 A. 4), der gestellten Bedingung nicht ganz genüge. Wie aber, wenn sich gerade für Iris diese thrakische Kopfbedeckung nachweisen liesse? Man werfe einen Blick auf die bekannte und viel erörterte Petersburger Vase mit dem Parisurtheil.<sup>3</sup>) So sehr auch die Ansichten darüber aus-

Die Illustration des O auf der capitolinischen Tabula iliaca, wo Teukros den Bogen führt, ist keine Gegeninstanz, da sie auf eine ältere malerische Vorlage, wahrscheinlich den Cyclus des Theodoros von Samos, zurückgeht s. Brüning Jahrb. d. Arch. Inst. IX 1894 S. 150.

<sup>2)</sup> Sarkoph, Reliefs II 69-137.

Stephani Compte-rendu 1861 pl. 3, danach Wiener Vorlegebl. Ser. A.
 Taf. 11, 1. Brunn Münchener Sitz, Ber. 1868 I S. 52 ff.

einandergehen, wem die beiden die obere Hälfte des Bildes einnehmenden Wagen gehören,') darüber besteht doch Einigkeit, dass die Lenkerinnen Nike und Iris sind. Und nun betrachte man die auf dem Wagen zur Linken stehende Iris etwas näher. Wenngleich das Obertheil ihres Kopfes verloren ist, lässt sich doch mit Sicherheit erkennen, dass sie eine Kopfbedeckung trug. Ueber ihrer Stirn wird nämlich ein blattartiger Gegenstand sichtbar, der auf einem schmalen um den Kopf laufenden Streifen aufsitzt. Für ein mit emporgerichteten Blättchen versehenes Diadem, wie es auf derselben Vase Hera und Hebe, Aphrodite und Themis tragen, ist dieser Streifen viel zu schmal, wie gerade ein vergleichender Blick auf diese Göttinnen lehren kann. Zu schmal ist er selbst für eine Haarbinde, wie sie auf derselben Vase bei Hermes und Eros unter dem Lorbeerkranz erscheint. Dieser Streisen ist also offenbar kein Kopfschmuck, sondern nur der untere Rand einer Kopfbedeckung; das vermeintliche Blatt aber, das ganz anders gebildet ist wie die auf diesem Monument in besonders grosser Zahl vorhandenen Blätter an Kränzen und Diademen, kann kaum etwas anderes sein als die äusserste Zacke des Flossenkammes, der für jene thrakische Mütze charakteristisch ist. Wenn dies Beispiel lehrt, dass auch Iris gelegentlich mit dieser Mütze dargestellt wurde, so gewinnt alles das, was schon früher für dieselbe Deutung bei der mit gleicher Kopfbedeckung versehenen Bogenschützin auf der melischen Gigantenvase sprach, doppelte Kraft, das wildflatternde Haar, das sie mit der Iris des Parthenonfrieses gemein hat, ihr Platz in unmittelbarer Nähe der Hera, deren Rücken sie gegen die Giganten deckt, der Bogen, der auch ohne jede bildliche Analogie verständlich ist, und so möchte ich diese Benennung nochmals der Erwägung empfehlen. Denn gegen die Deutung auf Bendis habe ich vor allem das principielle Bedenken, dass derlei exotische Götter in der Blüthezeit der Kunst kaum je einen Platz unter den olympischen Göttern erhalten oder als Theilnehmer an mythischen Scenen eingeführt werden. Erst die pergamenische Kunst hat sich solches erlaubt.

Halle.

C. ROBERT.

Nach meinem Dafürhalten dem Zeus und der Hera. Nur die beiden höchsten Gottheiten haben sich, so nimmt der Maler an, zu Wagen auf den Ida begeben.

## DIE

## PSEUDIPPOKRATISCHE SCHRIFT ΠΕΡΙ ΦΥΣΩΝ UND DER ANONYMUS LONDINENSIS.

Der von H. Diels herausgegebene medicinische Anonymus Londinensis bringt bekanntlich in dem historischen Theile, der auf Menon-Aristoteles zurückgeht, auch über Hippokrates Ansichten ein Excerpt, welches sich mit der erhaltenen Schrift περὶ φυσῶν berührt und von Beckh-Spāt¹) ohne Weiteres als Excerpt aus dieser genommen wird. Auch Diels sagt (diese Ztschr. XXVIII 428): "Menon hat ein vollständigeres Exemplar von de flatibus oder auch ausserdem eine zweite Schrift desselben Verfassers benutzt und für echt hippokratisch gehalten'. Ich dagegen meine, dass die Schrift περὶ φυσῶν hier überhaupt nicht excerpirt ist, sondern lediglich eine verlorene und dem Anonymus selber bereits unbekannte, im 4. Jahrhundert aber unter Hippokrates Namen gehende Schrift, welche der περὶ φυσῶν zwar im Inhalt verwandt, aber weit geistreicher als diese war.

Wie Menon excerpirt hat, ob genau oder nicht genau, ist ganz klar zu sehen aus dem in Col. XIX gegebenen Auszuge aus  $\pi \epsilon \varrho i$   $\varphi \dot{\nu} \sigma \iota o g$   $\dot{\alpha} \nu \vartheta \varrho \dot{\omega} \pi \sigma v$ , welche Schrift damals den Namen des Polybos trug. Die betreffende Partie des Papyrus ist schlecht erhalten, aber dass das kurze Excerpt wesentlich stimmt, ergiebt sich dennoch: mag auch für XIX 4 ff. (Scheidung von zwei Krankheitsursachen, schlechter Mischung des  $\vartheta \epsilon \varrho \mu \dot{\sigma} \nu$  und  $\psi \nu \chi \varrho \dot{\sigma} \nu$  und schlechter Mischung von  $\alpha \bar{\iota} \mu \alpha$ ,  $\varphi \lambda \dot{\epsilon} \nu \mu \alpha$ ,  $\chi \alpha \lambda \dot{\gamma} \dot{\epsilon} \alpha \nu \vartheta \dot{\gamma}$ ,  $\chi \alpha \lambda \dot{\gamma} \dot{\mu} \dot{\epsilon} \lambda \alpha \iota \nu \alpha$ ) die correcte Wiedergabe anfechtbar sein. Das Excerpt aus Platons Timaios aber (Col. XIV ff.) geht zweifellos nicht auf Menon zurück, sondern zeigt gleich von Anfang an stoische Schule. Was also hier frei wiedergegeben oder gar zugesetzt ist (wenig unter Vielem schliesslich), trägt für die uns beschäftigende Frage nichts aus-

H. Beckh und Franz Spät, Anonymus Londinensis. Deutsche Ausgabe. Berlin (Reimer) 1896.

Die Stelle nun über Hippokrates beginnt (Col. V 35): Ίπποκράτης δέ φησιν αίτίας είναι της νόσου τὰς φύσας, καθώς διείληφεν περί αὐτοῦ 'Αριστοτέλης, und nachdem dann der Verfasser das aristotelische Excerpt wiedergegeben, fährt er fort (VI 42): καὶ ώς μὲν δ 'Αριστοτέλης οίεται περί Ίπποκράτους, ταῦτα· ώς δ' αὐτὸς Ίπποκράτης λέγει —, worauf er eigene Auszüge aus περί νούσων 11) und namentlich aus περί φύσιος ανθρώπου folgen lässt; am Schlusse nochmalige Hervorhebung des Widerspruches (VII 37): έχεινο μέντοι γε δητέον, διότι άλλως Αριστοτέλης περί τοῦ Ίπποκράτους λέγει καὶ ἄλλως αὐτός φησι γίνεσθαι τὰς νόσους. Daraus geht hervor, dass der Anonymus die Schrift περί φύσιος άνθρώπου (was bei seiner späten Zeit nicht zu verwundern) als hippokratisch kannte, die von Menon excerpirte aber nicht kannte. Aus Menon-Aristoteles nun giebt er folgendes als hippokratisch. Τὰς νόσους ἀποτελεῖσθαι κατὰ λόγον τοιοῦτον η παρά τὸ πληθος τῶν προσφερομένων, η παρά την ποιχιλίαν, ή παρά τὸ Ισχυρά καὶ δυσκατέργαστα είναι τὰ προσφερόμενα, συμβαίνει περισσώματα ἀπογεννᾶσθαι. Also Dreitheilung: Menge, Mannigfaltigkeit, Unverdaulichkeit; dies wird nun genau und streng ausgeführt: wenn zu viel, dann -, wenn mannigfaltig, dann -, wenn unverdaulich, dann -. Was steht nun zunächst hiervon in περί φυσών? Eine Dreitheilung nicht, sondern eine Zweitheilung: 1. zuviel Nahrung, 2. mannigfaltige; hier entspricht indess auch der Ausdruck (VI 98 L.) όταν ποικίλας καί άνομοίας άλλήλησιν έσπέμπη τροφάς τὰ γὰρ ἀνόμοια στασιάζει, vgl. im Excerpt Col. VI 5: όταν δὲ ποικίλα ή τὰ προσενεχθέντα, στασιάζει έν τῆ κοιλία πρὸς ξαυτά. Aber die kurzere Behandlung ist nicht im Excerpt, sondern in περί φυσων, und wenn Beziehung und Abhängigkeit zwischen beiden ist, so weist der Augenschein viel mehr auf Abhängigkeit des Verfassers περί φυσών (natürlich dann nicht vom Excerptor, sondern von der Schrift, aus der Menon auszog), als auf das umgekehrte Verhaltniss. Wichtig ist auch, dass Wort und Begriff von περισσώματα in περί φυσῶν fehlen, worauf die Darlegung im Excerpte in jedem der drei unterschiedenen Fälle hinausläuft.

Es geht dann bei Menon weiter: ἐχ δὲ τῶν περισσωμάτων ἀναφέρονται φῦσαι· αἱ δὲ ἀνενεχθεῖσαι ἐπιφέρουσι τὰς νό-

Fredrich Hippokr, Untersuchungen (Kiessling-Wilamowitz Ph. Unt. XV)
 54 (nach Beckh-Spät).

σους. Hierauf über die allgemeine Lusttheorie des Versassers, auf die wir zurückkommen, und nun wieder (VI 31): ὅταν γένηται περισσώματα, ἀπὸ τούτων γίνονται φῦσαι, αι ὅἡ [ἀναθυμιαθεῖσαι] τὰς νόσους ἀποτελοῦσιν παρά τε τὴν διαφορὰν τῶν φυσῶν ἀποτελοῦνται ⟨διάφοροι⟩ αι νόσοι. Namlich entweder sind es zu viel φῦσαι für die Gesundheit, oder zu wenig, oder sie schlagen um (μεταβάλλουσιν), entweder ἐπὶ τὸ ὑπέρμετρον θερμόν oder ἐπὶ τὸ ὑπέρμετρον ψυχρόν. Was steht nun wieder hiervon in περὶ φυσῶν? Dass die Krankheiten von den φῦσαι kommen; eine Eintheilung aber wird nicht gemacht, sondern der Versasser geht die einzelnen Krankheiten nach der Reihe durch, vom Fieber bis zur Epilepsie. Und da soll Menon diese Schrift excerpirt haben?

Uebrig bleibt die allgemeine naturphilosophische Theorie, worin die von Menon benutzte Schrift und die vorhandene übereinzustimmen scheinen. Menon VI 13ff.: [ταῦτα δὲ ἔφησεν ὁ ἀνήρ] κινηθείς δόγματι τοιούτω. ) το γάρ πνευμα άναγκαιότατον καὶ κυριώτατον ἀπολείπει τῶν ἐν ἡμῖν, ἐπειδή γε παρὰ τὴν τούτου εύροιαν ύγίεια γίνεται, παρά δὲ τὴν δύσροιαν νόσοι. δίκην τε έπέχειν ήμας φυτών ώς γαρ έκείνα προσερρίζωται τη γη, ούτω και αύτοι προσερριζώμεθα πρός τον άέρα κατά τε τὰς δίνας καὶ κατὰ τὰ ὅλα σώματα. ἐοικέναι μέν γε φυτοῖς έκείνοις, (οί) στρατιώται καλούνται. ώσπες γάς έκείνοι προσερριζωμένοι τῷ ύγρῷ μεταφέρονται νῦν μὲν ἐπὶ τοῦτο τὸ ύγρον, νῦν δὲ ἐπὶ τοῦτο, οὕτως καὶ αὐτοὶ οἱονεὶ φυτά όντες προσερριζώμεθα πρός τον άέρα, και έν κινήσει έσμεν μεταχωρούντες νύν μεν έπὶ τάδε, αύθις δὲ ἐπ' ἄλλην (? ἐπὶ τόνδε und ἐπ' ἄλλον scil. ἀέρα wird erwartet). εί δὲ ταῦτα, φανερόν ώς χυριώτατόν έστι το πνεύμα. Ich möchte dies noch nicht Naturphilosophie nennen, da von der Natur des Menschen ganz ausschliesslich gesprochen wird; die Theorie aber und namentlich der Vergleich mit den Wasserlinsen ist zweifellos geistreich. In περί φυσῶν ist von der ganzen Vergleichung mit den Pflanzen einfach nichts, sondern was stimmt, ist wieder nur das Grunddogma (p. 92 L): τὰ σώματα τῶν τε ἀνθρώπων καὶ τῶν ἄλλων ζώων άπὸ τρισσών τροφέων τρέφονται, έστι δὲ τῆσι τροφῆσι ταῦτα

Es ist unerlaubte Willkür, wenn Fredrich S. 52 f., Anm. diesen Theil des Excerpts einem anderen Verfasser, etwa dem Menon selbst, zuweist. So darf man klare Worte nicht verkehren.

τὰ ὀνόματα, οῖτα, ποτά, πνεύματα. Das Andre nun könne man zeitweilig entbehren, die Luft schlechterdings nicht. Dass εὕροια und δύςροια der Luft Gesundheit und Krankheiten verursache, steht so nicht da; dafür aber ein langer Excurs über die unermessliche Bedeutung der Luft für das Weltall. Also zum drittenmal, wie ist es möglich und denkbar, dass die von Menon excerpirte Schrift diese wäre?

Der Sachverhalt scheint mir vielmehr nach Allem klärlich dieser zu sein: es gab im 4. Jahrhundert eine Schrift unter Hippokrates' Namen, die Menon excerpirt hat, die aber nachmals verloren ging; sie wird klein gewesen sein, vielleicht noch kleiner als περί φυσών selbst. Der Verfasser von περὶ φυσαν, ein Schwätzer und gorgianischer Schönredner, kannte und benutzte diese Schrift, wie er auch andre kannte und benutzte. S. (Polybos) π. φύσιος άνθρώπου VI 52 L. (c. 9): δχόσα πλησμονή τίχτει νοσήματα, κένωσις ίᾶται δχόσα δὲ ἀπὸ κενώσιος γίνεται νοσήματα, πλησμονή ίᾶται δχόσα δ' ἀπὸ ταλαιπωρίης γίνεται, ἀνάπαυσις ίᾶται διόσα δ' ὑπ' ἀργίης τίκτεται, ταλαιπωρίη ἰᾶται. τὸ δὲ ξύμπαν γνώναι δεί τὸν ἰητρὸν ἐναντίον ἵστασθαι τοῖσι κατεστεώσι καὶ νοσήμασι καὶ εἴδεσι καὶ ώρησι καὶ ἡλικίησι, καὶ τὰ συντείνοντα λύειν καὶ τὰ λελυμένα συντείνειν· ούτω γάρ ᾶν μάλιστα τὸ χάμνον ἀναπαύοιτο, καὶ ή ἴησις τοῦτό μοι δοκεῖ εἶναι. Damit vergleiche man π. φυσών p. 92: πάλιν αὐ πλησμονήν ίαται κένωσις, κένωσιν δὲ πλησμονή, πόνον δ' ἀπονίη, ἀπονίην δὲ πόνος. ένὶ δὲ συντόμφ λόγφ τὰ ἐναντία τῶν ἐναντίων έστιν ίήματα. Ιητρική γάρ έστι πρόσθεσις και άφαίρεσις') κτέ. Das ist hier, wie der Verfasser selber sagt, Beiwerk und hat mit der besondern Theorie des Verfassers gar nichts zu thun; was aber vorhergeht und von ihm (gewiss nicht ursprünglich) hiermit verknüpft ist, ist hochst seltsam: αὐτίχα γὰρ λιμὸς νοῦσός ἐστιν. ό, τι γάρ ἄν λυπη τὸν ἄνθρωπον, τοῦτο καλεῖται νοῦσος. τί οὖν λιμού φάρμαχον; δ, τι παύει λιμόν· τούτο δ' έστὶ βρώσις· τούτω άρα έχεινο Ιητέον. αύθις αυ δίψαν έπαυσε πόσις. πάλιν αὖ πλησμονήν u. s. w. Auch nachher steht bei ihm eine Ausführung, von der nahezu dasselbe gilt, dass sie mit seiner be-

<sup>1)</sup> Auch dies kommt in π. φίσ. ἀνθο. vor: p. 54 τὴν θεραπείην ποιεῖσθαι ποτὲ μὲν προστιθέντα, ποτὲ δὲ ἀφαιρέοντα, besonders aber in der Fortsetzung, die in den Ausgaben als selbständige Schrift unter dem Titel περὶ διαίτης ὑγιεινῆς geht (Fredrich S. 13).

sonderen Theorie nichts zu thun hat, und die sich ebenfalls in περί φύσιος άνθρώπου wiederfindet, π. φυσών p. 96 f. über die zwei Arten von Fieber, von denen die eine individuell ist und aus schlechter Diat kommt, die andere aber epidemisch ist und von Miasmen der Luft herrührt. Die erste Art nun wird allerdings von ihm aus den φῦσαι hergeleitet, und hier ist der Verfasser innerhalb seiner Theorie, die andere indess (die er vorher behandelt) hat mit den φυσαι nichts zu thun und bleibt ausserhalb der Theorie. In περί φύσιος άνθρώπου entspricht die sehr verständige und lichtvolle Ausführung des auch vorhin benutzten cap. 9 (p. 52), doch mangeln hier die wörtlichen Berührungen. Diese Schrist π. φύσιος ανθρώπου ist nun allerdings durchaus keine einheitliche, und Dioskorides (Zeit des Antonius) sowie Galen wollten bereits die verschiedenen Theile verschiedenen Verfassern zuweisen (nämlich um einen Theil als hippokratisch zu retten); indess hindert gar nichts anzunehmen, dass dies Verschiedene schon im 4. Jahrhundert so in einer Schrift zusammen vorlag, und da Menon den ersten Theil als Werk des Polybos auszieht, Aristoteles aber (Ζώων ίστ. III c. 3) den letzten gleichfalls als Werk des Polybos, so werden wir unbedenklich diesen als damals angenommenen Verfasser des Ganzen ansehen.1) So kann die Schrift auch schon einige Jahrzehnte früher der Versasser von περί φυσῶν gekannt haben, oder aber immerhin dies Capitel 9 für sich oder in anderem Zusammenhange; für uns hier macht das wenig aus.

Um nun auf die von Menon excerpirte verlorene Schrift zurückzukommen, so führte dieselbe also damals des Hippokrates Namen, zu einer Zeit, wo gewiss die grosse Masse der jetzt und zu Galen's Zeiten als hippokratisch vereinigten Schriften noch nicht diesen grossen Namen trug. Ob sie ihn mit Recht trug, ist die grosse Hauptfrage, in deren Beantwortung Diels einerseits und Beckh-Spät andererseits schnurstracks auseinandergehen. Diels verneint, ungeachtet eines solchen Zeugnisses; die Uebersetzer aber (unter denen der Arzt Spät seine Ansicht auch noch anderwärts ausführlich begrundet hat)2) bejahen, und beurtheilen darnach den Hippokrates. Ich werde mich hüten, da eingreifen und entscheiden zu wollen,

<sup>1)</sup> Vgl. Fredrich S. 56.

<sup>2)</sup> Franz Spät: der gegenwärtige Stand der Hippokratesfrage und das Corpus hippocr. vom Standpunkt der Menon-Aristot. Ueberlieferung. "Janus" 1896. Internat. Archiv f. Gesch. der Med.

und sage nur soviel. Wenn die Herleitung des Excerptes aus  $\pi \varepsilon \varrho \ell$   $\varphi v \sigma \tilde{\omega} v$  richtig wäre, so müsste man ganz unbedingt Diels Recht geben. Hippokrates ist schon für Platon und Aristoteles der grosse Arzt, und kann in keinem Lebensalter etwas wie  $\pi \varepsilon \varrho \ell$   $\varphi v \sigma \tilde{\omega} v$  geschrieben haben. Aber so steht die Frage auch nicht, sondern es fragt sich jetzt, ob auch er irgend einmal, als junger Anfänger meinetwegen, eine pneumatische Theorie gehabt hat. Darüber aber mögen Andere entscheiden.

Halle.

F. BLASS.

## Berichtigung.

An meiner Miscelle zu Aristophanes' Fröschen S18 ff. (s. diese Ztschr. XXXVI 310) habe ich zwar sonst nichts zu berichtigen, aber doch, wenigstens was die Conjectur σμιλευματοεργοῦ betrifft, meine Autorschaft. Ich habe diese Conjectur wohl selbständig gefunden, hätte sie indes bei J. L. Heiberg finden sollen und können, s. Nordisk Tidskrift for Filologi VII (1898) S. 65. Die Abhandlung ist lateinisch geschrieben, war mir vom Verfasser freundlichst zugesandt, ich hatte sie seiner Zeit gelesen, nachher indes besann ich mich nicht wieder auf sie, und so eignete ich mir ohne Wissen fremdes Eigenthum an. Also nun suum cuique.

Halle.

F. BLASS.

## DAS E ZU DELPHI.

Von den sogenannten  $\gamma\varrho\acute{\alpha}\mu\mu\alpha\tau\alpha$  δελφικά haben Göttling Ges. Abh. I (1851) 231 ff., Ferdinand Schultz Philol. 24 (1866), 193 ff. und jüngst Roscher Philol. 59 (1900), 21 ff. ausführlich gehandelt. Sämmtliche Ergebnisse, zu welchen diese Gelehrten gekommen sind, einer Prüfung zu unterziehen habe ich nicht im Sinn, sondern beschränke mich auf das E und einige damit zusammenhängende Fragen. Ich glaube mich nämlich im Stande, einerseits den Nachweis zu führen, dass die bisherigen Auffassungen unhaltbar sind, andererseits eine neue und ganz einwandfreie Interpretation dieses  $\gamma\varrho\acute{\alpha}\mu\mu\alpha$  zu liefern.

Platon Prot. 343 A2) lässt seinen Sokrates die Ansicht vertreten,

[1) S. auch Bohren de septem sapientibus, Diss. Bonn. 1867 p. 25 ff.; Brunco de dictis VII sapientium a Demetrio Phalereo collectis (Acta seminarii philologici Erlangensis III 1884) p. 383 ff.; H. Wulf de fabellis cum collegii septem sapientium memoria coniunctis (Dissert. philol. Halenses XIII) p. 188 f. A. d. R.].

2) Τοίτων ήν και Θαλής ὁ Μιλήσιος και Πιττακός ὁ Μυτιληναίος και Βίας ὁ Πριηνεὺς και Σόλων ὁ ἡμέτερος και Κλεόβουλος ὁ Λίνδιος και Μύσων ὁ Χηνείς, και εβδομος ἐν τούτοις ἐλέγετο Λακεδαιμόνιος Χίλων. ούτοι πάντες ζηλωταί και ἐρασταὶ και μαθηταὶ ἦσαν τῆς Λακεδαιμονίων παιδείας και καταμάθοι ἄν τις αὐτῶν τὴν σοφίαν τοιαύτην οὐσαν, ῥήματα βραχέα ἀξιομνημόνευτα ἐκάστω εἰρημένα οὐτοι καὶ κοινή ξυνελθόντες ἀπαρχὴν τῆς σοφίας ἀνέθεσαν τῷ Απόλλωνι εἰς τὸν νεών τὸν ἐν Δελφοῖς γράψαντες ταῦτα, ἃ δὴ πόντες ὑμνοῦσιν, γνᾶθι σαυτόν καὶ μηδὲν ἄγαν. Τοῦ δὴ ενεκα ταῦτα λέγω; ὅτι οὖτος ὁ τρόπος ἦν τῶν παλαιῶν τῆς φιλοσοφίας, βραχυλογία τις Λακωνική καὶ δὴ καὶ τοῦ Πιττακοῦ ἰδία περιεφέρετο τοῦτο τὸ ῥῆμα ἐγκωμιαζόμενον ὑπὸ τῶν σοφῶν, τὸ χαλεπὸν ἐσθλὸν ἐμμεναι.

Die Worte ἡήματα βραχέα κτλ. bilden eine erläuternde Apposition zu τοιαύτην wie gegen Ende dieses Citates βραχυλογία τις Λακωνική zu οὖτος ὁ τρέπος. Die Ausdrücke ἐκάστφ εἰρημένα und κοινἢ ἀνέθεσαν γράψαντες werden einander entgegengestellt. Dem Gedanken nach sind beide den ἡήματα βραχέα untergeordnet, diese Unterordnung kommt aber in der sprachlichen Form nicht zum Vorschein. Das letztere Glied tritt nämlich als selbständig auf, was in der ungezwungenen Umgangssprache und übrigens auch

dass die sieben Weisen eifrige Verehrer lakonischer Bildung gewesen seien. Den Beweis hierfür erblickt Sokrates in der Kürze des Ausdruckes, welche die ihnen zugeschriebenen Sprüche bekunden. Zwei Kategorien von Sprüchen hält er bei dieser Gelegenheit scharf auseinander: 1. diejenigen, welche jeder einzelne geäussert hat, 2. diejenigen, welche sie bei einer Zusammenkunft in Delphi dem Apollon in seinem Tempel gemeinschaftlich weihten. Als Beispiele der letzteren Kategorie werden an dieser Stelle  $\gamma v \bar{\omega} \mathcal{F} \iota$   $\sigma \alpha v \tau \dot{\sigma} \nu$  und  $\mu \eta \partial \delta \nu \tilde{\sigma} \gamma \alpha \nu$  angeführt.

Von Platon Charm. 164 D¹) wird diesen beiden Sprüchen noch ein dritter hinzugesügt: ἐγγύα πάρα δ᾽ ἄτη. Der Passus ist aus dem Grunde bemerkenswerth, weil er uns über die Reihenfolge nicht verächtliche Aufschlüsse giebt. Kritias behauptet, τὸ γιγνώ-

sonst bei Platon nicht ungewöhnlich ist. Für die so geschiedenen Gruppen werden auch Beispiele gegeben: einerseits χαλεπὸν έσθλον εμμεναι, andererseits γνῶθι σαυτόν und μηδὲν ἄγαν.

Obgleich der obige, vom Clarkianus und Venetus gebotene Text ganz in Ordnung ist, sehlt es nicht an Conjecturen. Hermann liest εἰρημένα ἃ und Schanz εἰρημέν ἃ. So viel ich sehe, muss dann der Sinn sein: die Weisen hatten jeder für sich Sprüche gefällt und diese weihten sie nachher dem delphischen Gott. Wenn diese Lesung begründet wäre, was ich aber entschieden verneine, müssten der Sprüche mindestens sieben sein. Zu dem unten zu berührenden Standpunkt von Göttling und Roscher würde sonst diese Folgerung nicht übel stimmen. Deutschle liest εἰρημένα ὅτι οὐτοι und Kroschel εἰρημένα ὅτι mit Weglassung von οὐτοι. Die lakonische Kürze der von den Weisen einzeln geäusserten Sprüche wird dann durch ihr gemeinschaftliches Austreten zu Delphi motivirt, ein Gedankengang, der doch sehr eigenartig erscheinen muss.

1) Σχεδὶν γάρ τι έγωγε αὐτὸ τοῦτό φημι εἶναι σωφροσίνην, τὸ γιγνώσκειν έαυτόν, καὶ ξυμφέρομαι τῷ ἐν Δελφοῖς ἀναθέντι τὸ τοιοῖτον γράμμα. καὶ γὰρ τοῦτο οὕτω μοι δοκεῖ τὸ γράμμα ἀνακεῖσθαι, ὡς δὴ πρόςρησις οὖσα τοῦ θεοῦ τῶν εἰσιόντων ἀντὶ τοῦ χαῖρε, ὡς τοίτου μὲν οὐκ ἐρθοῦ ἄντος τοῦ προςρήματος οἰδὲ δεῖν τοῦτο παρακελείεσθαι ἀλλήλοις ἀλλὰ σωφρονεῖν. οὕτω μὲν δὴ ὁ θεὸς προσαγορεύει τοὺς εἰσιόντας εἰς τὸ ἰερὸν διαφέρον τι ἢ οἱ ἄνθρωποι, ὡς διανοούμενος ἀνέθηκεν ὁ ἀναθείς, ὡς μοι δοκεῖ· καὶ λέγει πρὸς τὸν ἀεὶ εἰσιόντα οὐκ ἄλλο τι ἢ σωφρόνει, φησίν. αἰνιγματωδίστερον δὲ δὴ ὡς μάντις λέγει· τὸ γὰρ γνῶθι σαυτόν καὶ τὸ σωφρόνει ἔστιν μὲν ταυτόν, ὡς τὰ γράμματά φησιν καὶ ἐγώ, τάχα δ᾽ ἀν τις οἰηθείη άλλο εἶναι, ὂ δἡ μοι δοκοῦσιν παθεῖν καὶ οἱ τὰ ὕστερον γράμματα ἐναθέντες, τὸ τε μηδὲν ἄγαν καὶ τὸ ἐγγία πάρα δ᾽ ἄτη. καὶ γὰρ οὐτοι ξυμβουλὴν ψήθησαν εἶναι τὸ γνῶθι σαυτόν ἀλλ᾽ οὐ τῶν εἰσιόντων ὑπὸ τοῦ θεοῦ πρίερησιν· εἶθ᾽ ἵνα δὴ καὶ σφεῖς μηδὲν ἡττον συμβουλὰς χρησίμους ἀναθεῖεν, ταῦτα γράψαντες ἀνέθεσαν.

σκειν ξαυτόν sei ungefähr dasselbe wie σωφροσύνη. Denn mit γνῶθι σαυτόν statt mit der unter den Menschen üblichen Anrede καῖρε begrüsse der delphische Gott den jeweiligen Tempelbesucher und meine hierbei, obgleich er sich als Seher etwas räthselhaft ausdrücke, nichts anderes als σωφρόνει. Diesen Sinn habe auch der Stifter des Spruches vor Augen gehabt. 'Aber leicht' — fährt Kritias fort — 'könnte man es' (sc. γνῶθι σαυτόν) 'für etwas anderes (sc. als σωφρόνει) halten, was nach meinem Glauben diejenigen auch gethan haben, welche τὰ ξοτερον γράμματα, nämlich μηδὲν ἄγαν und ἐγγία πάρα δ' ἄτη, weihten. Denn sie hielten ja γνῶθι σαυτόν für einen Rath, nicht aber für eine Anrede des Gottes an die Eintretenden. Auf dass nun auch sie gleich nützliche Rathschläge weihten, weihten sie dann diese Inschriften'.

Die Reihenfolge γνώθι σαυτόν, μηδέν άγαν und έγγύα πάρα δ' ἄτη ist offenbar die thatsächliche Grundlage, worauf Kritias seine Argumentation baut. Um die Identität mit σωφρόνει darlegen zu können, greist er zu der Hypothese, dass yva91 σαυτόν zu Delphi einst allein angeschrieben, von Leuten aber, welche dies nicht verstanden, die übrigen hinzugefügt worden seien. Recht spitzfindig nimmt er nämlich an, dass das räumliche Nacheinander auf ein zeitliches zurückgeht, und wird hierbei von der Zweideutigkeit des Wortes voregov unterstützt. Wenn man den Ausdruck τὰ υστερον γράμματα nur im zeitlichen Sinne fasste (,jungere Inschriften'), so wurde der Gedankengang des Kritias sehr thöricht sein und übrigens ganz in der Luft hängen. Göttling, Schultz und Roscher haben also mit Recht das voregov auf räumliche Anordnung bezogen. Hierzu stimmt ja vorzüglich die Reihenfolge, in der die Sprüche gewöhnlich citirt werden. Es ist indessen den genannten Gelehrten entgangen, dass unsere Stelle dann zu einem weiteren Schluss berechtigt. Wenn der Sprüche mehr als diese drei waren - wie wir gleich sehen werden, ist dies auch der Fall -, so mussen sie unter τὰ ὕστερον γράμματα mit inbegriffen werden. Das heisst aber mit anderen Worten: das yva 91 σαυτόν nahm unter sämmtlichen delphischen Sprüchen den ersten Platz ein.

Varro bei Nonius 480, 26 ) bietet einen vierten Spruch:  $\Im \varphi \bar{\varphi}$  $\Im \varphi \alpha$ . Von seinem Platze im Verhältniss zu den übrigen ist uns nichts

Precantur. Varro Eumenidibus: Ego medicina, Serapi, utor cotidie precantur. Intellego recte scriptum esse Delphis: Θεῷ ἡρα.

überliesert. Wenn ich aber mit der obigen Darstellung das richtige getrossen habe, so stand  $\Im \epsilon \tilde{\phi}$   $\tilde{\eta} \varrho \alpha$  sicher hinter  $\gamma \nu \tilde{\omega} \Im \iota$   $\sigma \alpha \nu \tau \acute{o} \nu$  und für den Fall, dass  $\mu \eta \delta \dot{\epsilon} \nu$   $\tilde{\alpha} \gamma \alpha \nu$  und  $\dot{\epsilon} \gamma \gamma \dot{\nu} \alpha$   $\pi \dot{\alpha} \varrho \alpha$   $\delta$ '  $\tilde{\alpha} \tau \eta$  die ersten von  $\tau \dot{\alpha}$   $\tilde{\nu} \sigma \tau \epsilon \varrho \sigma \nu$   $\gamma \varrho \dot{\alpha} \mu \mu \alpha \tau \alpha$  waren, auch hinter diesen.

Von den delphischen  $\gamma\varrho\acute{a}\mu\mu\alpha\tau\alpha$  — ich nenne sie hier mit Absicht so und nicht Sprüche, denn wie wir sehen werden, ist es nicht ganz das gleiche —, für welche uns sichere und unverfängliche Zeugnisse zu Gebote stehen, bleibt nur noch eines zurück, nämlich das, womit sich Plutarch in seinem Dialog  $\pi\epsilon\varrho\dot{\iota}$   $\tauo\ddot{v}$  E  $\tauo\ddot{v}$   $\dot{\ell}v$   $\Delta\epsilon\lambda\phi\sigma\dot{\iota}g$  eingehend beschäftigt. Da diese Schrift unsere einzige Quelle ist, dürfte es sich empfehlen, bei ihrem Inhalt etwas länger zu verweilen.

In der Vorrede (c. 1) nennt Plutarch das E ein Weihgeschenk und giebt als Stifter die ältesten Philosophen an. Er bewegt sich somit in demselben Vorstellungskreis wie Platon an der Protagorasstelle. Hier bekommt man ferner die überaus wichtige Nachricht, dass das E an der Spitze sämmtlicher γράμματα stand.¹) Plutarch ist davon fest überzeugt, dass Apollon einerseits durch das E seinen Verehrern ein Denkräthsel aufgegeben, andererseits aber durch dessen Stellung den Weg zur wahren Lösung gewiesen hat. Dieser Vorrang des E zeige nämlich auf eine ἰδία καὶ περιττὴ δύναμις, die ihm innewohne, oder auf ἕτερόν τι τῶν ἀξίων σπουδής, wofür es als σύμβολον diene, ganz klar hin. Mit diesen Worten charakterisirt Plutarch die Aufgabe des Gespräches, das er zu schildern sich anschickt. Die Interpretation, die dem E zu Theil wird, ist nicht von der gewöhnlichen Sorte, sondern eine höhere, die von religiösen Motiven geleitet wird.

Der eigentliche Dialog, der in Delphi um die Zeit spielt, als Nero Griechenland besuchte, wird von dem Hauptwortführer Ammonios (c. 2) mit einigen Bemerkungen eröffnet, die die Feststellung des Themas bezwecken. Er erinnert zum Schluss an die Unmasse philosophischer Untersuchungen und Disputationen, welche von γνωθι σαυτόν und μηδὲν ἄγαν angeregt worden seien, und meint, hierfür biete in der That das E einen ebenso reichen Stoff.

<sup>1)</sup> Τοῦτο (sc. τὸ E) γὰς είκὸς οὐ κατὰ τύχην οὖδ' οἶον ἀπὸ κλήςου τῶν γςαμμάτων μόνον ἐν προεδρία παρὰ τῷ ઝεῷ γενέσθαι καὶ λαβεῖν ἀναθήματος τάξιν ἱεροῦ καὶ ઝεάματος. [Den Vorschlag an dieser Stelle unter γρόμματα nicht die delphischen Sprüche, sondern die Buchstaben des Alphabets zu verstehen, lehnt der Verſ. ab. A. d. R.].

Lamprias (c. 3) fängt die Reihe der Deutungen an. Er will gehört haben, der Weisen seien in Wahrheit nur fünf gewesen: Chilon, Thales, Solon, Bias und Pittakos. Als aber die Tyrannen Kleobulos und Periander, ohne die entsprechenden Eigenschaften zu besitzen, sich in den Kreis der Weisen einzuschleichen versuchten, hätten diese bei einer Zusammenkunft in Delphi dem Gott zum Beweis ihrer Fünfzahl den Buchstaben geweiht, der im Alphabet der fünfte sei und als Zahl eine Fünf bezeichne.

Wie man sieht, ist diese Darstellung von der Platons im Protagoras abhängig. Aus welchem Grund Plutarch seine Umgestaltung vorgenommen hat, liegt auf der Hand.

Ammonios (c. 4) soll in dem Glauben, dass Lamprias die Sage selbst erdacht hätte — von nur fünf Weisen ist uns sonst nichts überliefert —, still gelächelt haben. Einer der Anwesenden meinte gar, darin eine gewisse Aehnlichkeit mit dem Geschwätz eines Chaldäers zu finden. Der Chaldäer behauptete nämlich, es seien der Vocale sieben und das E der zweite, der Planeten ebenfalls sieben und die Sonne der zweite, und zog hieraus den Schluss, dass das E die Sonne oder den Apollon versinnbildliche.

Die Version des Lamprias wollten die Delphier nicht gelten lassen. Sie waren vielmehr der Ansicht, dass man bei der Interpretation weder von der Ziffer noch von dem Vocalzeichen, sondern nur von dem Namen des Buchstaben d. h. von  $\varepsilon \bar{t}$  auszugehen hat.

Ich möchte aus zwei Gründen dieser Stelle ein besonderes Gewicht beimessen. 1. Hält Plutarch die drei formalen Gesichtspunkte scharf auseinander, unter denen die verschiedenen Redner das Problem in Angriff nehmen. 2. Gesteht er offenherzig genug, wie er zu dem Werthe  $\varepsilon l$  kommt: er identificirt den Buchstaben mit dem Namen des Buchstaben, was doch schwerlich bei einer vernünftigen Interpretation erlaubt ist. Ob das E trotzdem unter irgend welchen Verhältnissen den Laut  $\varepsilon \iota$  darstellen kann, wird unten erörtert werden.

Der Priester Nikander (c. 5) weist darauf hin, dass die Orakelfragen immer mit einem interrogativen  $\varepsilon l$  beginnen, und erblickt in dem mit dieser Partikel identificirten E ein Symbol für das wahrsagerische Wesen des Apollon. Es könne aber zugleich das optative  $\varepsilon l$  umfassen, insofern Apollon ein Gott sei und in dieser Eigenschaft auch mit Gebeten angegangen werde. Dass die Meinung

von Nikander in Delphi gang und gebe war, hebt Plutarch ausdrücklich hervor.

Theon (c. 6) lässt seine Blicke an der dialectischen Gewandtheit haften, die Apollon in seinen Orakeln auf so ausserordentliche Weise bekunde, und glaubt, dass sie nicht besser als durch das hypothetische si veranschaulicht werden könne. Denn die logische Consequenz, welche durch diese Conjunction zu Ausdruck gelange, bilde ja den Angelpunkt der Dialectik.

Eustrophos (c. 7) spricht seine Ueberzeugung aus, dass sich die Frage durch die Zahl löse, und bewegt dadurch Plutarch (c. 8 bis 16) zu einer langathmigen Rede, worin die pythagorisirende Zahlensymbolik wahre Orgien feiert. Ich begnüge mich damit, den ersten seiner Vorschläge anzuführen. Die Zahl 5 setze sich aus zwei Zahlen zusammen, nämlich der ersten geraden (= 2) und der ersten ungeraden (= 3). Auf Grund der Uebereinstimmung zwischen Geradheit und Weiblichkeit, zwischen Ungeradheit und Männlichkeit sieht Plutarch in der Fünf oder dem E ein Sinnbild der Ehe.

Ammonios (c. 17-21) ergreift als letzter Redner das Wort. Gegen das E als eine Fünf wendet er ein, dass im Gegentheil die Siebenzahl von Alters her dem Apollon heilig gewesen ist. Die Annahme, dass eine Fünf geweiht worden wäre, würde die Weisen in Streit mit der Ueberlieferung einer langen Zeit bringen. Nach seinem Ermessen könne ferner die Conjunction el ebenso wenig in Betracht kommen. Dasselbe gelte von unvollständigen Satztheilen überhaupt. Selbst identificirt Ammonios das E mit et ,du bist' und erblickt hierin ein Bekenntniss der göttlichen Allmacht seitens der Sterblichen. Apollon grüsse den in seinen Tempel tretenden Menschen durch γνώθι σαυτόν, worauf dieser mit εί ,du bist' antworte. Sehr klar zum Vorschein kommt der Gedankengang in den Worten, durch welche Ammonius seine Auslassung und die Schrift zugleich beschliesst: ,aber mit dem E scheint yvage oavτόν gewissermaassen zu streiten und gewissermaassen wiederum zusammenzustimmen; während nämlich jenes in bebender Ehrfurcht zum Gott als einem absoluten Sein gesprochen ist, ist dieses dem Sterblichen eine Mahnung an das mangelhafte Wesen, das er an sich hat'.

Die in der obigen Charmidesstelle vorgetragene Auffassung hat somit Plutarch verwerthet und seinem Zwecke gemäss erweitert. Das Gespräch bleibt bei dem absoluten Sein des Gottes stehen. Ein höheres Ziel der Interpretation hätte sich Plutarch schwerlich stecken können.

Wenden wir uns jetzt zu unserer Zeit. Es scheint in dem Punkte ein allgemeines Einverständniss zu herrschen, dass das E auf dieselbe Stufe wie γνώθι σαυτόν u. s. w. gestellt, d. h. ebenfalls für eine Aussage des Gottes gehalten werden muss. Göttling nimmt mit dieser Modification die Identificirung des E mit el ,du bist von Plutarch auf. Dieses el ,du bist soll nach ihm soviel bedeuten als ,du hast als geschaffenes, vernünftiges Wesen ein Selbstbewusstsein, bist Mensch' und somit der wahre Vorläufer des berühmten ,cogito ergo sum' sein. Schultz lässt el ,du bist dasselbe sein wie ,du bist ein zwar endliches aber doch denkendes, selbstbewusstes Wesen' oder ,handle als ein denkendes, vernunftiges Wesen'. Wenn man aber in der Gleichstellung des E mit den übrigen γράμματα so weit gegangen ist, so scheint, wenigstens rein theoretisch, die Forderung nur berechtigt, dass es, wenn möglich, als ein Imperativ gefasst werden soll. Und so hat Roscher mit Aufwand grosser Gelehrsamkeit den Nachweis zu führen versucht, dass im E die 2 Sg. Ipt. vom Verbum ἐέναι vorliege. Er verweist auf eine Stelle bei Epiktet zum Beweis dafür, dass die Orakelsucher zitternd und zagend in den Tempel des wahrsagenden Gottes traten, und glaubt hierauf den Schluss gründen zu können, dass dieser Furcht durch den ermunternden Zuruf oder Gruss el ,πρόσει, εἴσει, komm her, willkommen' vorgebeugt werden sollte. Aber auch so bekommt Roscher keinen Spruch heraus, der inhaltlich mit γνώθι σαυτόν und Genossen ganz vergleichbar wäre. Obendrein sieht er sich zu der Annahme gedrungen, dass Platon im Charmides das E missverstanden habe. Denn γνώθι σαυτόν wird ja hier ein Gruss genannt, und so hätte von Rechtswegen nur das E heissen sollen.

Wir erinnern uns nun, dass nach Platon Charm. γνῶθι σαντόν unter den Sprüchen, ferner dass nach Plutarch in der Vorrede das E unter den γράμματα an dem ersten Platz stand. Bei den Vorschlägen von Göttling, Schultz und Roscher findet dieser Widersprüch gar keine Erklärung. Von diesem Gesichtspunkte aus ist Plutarch gewissermaassen behutsamer verfahren. Denn er bringt freilich das E in Verbindung mit den übrigen γράμματα, fasst es aber keineswegs als einen Sprüch in demselben Sinne wie sie auf.

Es giebt aber ein Argument, das in unserer Frage entscheidet. Die Gleichstellung des E mit el ,du bist' oder ,geh' ist aus formalen Grunden verwerflich. Man beruft sich hierbei theils auf den Buchstabennamen el, theils auf die alte Orthographie. Dass die delphischen γράμματα in einem alten Alphabet geschrieben waren, ist schon wegen ihres hohen Alters ziemlich gewiss. Nach der Angabe von Aristoteles bei Stob. III 21, 26 soll ja γνώθι σαυτόν bereits vor Chilon dem delphischen Tempel geweiht worden sein. Das E der alten Alphabete kann nun drei verschiedenen Bezeichnungen der mit der Zeit zu Alleinherrschaft gelangten ionischen Schrift entsprechen: e, n und et. Man muss aber hier das unechte ει, welches durch Dehnung von ε z. B. εἰς (vgl. ένός) entstanden ist und also den Werth e repräsentirt, und das echte et, welchem von Haus aus der diphthongische Werth ei innewohnt, genau unterscheiden. Auf den Denkmälern werden sie, von einem gleich zu nennenden Dialect abgesehen, noch im 5. Jahrhundert der Regel nach gut auseinandergehalten. Um diese Zeit vollzieht sich indessen die Monophthongirung des ei zu e. Und so werden Schreibungen wie elvat neben evat immer häufiger. Dagegen lassen sich die umgekehrten Schreibungen wie ole Cwr statt ole Cwr nur sehr selten belegen. Die einsilbigen Buchstabennamen zeigen stets langen Vocal z. B. μῦ, νῦ, ὁω u. s. w. Demgemäss hat der des E die Form ē, in der späteren und ionischen Schrift also el. Sowohl el ,du bist' (= aind. dsi) als el ,geh' (= lat. ei) enthalten den Diphthong ei, wie übrigens auch die Conjunction ei (vgl. die Nebenform αί). Dass mit diesem ει der Buchstabenname εί nicht zusammengeworfen werden darf, liegt also auf der Hand. Roscher glaubt dennoch, einige Beispiele gefunden zu haben, wo diphthongisches &t durch E wiedergegeben wird. Sie sind aber sammt und sonders dem Korinthischen entnommen.1) Und dieser Dialect bildet eben die Ausnahme, worauf ich oben hindeutete. Schon zur Zeit der ältesten, uns bekannten Inschriften war hier das echte et zu ē geworden und dadurch mit der Dehnung von & zusammengefallen. Indessen scheint Roscher selbst diesen Beispielen kein allzu grosses Vertrauen entgegenzubringen. Denn er sagt, der Einwand gegen et geh' konne mit gleich grossem Recht gegen el du bist und el ,ob, wenn' gerichtet werden. Im Uebrigen hat er sich nicht ganz

<sup>1)</sup> Vgl. Kretzschmer Griech. Vaseninschriften S. 34 fl.

klar gemacht, was unter diesen Umständen die Identität des E mit εl ,geh' genau besehen voraussetzt. Nichts mehr und nichts weniger als dass die delphischen γράμματα im korinthischen Dialect abgefasst gewesen wären. Meinestheils weiss ich aber nicht das geringste, womit sich eine derartige Hypothese vertheidigen liesse.

Die Interpretation des E bietet dennoch keine so grossen Schwierigkeiten, wie man hiernach glauben könnte. Wenn daran festgehalten wird, dass Partikeln und dergleichen Wörter nicht in Betracht kommen können, so bleibt für die Wahl wahrlich nicht viel übrig. Wir hatten ja mit drei Möglichkeiten zu rechnen:  $\varepsilon$ ,  $\eta$  und unechtem  $\varepsilon \iota$ . Das erste und das letzte müssen aber gleich ausgeschlossen werden, weil es an entsprechenden Wörtern fehlt. Und bei  $\eta$  sind die Alternativen nur zwei:  $\tilde{\eta}$ , ich war und  $\tilde{\eta}$ , er sprach. An jenes wird nur denken, wer sich von ähnlichen Anschauungen wie Plutarch leiten lässt. Ich identificire also E mit  $\tilde{\eta}$ , er sprach.

Im  $\tilde{\eta}$  liegt urgr.  $\eta$  vor, wie aus  $\tilde{\eta}\sigma t$  bei Sappho und  $\tilde{\eta}\tau t$  bei Alkman erhellt. Dass im Anlaut ein  $\mathcal{F}$  geschwunden ist, lässt sich durch nichts wahrscheinlich machen. Das Wort wird im Gegentheil ziemlich allgemein aus  $\tilde{\eta}\varkappa\tau$  (vgl.  $\gamma \dot{\alpha} \lambda \alpha$  aus  $\gamma \alpha \lambda \alpha \varkappa\tau$ ) erklärt und unter Annahme einer anderen Vocalstufe mit lat. ad-agium prod-igium u. s. w. zusammengestellt. In welchem Dialect die delphischen  $\gamma \varrho \dot{\alpha} \mu \mu \alpha \tau \alpha$  abgefasst waren, ist also in diesem Zusammenhang von keiner Bedeutung, weil das  $\tilde{\eta}$  aller Orte gleich lauten musste. Was endlich die Stellung des  $\tilde{i}$  betrifft, so weiss ich freilich auf kein analoges Beispiel hinzuzeigen. Es verdient aber andererseits hervorgehoben zu werden, dass auch Homer und die Attiker in dieser Hinsicht auseinandergehen: jener stellt es nach der angeführten Rede, diese schieben es aber nach dem oder den ersten Worten ein. Die einzeldialectische Regelung ist mithin verschieden ausgefallen.

Bei meiner Interpretation des E als  $\tilde{\eta}$  ,er sprach' habe ich, streng genommen, nur eine einzige Voraussetzung nöthig, nämlich die, dass die delphischen  $\gamma\varrho\acute{\alpha}\mu\mu\alpha\tau\alpha$  in einem anderen Alphabet geschrieben waren als dem der östlichen Ionier. Wenn das Buchwesen ausser Betracht bleibt, so tritt ja bekanntlich die ionische Schrift erst im 5. Jahrhundert auf dem griechischen Festland auf.

Es besteht nunmehr kein Widerspruch zwischen der Charmidesstelle und der Vorrede Plutarchs. Das E ist selbst kein Spruch, wohl aber ein Wort, womit die Sprüche eingeleitet und Apollon als ihr Ertheiler hingestellt wird. Wenn Platon im  $\gamma \nu \bar{\omega} \vartheta \iota$   $\sigma \alpha \nu \nu \dot{\sigma} \nu$  eine Anrede, einen Gruss von Seiten des Gottes erblickt und es daneben als den ersten Spruch bezeichnet, so muss er eine ganz correcte Auffassung des E gehabt haben. Der Deutung, die nach dem Zeugniss Plutarchs in Delphi verbreitet war, haben meine Vorgänger mit Recht gar kein Gewicht beigemessen. Denn bei der damaligen Priesterschaft hatte der Hang zu Allegorie und Mystik zu sehr Oberhand gewonnen.

Wenn Roscher aus dem Spruche  $\pi \varepsilon \varrho l$   $\vartheta \varepsilon \tilde{\omega} v$   $l \dot{\varepsilon} \gamma \varepsilon \tilde{\omega} \varsigma \varepsilon l \dot{\sigma} l v$  (von Bias nach Diog. L. I 88 und Stob. III 1, 172) auf eine im Alterthume vorhandene Deutung des E als  $\varepsilon \tilde{l}$ , du bist und aus dem Spruche  $\chi \varrho \tilde{\omega} \tau \sigma \tilde{l} \varsigma \vartheta \varepsilon \sigma \tilde{l} \varsigma$  (von Solon nach Stob. III 1, 172) auf eine andere und ebenfalls antike als  $\varepsilon \tilde{l}$ , geh schliesst, so dürfte von selbst einleuchten, auf wie schwachen Füssen diese Folgerungen stehen.

Versucht man nun über die hier genannten fünf γράμματα δελφικά hinauszukommen, so wird ein sehr wankender Boden betreten. Suidas und die Parömiographen führen γνῶθι σαυτόν und τὸ νόμισμα παραχάραξον neben einander als παραγγέλματα πυθικά an. Diese Zusammenstellung bewog Göttling, auch das letztere den delphischen Sprüchen zuzuweisen. Sie rührt aber, wie Schultz sehr wahrscheinlich macht, aus dem Orakel her, welches der Falschmünzer Diogenes im delischen Heiligthum seiner Vaterstadt Sinope erhalten haben soll. Schultz glaubt sogar den zu Grunde liegenden Hexameter noch heraushören zu können:

γνῶθι σεαντὸν καὶ τὸ νόμισμα παρὰ . . . . χάραξον. Unter dem Titel praecepta sapientium erwähnt Cicero de fin. III 22,73 tempori parere, sequi deum, se noscere und nihil nimis. Weil die beiden letzten unzweifelhaft delphisch sind, hält sich Roscher für berechtigt, auch für die übrigen denselben Ursprung anzunehmen. Er identificirt zunächst sequi deum mit θερ ηροριο οροριο ορ

Ueber die thatsächliche Anzahl der Sprüche stehen uns keine Nachrichten zu Gebote. Nach den Scholiasten zu Dio Chrysostomos und Lucian sollen freilich deren sieben in Delphi geweiht worden sein. Wie unzuverlässig aber diese späten Gewährsmänner sind, haben Göttling und Schultz überzeugend dargethan. Im Hinblick auf die Siebenzahl der Weisen und die Heiligkeit dieser Zahl im delphischen Kulte nehmen aber trotzdem Göttling und Roscher sieben Sprüche an und schliessen ferner aus der von Lamprias erzählten Sage, dass sie auch als fünf angesehen werden konnten. Beides muss indessen um so abenteuerlicher erscheinen, als Platon und Plutarch das gemeinschaftliche Auftreten der Weisen zu Delphi ausdrücklich hervorheben. Wenn wirklich der Sprüche sieben oder fünf gewesen wären, so hätte man doch wohl erwarten sollen, dass dies bei Plutarch als Argument für oder gegen die Deutung des E als Ziffer benutzt worden wäre.

Die delphischen γράμματα sollen nach Göttling zwei hexametrische Reihen gebildet haben:

εἶ. Θεῷ ἦοα. παραὶ τὸ νόμισμα χάραξον γνῶθι σεαυτόν. μηδὲν ἄγαν. ἐγγύα πάρα δ' ἄτη. Ganz derselben Ansicht ist Roscher, nur will er die erste Reihe anders gestaltet wissen:

εἶ. Θεῷ ἦρα. νόμοις πείθευ. φείδευ τε χρόνοιο.

Die Einwände, welche Schultz hierbei gegen Göttling erhob, hat Roscher trotz seiner gegentheiligen Versicherung nicht zu widerlegen vermocht. Für die metrische Form führt er selbst keine neuen Argumente ins Feld.

Diesen auf der Siebenzahl und der hexametrischen Fassung gegründeten Reconstructionen der delphischen Sprüche halte ich die Ergebnisse der obigen Darstellung entgegen: das  $E=\frac{3}{\eta}$ , er sprachtist kein Spruch, und auf E folgte der Reihe nach  $\gamma v \bar{\omega} \mathcal{F}\iota$   $\sigma \alpha v \bar{\iota} \dot{\sigma} v$ .

Nachdem dieser kleine Aussatz im Concept sertig vorlag, ist Roscher Philol. 60 (1901), 81 ff. auf die Bedeutung des E zu Delphi und die übrigen γράμματα δελφικά wieder eingegangen. An seinen früheren Auseinandersetzungen hält er in allen wesentlichen Punkten sest und ist, obgleich mit sehr geringem Ersolg, eifrig darum bemüht, für ihre Richtigkeit weitere Beweisstücke ausfindig zu machen.

Upsala.

OTTO LAGERCRANTZ.

### VARIA.

## 1. Eŭgoog.

Diese Zusammensetzung ist als Appellativum bei Theokrit gebraucht, in dem Verse XXIV 8

εθδετ' ἐμὰ ψυχά, δύ' ἀδελφεώ, εὔσοα τέχνα.

Was heisst εὖσοος? Nach der herrschenden Annahme, der ich in dies. Ztschr. XXXIV 407 A. 2 selbst gefolgt bin, wohl erhalten. Es braucht aber doch wohl nur ausgesprochen zu werden, dass sich der Begriff des καλῶς σωζόμενος schlecht in die vorausgesetzte Situation fügt: von einer bestimmten Gefahr, aus der es eine σωτηρία zu finden gilt, ist ja erst im Folgenden die Rede.

Wir sind indess an diese Uebersetzung gar nicht gebunden. Schon im Alterthume gab es noch eine andere, die, wenn sich ihre sprachliche Zulässigkeit herausstellen sollte, die Schwierigkeit heben würde. Im Lexikon des Hesych wird εὔσοοι allerdings mit ἀσφαλῶς σωζόμενοι erklärt. Aber unter Εὔσους heisst es ebenda: ... καὶ εὖκίνητος εὔφορος. Ein Begriff wie εὖκίνητος, εὖφορος ist es gerade, was wir als Attribut zu den τέκνα suchen. Kann εὖσοος das bedeuten, was diese zweite Interpretation es bedeuten lässt? Man wird die Frage bejahen, sobald man sich erinnert, dass neben σεύω das Nomen Actionis σόος und das Nomen Agentis σοός steht. Dieses liegt in den Zusammensetzungen λαο-σσόος, δορυ-σσόος vor. Jenes lernen wir aus den Glossen σοῦς ἡ πόρευσις . . . ἡ δρόμος, σόος . . . . δρμὴ πρὸς αὕξησιν und aus der Bemerkung des Platon (Kratylos p. 412 B) kennen: Δακωνικῶι δὲ ἀνδρὶ τῶν εὐδοκίμων καὶ ὅνομα ἡν Σοῦς τὴν γὰρ τακεῖαν δρμὴν οἱ Δακεδαιμόνιοι τοῦτο καλοῦσι. ) Eines der beiden Nomina bildet die Grundlage des Verbs

<sup>1)</sup> Diesen Satz hat Heindorf als Interpolation ausscheiden wollen, und Schanz ist ihm in der Athetirung gefolgt. Dass sich aber echte Gelehrsamkeit in ihm ausspricht, muss man aus der Thatsache folgern, dass Alxisof-

VARIA 423

σοῦται, dessen Geschichte durch die in der Glosse σοοῦται φεύγει. διώχεται bezeugte offene Form angedeutet wird (W. Schulze Ztschr. f. vgl. Sprachf. XXIX 264 f.). Die Zusammensetzung, die σόος mit εὐ eingeht, kann nur die Bedeutung haben "einer der sich leicht bewegt" (εὐχίνητος), oder "einer, der ταχεῖαν ὁρμὴν πρὸς αὕ-ξησιν ἔχει (εὕφορος). Damit ist die Richtigkeit des Interpretamentum erwiesen.

Das Compositum εὖσοος spielt auch in der Namengebung eine kleine Rolle. Zwar vermag ich Εὐσοος selbst als Namen einer historischen Person nicht zu belegen. Aber zwei Erweiterungen sind mir zur Hand. Die eine, Εὐσοῦδας, hat Blass auf dem Bronzediscus IGS III 649 erkannt, der nicht jünger ist als das 6. Jahrhundert, und sicher verbirgt sie sich auch hinter dem ΕΙΣΟΙΔΑΣ der BCH XX 133 No. 7 publicirten Weihinschrift aus Mantineia. Die andere, Εὐσοῖσαη, steht auf der Grabschrift CIA II 3721. Da dem Namen der Todten weder der des Vaters noch ein Ethnikon beigefügt ist, hat er vermuthlich einer Sclavin gehört. Einer solchen würde die Benennung "Hurtig" vortrefflich anstehn. In Fällen dieser Art wäre Εὐσοος begrifflich mit dem Namen Εὐσυνος identisch, den ein Boioter aus der Mitte des 3. Jahrhunderts geführt hat (Coll. 25192).

Zu εἴσοος gehört als Abstractum εἴσοια. Das Wort hat Sophokles gebraucht. Oed. Col. 389 f.

σὲ τοῖς ἐχεῖ ζητητὸν ἀνθρώποις ποτὲ θανόντ' ἔσεσθαι ζῶντά τ' εὐσοίας χάριν

ist es aus den Scholien und aus Suidas längst statt der handschriftlichen Lesart εὐνοίας recipirt; einen zweiten Beleg führt der Scholiast aus dem Amphitryon desselben Dichters an, leider so kurz angebunden, dass man über den Zusammenhang völlig im Unklaren bleibt: fr. 118 N.<sup>2</sup>

> ἐπεὶ δὲ βλάστοι, τῶν τριῶν μίαν λαβεῖν εὕσοιαν ἀρχεῖ.

Der Scholiast erklärt εύσοια mil εύθένεια, Suidas mit εύσθένεια;

δας, Σοΐδας inschriftlich bezeugte spartanische Namen sind (Coll. 4444), von denen aus es glaubhast wird, dass auch Σόος ein Name war, den ein Λακωνικός ἀνῆρ τῶν εὐδοκίμων sühren konnte. Welcher Interpolator hat wohl über solche Gelehrsamkeit verfügt? — Nachträglich belehrt mich Blass, dass die Echtheit des Satzes auch durch seinen rhythmischen Bau verbürgt werde; der Rhythmus zeige auch, dass Platon Σόος geschrieben habe, nicht Σοῦς.

bei Hesych stehn zwei Erklärungen: εὐθηνία σωτηφία. Wenn εὕσοος der ist, der ταχεῖαν δρμήν πρὸς αὕξησιν ἔχει, so bezeichnet εὕσοια den Zustand des εὕσοος, und es leuchtet ein, dass dieser Zustand mit dem Worte εὐθένεια angemessen umschrieben ist.

## 2. Στουβήλη.

Eine Tochter der Neaira führt zwei Namen: The yag Juγατέρα την ταυτησί Νεαίρας, ην ηλθεν έχουσα ώς τουτον παιδάριον μικρόν, ην τότε μεν Στρυβήλην εκάλουν, νυνί δε Φανώ, ἐκδίδωσι Στέφανος ούτοσί ώς ούσαν αύτοῦ θυγατέρα άνδοι Αθηναίωι Φράστορι Αίγιλιεί (Κατά Νεαίρας 50, vgl. 121). Von ihnen ist Φανώ ohne Weiteres verständlich, Στουβήλη ebenso unerhört wie unerklärbar; auch in der Gestalt Στουμβήλη, die er in der von Kaibel erkannten Interpolation Athen. p. 594 a trägt, gewinnt er nicht an Deutlichkeit. Man schreibe Στροιβήλη, und das Dunkel weicht. Den Namen Στροίβος führt ein Lieblingsknabe auf einer Kylix des Britischen Museums (Catalogue II 219) und ein Strateg der Athener Thuk. I 105, 2. Mit ihm steht Ergotβήλη im Zusammenhange; zu dem Appellativum στροιβός verhält sich στροιβηλός ') wie έρύγμηλος, μιμηλός, νοσηλός und ähnliche zu ἐρυγμός, μῖμος, νόσος. Als Tochter der Neaira hiess die junge Schöne Στροιβήλη: gerade in dem Kreise, dem ihre Mutter angehörte, spielt der Spitzname eine grosse Rolle. Als angebliche Tochter eines Bürgers ward sie unter dem Namen Davw vorgestellt; wobei es gleichgiltig ist, ob sie diesen Namen schon an der δεκάτη erhalten hatte oder ob sie ihn jetzt erst empfing. \*)

### 3. Boiot. ETTE.

In der dritten Auflage der griechischen Grammatik Brugmanns kehrt die Behauptung wieder, böot. Ette sei aus Eote durch Assi-

Im Lexikon des Hesych steht die Glosse στροίβηλος επαρμα πληγής έν κεφαλή. Ich lasse sie absichtlich bei Seite, weil ich das Interpretamentum mit der Bedeutung der Sippe, zu der das erklärte Wort gehört, nicht zu vereinigen weiss.

<sup>2)</sup> Auch bei der Freilassung werden Spitznamen durch Ernstnamen ersetzt. So heisst es auf der Urkunde Wescher-Foucart 396 = Coll. 2061: ἀπέδοτο Κλεοβούλα ... σῶμα γυναικεῖον αι ὄνομα Ζωπύρα (τὸ δὲπρότερον ἦν Σῖμον).

VARIA 425

milation des σ an den folgenden Laut hervorgegangen (S. 118 = 264). Diese Auffassung ist aus zwei Gründen unhaltbar.

Erstens beweisen ἴττω, ὀπιτθοτίλα, Αἰγίθοιο, die Brugmann als Parallelen für die in ¿ττε angenommene Assimilation anführt, nicht was sie sollen. Die beiden ersten Formen sind der handschriftlichen Ueberlieferung entnommen; mit dieser aber deckt sich die inschriftliche nicht. Meister konnte sich seiner Zeit noch auf ἐσσαρχάσαττη eines thebanischen Steins berufen (Griech. Dial. 1265); unter Lollings Auge aber hat sich die befremdliche Wortform in έσς άρχας αὐτη verwandelt (IGS I 24102). Αἰγίθοιο steht allerdings auf einem Grabstein aus Haliartos (IGS I 2852). Aber niemand ist gezwungen, den Namen so zu deuten, wie seit Röhl (IGA 149) meist geschieht, als Aiyı9(9)og aus Aiyı09og; vielmehr ist es gestattet, ihn mit dem Vogelnamen alye9051) zu identificiren, also ihn so zu nehmen, wie ihn der Stein giebt. Wenn nun das σ der Verbindungen στ, σθ auf den epigraphischen Denkmälern mit σ geschrieben wird, so ist es offenbar unerlaubt, in dem zz des durch die Steine gebotnen erre die Fortsetzung von or zu erblicken.

Den zweiten Einwand hat Führer schon vor 25 Jahren richtig formulirt: "aliter autem ĕtte.... explicandum est, cum non ex ĕote prodierit, sed ex ĕvte; nam èç (ɛlɛ) praepositio Boeotis prorsus ignota fuit" (De dialecto boeotica 17). Später hat ihn Prellwitz (GGA 1887.438) gegen Baunack erhoben, der sich Führers treffende Bemerkung ebenso hatte entgehn lassen wie Brugmann. Bei den westlichen Lokrern und bei den Phokern, denen die Erweiterung èv-ç fehlt, giebt es auch kein ĕote, sondern nur ĕvte; da die Boioter èv-ç so wenig kennen wie ihre Verwandten im nordwestlichen und mittleren Hellas, wie sollte ihnen ĕote zugetraut werden? Allerdings spricht Brugmann in andrem Zusammenhange (S. 254.548) von einer eleischen Partikel ĕota, und wenn es wahr wäre, dass die Eleer, deren Dialekt mit dem ätolischen auch die Abwesenheit von èv-ç theilt, nichts desto weniger ĕota gebraucht

<sup>1)</sup> Der Vogel wird im neunten Buche der Thiergeschichten des Aristoteles erwähnt, doch so, dass man ihn nicht bestimmen kann. Cap. 15 heisst es von ihm: τὸν δὰ (ἔτερον?) πόδα χωλός ἐστι. Diese Angabe ist von Antigonos in den Wundergeschichten aufgegriffen (ἔστι δὰ χωλὸν τὸ ὄρνεον, 45), unter einem Seitenhiebe auf Kallimachos, der περίτρανος εἶναι βουλόμενος von einem αἴγιθος ἀμφιγνήςις gesprochen habe, während doch τὸ ὄρνεον οἶν ἀμφότερα χωλὸν sei. Vermuthlich ward der Name Αἴγιθος einem Menschen beigelegt, der mit dem gleichen Gebrechen behaftet war wie der Vogel.

haben, so wäre der Argumentation Führers der Boden entzogen. Aber das ESTA der Bronze Coll. 1151 — Olympia 16 steht vor einer Lücke. Brugmann hätte nicht versäumen sollen, Dittenbergers ausgezeichnete Bearbeitung der Inschrift eines Blickes zu würdigen: er würde dann gefunden haben, dass sich noch andre Möglichkeiten der Ergänzung denken lassen als die mit dem auch sonst bedenklichen ἔστα erkaufte.

Hiernach ist nicht zweiselhast, dass in boiotischem ἔττε die Präposition ἐν enthalten sein muss. Führer und Prellwitz haben ἔττε aus ἔντε hervorgehn lassen, indem sie sich auf boiot. ἔππασις beriesen, das ihnen als Umwandlung von ἔμπασις galt. Seit Joh. Schmidt gezeigt hat, dass die Vorstuse von ἔππασις vielmehr ἔμπασις bildet (Pluralbild. d. Neutr. 415), und seit Schmidts Lehre durch die boiotischen Namen ΓΥΝΟ-ππαστος, Θιό-ππαστος glänzend bestätigt worden ist (W. Schulze Ztschr. s. vgl. Sprachs. XXXIII 318 s., Griech. Personenn. 2 231), zwingt die angezogene Analogie zur Ausstellung eines vorhistorischen ἔν-ττε. Der Sprachforschung erwächst hieraus die Ausgabe, sich um das Verständnis des erschlossenen Elementes -ττε zu bemühen, und die hier stehenden Zeilen haben ihre Ausgabe ersüllt, wenn sie dazu anzuregen vermögen.

Halle.

F. BECHTEL.

# UEBER DIE ECHTHEIT UND ABFASSUNGS-ZEIT DES THEAGES.

Der Dialog Theages ist in der V. Tetralogie des Thrasyllos zusammen mit Charmides, Laches und Lysis überliefert. Im Alterthum hat man also an seiner Echtheit keinen Zweisel gehegt oder einen solchen jedenfalls nicht geäussert. Erst die mit Schleiermacher beginnende kritische Beschäftigung mit dem platonischen Nachlass hat die Unechtheit unseres Dialogs seststellen zu müssen geglaubt. Es ist ihm, da diese Ansicht durchdrang, seither wenig Ausmerksamkeit zugewendet worden, sicherlich mit Unrecht. Denn wenn sich auch im Folgenden die Unechtheit bestätigt, so dürsten doch die Resultate, die sich für das Verhältniss des Theages zu anderen Schristen des 4. Jahrhunderts v. Chr. ergeben werden, von einigem Interesse sein.

Der Inhalt des Dialogs ist etwa folgender: Demodokos, ein reicher Agrarier aus dem Gau Anagyrus, ist nach Athen gekommen, um Sokrates zu fragen, wessen Unterricht er seinen Sohn Theages, der durchaus ,weise' werden wolle, anvertrauen könne. Sokrates, der gern seine Unterstützung zusagt, hält es für das richtigste, den jungen Mann selbst zu fragen, was das Ziel seines Strebens sei. Mit vieler Mühe bringt er aus dem Theages heraus, er begehre nach der σοφία. Aber das ist ein Allgemeinbegriff; auch die Fahr- und Steuermannskunst gehören zur σοφία. Man stellt endlich fest, dass Theages diejenige Kunst lernen wolle, die ihn befähige, über alle Menschen zu herrschen. Ein Mann aber, der das thut, ist ein Tyrann. Also ein Tyrann wolle er werden, ,und du', schilt Sokrates scherzhaft den ob dieses Resultats etwas verblüfften Demodokos, ,schämst dich nicht, deinen Sohn bisher hieran gehindert zu haben?' Nun fragt es sich, durch wen Theages ein Tyrann werden kann. Ein Vers des Euripides hilft: σοφοί τύραννοι των σοφών (scil. τὰ τυραννικά) συνουσία. Jetzt aber merkt Theages den Spott des Sokrates und meint, er würde zwar gern ein Tyrann aller Menschen, noch lieber ein Gott, doch bedeute sein vorher geäusserter Wunsch nur, dass er, wie Themistokles, Kimon, Perikles, ein tüchtiger Staatsmann werden wolle. Aber die staatsmännische Kunst scheint nicht lehrbar zu sein, sind doch die Söhne der hervorragendsten Politiker nicht besser als "Schustersöhne". Da bleibt nun nichts weiter übrig, als den Theages mit Männern bekannt zu machen, die καλοί κάγαθοί τὰ πολιτικά sind. Deren Umgang kostet nichts, und doch kann er das höchste Lob davon gewinnen. Zu diesen καλοί κάγαθοί τὰ πολιτικά aber rechnet Theages auch den Sokrates und bittet ihn daher, seinen Umgang geniessen zu dürfen. Demodokos unterstützt die Bitte seines Sohnes und verspricht, Sokrates gut zu honoriren. Dieser lehnt zunächst ab: Demodokos, der schon die wichtigsten Aemter in Athen bekleidet habe und in höchstem Ansehn stehe, solle die Erziehung selbst übernehmen oder sie den weisen Männern Prodikos, Gorgias oder Polos übergeben; er verstehe nur τὰ ἐρωτικά. Theages aber lässt ihn nicht los, sondern versichert, dass viele seiner Altersgenossen durch seinen Umgang besser geworden seien. Das liege nicht an ihm, sagt Sokrates, sondern ganz allein an seinem Daimonion. Es stehe völlig ausser seiner Macht, jemandem zu nützen, wenn das Daimonion es nicht zulasse, und eben desshalb thue Theages besser, an andere Männer sich zu wenden. Dieser aber giebt sich der Hoffnung hin, er werde dem Daimonion genehm sein, und so erklärt sich Sokrates zu einem Versuch bereit.

Soweit der Theages. Manches in ihm kann nur lobend hervorgehoben werden: trefflich ist vor Allem die Charakteristik des nachsichtigen, besorgten Vaters, dem es bei einer so wichtigen Sache, wie die Erziehung des Sohnes es ist; auf ein paar Thaler nicht ankommt (p. 127 C), ebenso die des etwas einfältigen, von einem dunklen Wissensdrang beseelten Theages. Aber die Gesprächsführung ist, namentlich im ersten Theil (bis p. 125 A), recht ungeschickt: wie lange dauert es, bis sestgestellt ist, was Theages eigentlich wolle! Die Ironie des Sokrates ist salsch angewendet, sodass Vater und Sohn völlig irregesührt werden (vgl. p. 125 A). Weiter ist der Begriff der xalol xâya9ol tà nolitika, der plötzlich austaucht und von Theages gleichsam als terminus technicus ausgesasst wird, hier durchaus unklar und nur eine Entlehnung (vgl. S. 439).

Wenn auch alles dies keineswegs einen entscheidenden Beweis der Unechtheit des Dialogs gewähren kann, so lässt sich diese sonst leicht zeigen. Ein wissenschaftlicher Zweck, der in jeder platonischen Schrift vorhanden ist, fehlt vollkommen. Die Tendenz ist, Sokrates Verhalten gegen seine Schüler zu vertheidigen. Aber hat Plato das nicht viel besser in der Apologie gethan? Der Verfasser versucht hier Platos Angaben zu bessern und zu ergänzen, freilich in seiner Weise. Wahrscheinlich hielt er die Darstellung des Daimonion in der platonischen Apologie, die er sonst mehrfach benutzt, für allzu kurz und dürftig und fühlte sich veranlasst, von jener geheimnissvollen inneren Stimme mehr zu erzählen. Diesem Bestreben dienen vor Allem die mysteriösen Geschichten p. 128 Dff., die für sich schon hinreichen, platonische Abfassung unmöglich zu machen. Zuerst wird da erzählt, wie das Daimonion des Sokrates, als Charmides, der Sohn des Glaukon, ihm sagt, er wolle an den nemeischen Wettspielen theilnehmen, abräth (p. 128 D-E). Weiter berichtet Sokrates, dass sein Daimonion zwei Mörder vor der Aussührung ihrer That, ohne von derselben zu wissen, gewarnt (p. 129 A-C). Auch die sikilische Niederlage behauptet er vorausgesehen zu haben. Dies alles, schliesst er, habe er erzählt, um zu zeigen, dass sein Daimonion alles vollbringe, er ohne dasselbe nichts könne. Es sei den einen, die seinen Verkehr suchten, entgegen, gegen andere verhalte es sich gleichgültig, andere unterstütze es (p. 129E). - Dass Plato seinen Sokrates mit einer solchen Ruhmredigkeit nicht hat reden lassen, ist gewiss. Auch hat Plato das Daimonion ganz anders verstanden, wie er es auch nach Apologie p. 31D musste, wo es heisst: ἐμοὶ δὲ τοῦτο (scil. das Daimonion) έστιν . . . φωνή τις γιγνομένη, ή όταν γένηται, άει αποτρέπει με τούτο ο αν μέλλω πράττειν, προτρέπει δὲ οὔποτε. Dieselbe Auffassung zeigen alle anderen Stellen, an denen Plato es erwähnt. Es sind dies - nach Zeller, Philosophie der Griechen 4 II, 1 p. 80 A. 2 - folgende:

Apolog. p. 40 A: ή είωθυῖά μοι μαντική ή τοῦ δαιμονίου ἐν μὲν τῷ πρόσθεν χρόνῳ παντὶ πάνυ πυκνή ἀεὶ ἦν καὶ ἐπὶ σμικροῖς ἐναντιουμένη, εἴτι μέλλοιμι μὴ ὀρθῶς πράξειν....

Euthydemos p. 272 E: ἐν νῷ εἶχον ἀναστῆναι · ἀνισταμένου δέ μου ἐγένετο τὸ εἰωθὸς σημεῖον τὸ δαιμόνιον . . . . .

Phaidros p. 242 B/C: ἡνίχα ἔμελλον . . . τὸν ποταμὸν διαβαίνειν, τὸ δαιμόνιόν τε καὶ εἰωθὸς σημεῖόν μοι γίγνεσθαι ἐγένετο — ἀεὶ δέ με ἐπίσχει, ὁ ἂν μέλλω πράττειν —

Republ. VI 496C, wo Sokrates, nachdem er auseinandergesetzt,

der eine Theil derer, die sich vom Staatsleben fernhielten und ganz der Philosophie widmeten, thäte es aus Verachtung der Politik, andere seien durch Krankheit dazu gezwungen, hinzufügt: τὸ δ΄ ἡμέτερον οὖχ ἄξιον λέγειν, τὸ δαιμόνιον σημείον, d. h. 'mich hat — wenn ich das erwähnen darf — das Daimonion von politischer Thätigkeit zurückgehalten.'¹)

Theaitet. p. 151 A οίς (scil. jungen Männern) δταν πάλιν ἔλθωσι ...., ἐνίσις μὲν τὸ γιγνόμενόν μοι δαιμόνιον ἀποκωλύει συνεῖναι, ἐνίσις δὲ ἐᾳ.

Nirgends also hat nach Plato die innere Stimme den Sokrates zu etwas angetrieben. Ueberhaupt scheint Plato dem Daimonion keine grosse Bedeutung beigelegt zu haben; jedenfalls hat er seine Wirksamkeit als eine sehr beschränkte dargestellt.<sup>2</sup>)

<sup>1)</sup> Die folgenden Worte erklärt Stallbaum — m. E. mit Recht — so: η γὰο πού τινι ὅλλω.... γέγονε verbis Socratem significare se divino quodam numine in philosophiae studio esse retentum, quod nemini fere superiorum philosophorum contigisse videatur. Unde eum hanc opportunitatem ingeniorum in sapientiae amore et tractatione continendorum ne commemorandam quidem esse arbitrari.

<sup>2)</sup> Desto grössere Bedeutung legten dafür andere Sokratiker dem Daimonion bei. Das thut nicht nur der Verfasser unseres Theages, sondern auch Xenophon: vgl. neben Memor. IV, 8, 5 u. Sympos. VIII, 5, wo das Daimonion nur zu warnen scheint, Memor. I, 1, 14, wo es heisst: τὸ δαιμόνιον γὰρ ἔφη (scil. ὁ Σωκράτης) σημαίνειν. και πολλοϊς των συνόντων προηγόρευε τα μέν ποιείν, το δέ μή ποιείν ως του δαιμονίου προσημαίνοντος. και τοις μέν πειθομένοις αὐτῷ συνέφερε, τοῖς δὲ μὴ πειθομένοις μετέμελε. - Dieselbe Auffassung findet sich in der pseudoxenophontischen (vgl. Wilamowitz, in dies. Zischr. XXXII S. 99ff.) Apologie 13, wo Sokrates erklärt, seine weissagende Stimme nenne er δαιμόνιον und fortfährt: ως γε μην οι ψεύδομαι κατά του θεού και τούτο έχω τεκμήριον· και γάρ των φίλων πολλοϊε δή εξαγγείλας τὰ τοῦ θεοῦ συμβουλεύματα οἰδεπώποτε ψευσάμενος ἐφάνην. Der pseudoplatonische Alkibiades I, hingegen versteht das Daimonion wie Plato (vgl. p. 103 A. B). - Auf welche Weise lassen sich die Unterschiede in der Auffassung des Daimonion, die vor Allem zwischen zwei Augen- und Ohrenzeugen wie Plato und Xenophon bestehen, erklären? Nun, das Daimonion beruht eben auf einem so geheimnissvollen, jeder wissenschaftlichen Feststellung sich entziehenden Gefühl, dass die Auffassung desselben völlig von der Empfänglichkeit des einzelnen für derartige Vorstellungen abhängt. Plato hat die warnende Eigenschaft vor Allem betont. Aber doch findet sich auch bei ihm eine Stelle, da das Daimonion zwar nicht antreibt, aber doch zulässt (Apol. p. 40 A), d. h. also: es hat Handlungen des Sokrates, die einen guten Ausgang versprachen, nicht gehindert. Und dass aus diesem "Nicht-Hindern" oder "Zulassen" (¿av Theait, 151 A) minder klare Kopfe als Plato leicht ein "Antreiben" haben machen können, ist einleuchtend.

Mag es sich mit dem Daimonion verhalten, wie es will, die Angaben des Theages sind ganz gewiss nicht platonisch. Vielmehr wird sein Bericht immer mysteriöser: Sokrates erzählt nämlich p. 130 A ff., was einem seiner Schüler, dem Aristeides, Sohne des Lysimachos, Wunderbares widerfahren sei: bevor er Athen verlassen, habe er alle Leute an Tüchtigkeit in der Dialektik übertroffen. Seit seiner Rückkehr vom Feldzuge aber sei er völlig untüchtig im Reden. Und doch habe er vorher niemals etwas von Sokrates gelernt, sondern immer nur 'zugenommen' [ἐπιδιδόναι p. 130 D].

Aber lassen wir dem Aristeides selbst das Wort: ἐπεδίδουν δέ, οπότε σοι συνείην, καν εί έν τη αυτή μόνον οίκία είην, μή εν τῷ αὐτῷ δὲ οἰκήματι μαλλον δὲ ὁπότε εν τῷ αὐτῷ ολιήματι και έμοιγε έδόκουν πολύ μάλλον δπότε έν τῷ αὐτῷ ολκήματι ων λέγοντός σου βλέποιμι πρός σέ, μαλλον ή δπότε άλλοσε όρψην πολύ δε μάλιστα και πλείστον έπεδίδουν, δπότε παρ' αὐτόν σε καθοίμην έχόμενός σου καὶ ἀπτόμενος (p. 130 D/E). - Das klingt wahrhaftig wundersam: ,hat es doch ganz den Anschein, als ob Sokrates' Einfluss auf die Menschen sich ihnen in der Art eines magnetischen Fluidums mittheile, das in der Entfernung sich wieder verflüchtige' (Ivo Bruns, d. litterar. Porträt der Griechen S. 347). Es ist ja möglich, dass einfältige Verehrer des Sokrates in Wahrheit an eine solche magnetische Kraft ihres Meisters geglaubt haben, unmöglich aber, das einem Plato zuzutrauen. Wie ganz anders schildert dieser den Eindruck, den Sokrates auf die jungen Männer, die zu ihm kamen, machte! Dafür verweise ich nur auf Sympos. p. 215 A-216 C. - Darüber also lassen die voraufgehenden Bemerkungen keinen Zweifel, dass der Theages nicht von Plato verfasst ist. Dieser Dialog ist vielmehr von einem Verehrer des grossen Mannes geschrieben, der, anknupfend daran, dass Theages, Sohn des Demodokos, wirklich Schüler und Freund des Sokrates gewesen [vgl. Republ. VI 496 B u. Apol. 33 E], seinem Meister, wenn er ihn auch nicht ganz verstand, doch ein Denkmal seiner Liebe hat errichten wollen. Und es ist sehr wahrscheinlich, dass die kleine Schrift in demselben Kreis von Sokratikern entstanden ist, aus dem die pseudoxenophontische Apologie stammt.1) Mit Recht bemerkt J. Bruns (a. O. S. 347)

Vgl. dazu Wilsmowitz a. O. und Arnold Hug, Einleitg. in's platon. Sympos. S. XXXIX.

zu den im Theages vertretenen Anschauungen: "Wir sehen hier einmal in Unterströmungen der Sokratik hinein, die, wenn sie nicht unterdrückt worden wären, unsehlbar auch aus Sokrates einen Wundermann und Pythagoras gemacht haben würden."

Die Frage nach dem Autor des Theages berührt sich nahe mit der nach der Abfassungszeit des Dialogs. Wenn nun Schleiermacher (Platos Werke II, 3, 254 ff.), Ast (Platos Schriften), Ivo Bruns (a. O. S. 345 f.), Christ (Gr. Litt.-Gesch. S. 350) und Wilamowitz (a. O. S. 103 A. 2) mit der Behauptung, unsere Schrift zeige Entlehnungen aus Platos Laches, Republik, Theaitet, recht hätten, so wäre sofort ein terminus post quem für Theages gewonnen. Aber ich hoffe zeigen zu können, dass nur die Apologie benutzt ist.

Ich werde nunmehr den Theages mit den genannten Dialogen vergleichen und zwar in der Weise, dass ich mit der Republik, deren Bücher II—X am spätesten von allen jenen Schriften verfasst zu sein scheinen, beginne und allmählich bis zur Apologie, die sicherlich Platos frühester Zeit angehört, zurückgehe.

Aus Republ. VI 568 A soll nun — nach Ast und Wilamowitz — der Theages p. 125 B citirte Vers σοφοί τύραννοι τῶν σοφῶν συνουσία stammen. An beiden Stellen wird er dem Euripides beigelegt, während er nach dem Scholiasten zu der Stelle der Republik aus der sophokleischen Tragödie Αἴας ὁ Λοκρός ist. Diese auffällige Uebereinstimmung in einem falschen Citat würde die Abhängigkeit des Theages von der Republik dann bezeugen, wenn jenes Versehen sich nur an diesen beiden Stellen fände. Aber es scheint ein allgemeines gewesen zu sein 1): vgl. Aristophan. Thesmophor. v. 21 mit dem Scholion. Auch lässt die sehr passende Verwendung und geschickte Weiterbildung des Verses im Theages durchaus nicht auf eine Nachahmung schliessen. Daher muss ich die Annahme einer Abhängigkeit unseres Dialogs von jener platonischen Schrift und damit den Versuch, durch die Republik eine Bestimmung der Abfassungszeit desselben zu erhalten, ablehnen.

Ich komme jetzt zum Theaitetos, der zur selben Zeit oder doch kurz vor den Büchern II—X der Republik geschrieben ist. Aus ihm soll die oben bereits citirte Erwähnung des Daimonion (*Theag.* p. 129 E) stammen. Ich stelle die Texte einander gegenüber:

<sup>1)</sup> F. Dümmler (Academ. S. 16) kann ich nicht beistimmen.

Theaitet. 150 Cff.

νουσίαν καὶ τὰ ὑπ' ἐμοῦ μαιευ- 'Αριστείδου. θέντα κακῶς τρέφοντες ἀπώ- Und p. 130 D erzählt Aristeides: τε καὶ τοῖς ἄλλοις ἔδοξαν άμα- ην .... θείς είναι. ών είς γέγονεν

Theages 129 E-130 A:

είμι δή ούν αύτος μεν ού ή δύναμις αυτη του δαιπάνυ τις σοφός, οὐδέ τί μοι μονίου τούτου!) καὶ εἰς τὰς έστιν εύρημα τοιούτο, γεγονός συνουσίας των μετ' έμου συντης έμης ψυχης έχγονον οί διατριβόντων το άπαν δύναται. δ' έμοι συγγιγνόμενοι τὸ μὲν πολλοῖς μὲν γὰρ ἐναντιοῦται, πρώτον φαίνονται ένιοι μέν και ούκ έστι τούτοις ώφεληχαὶ πάνυ άμαθεῖς, πάντες δὲ θῆναι μετ' έμοῦ διατρίβουσιν, προιούσης της συνουσίας, οίσ- ώστε ούχ οίον τέ μοι τούτοις περ αν δ θεός παρείκη, θαυ- συνδιατρίβειν πολλοίς δὲ συμαστὸν ὅσον ἐπιδιδόντες, ὡς νεῖναι μὲν οὐ διακωλύει, ὡφεαύτοις τε και τοις άλλοις δο- λούνται δὲ οὐδὲν συνόντες. χοῦσι. χαὶ τοῦτο ἐναργὲς ὅτι οἰς δ' αν συλλάβηται τῆς συνπαρ' έμου ούδεν πώποτε μα- ουσίας ή του δαιμονίου δύθόντες, άλλ' αὐτοί παρ' αύ- ναμις, οὖτοί εἰσιν ών καὶ σὺ των πολλά καὶ καλά εύρόντες ήσθησαι ταχύ γάρ παραχρήμα τε καὶ κατέχοντες. τῆς μέντοι ἐπιδιδόασι. καὶ τούτων αὐ μαιείας ὁ θεός τε καὶ ἐγώ τῶν ἐπιδιδόντων οι μὲν καὶ βέαίτιος. ὧδε δὲ δηλον πολλοί βαιον ἔχουσι καὶ παραμόνιμον ήδη τοῦτο άγνοήσαντες καὶ την ωφέλειαν πολλοί δέ, όσον έαυτους αίτιασάμενοι, έμου δέ αν μετ' έμου χρόνον ώσι, θαυκαταφρονήσαντες η αὐτοί η μάσιον ἐπιδιδόασιν, ἐπειδάν ύπ' άλλων πεισθέντες ἀπηλ- δέ μου ἀπόσχωνται, πάλιν οὐθον πρωιαίτερον τοῦ δέοντος, δὲν διαφέρουσιν ότουοῦν. άπελθόντες δὲ τά τε λοιπά τοῦτό ποτε ἔπαθεν 'Αριστείέξημβλωσαν διὰ πονηράν συ- δης ὁ Αυσιμάχου υίὸς τοῦ

λεσαν, ψευδή και είδωλα περί έγω γάρ έμαθον μέν παρά σοῦ πλείονος ποιησάμενοι τοῦ άλη- οὐδὲν πώποτε, ὡς αὐτὸς οἰσθα· θούς, τελευτώντες δ' αύτοις ἐπεδίδουν δέ, ὁπότε σοι συνεί-

Αριστείδης ὁ Λυσιμάχου καὶ άλλοι πάνυ πολλοί. οίς, όταν πάλιν έλθωσι δεόμενοι της έμης συνουσίας και θαυμαστά δρώντες, ένίοις μέν τὸ γιγνόμενόν μοι δαιμόνιον άποχωλύει συνείναι, ένίοις δε έζ, και πάλιν αύτοι επιδιδόασι. -

<sup>1) &</sup>quot;Diese Kraft dieses Daimonion" bezeichnet seine Fähigkeit, kunftiges Unglück vorauszusagen.

An beiden Stellen handelt es sich um die Methode, die Sokrates bei der Erziehung der Jünglinge anwendet. Um nun festzustellen, ob der Theages von Plato abhängig sein muss, ist zunächst zu fragen: Hat jene Theaitetstelle Anspruch auf historische Glaubwürdigkeit? Und das ist m. E. mit Ivo Bruns lebhast zu bejahen. Mit vollem Recht sagt er (a. O. S. 296): ,Dieser höchst interessante Ueberblick über Sokrates' pädagogische Erfahrungen lässt sich nicht missdeuten. Er wäre, wenn er nicht historisch verstanden werden dürfte, einfach sinnlos'. Ist dem aber so, dann können wir behaupten, der Verfasser des Theages brauche das, was er vom Daimonion erzählt, nicht aus dem Theaitet zu haben; wenn jenes auf Thatsachen beruht, kann auch sein Bericht auf dieselben zurückgehen. Ja, es lässt sich zeigen, dass jene Schilderung nicht aus dem Theaitet sein kann. Das lehren die grossen Unterschiede, die sich aus der Annahme, unser Autor habe Plato nicht ganz verstanden, nicht ableiten lassen. Es sind folgende: im Theaitet wird zwischen dem θεός, der den Sokrates nöthigt μαιεύεσθαι, und dem Daimonion genau unterschieden, im Theages handelt es sich nur um das Daimonion. Sodann lesen wir im Theaitet (151 A). dass das Daimonion, wenn die Jünglinge zum zweiten Male kommen, warne, alle anzunehmen, während der Theages schon bei dem ersten Zusammentreffen die innere Stimme reden lässt. Endlich sind im Theaitet nur zwei Classen von Schülern, im Theages deren drei, was damit zusammenhängt, dass dort das Daimonion entweder hindert (ἀποχωλύει συνείναι) oder zulässt (ἐα̃), hier aber vielen entgegen ist (ἐναντιοῦται), viele zulässt (οὐ διακωλύει), einige unterstützt (συλλάβηται). Diese Unterschiede können nicht daraus erklärt werden, dass der Verfasser des Theages den Theaitet falsch verstand. Zu Gunsten der Unabhängigkeit unseres Dialogs spricht weiter der Umstand, dass er in seiner Auffassung des Daimonion consequent ist. . Denn da er den 9 sóc des Theaitet und das Daimonion gleich setzte, konnte er behaupten, schon bei der ersten Zusammenkunft rede die innere Stimme des Sokrates; das konnte das Daimonion, wie Plato es auffasste, nicht. Mit demselben Recht konnte der Verfasser des Theages von seinem Standpunkt behaupten, jene innere Stimme habe manche unterstützt. Wie gut endlich passt das von Charmides und Timarchos Erzählte zu dieser Auffassung des Daimonion! Und wenn der Theages aus dem Theaitet geschöpft, hätte er dann nicht auch von der Maieutik des Sokrates sprechen müssen, die bei Plato die Hauptsache ist?

Alle diese Erwägungen beweisen m. E., dass der Autor des Theages, völlig unabhängig vom Theaitet, vom Daimonion gehört, seine Bedeutung theils falsch verstanden, theils mit Unrecht ihm Eigenschaften beigelegt habe, die es nie besessen. Wieviel leichter konnten doch so arge Missverständnisse bei mündlicher Ueberlieferung entstehen, als wenn wir annehmen müssten, unser Autor habe den Theaitet vor Augen gehabt!

Und dennoch lässt sich ein Zusammenhang zwischen Theages und Theaitet nicht leugnen. Ich erkläre ihn daraus, dass Plato gegen jenes Schriftchen polemisirt. Und wie sollte ihm auch nicht daran gelegen sein, das Bild seines Lehrers rein und unverdunkelt zu erhalten! Seine Apologie ist der beste Beweis für dies Bestreben.

Vergleichen wir also noch einmal kurz den Inhalt der beiden Stellen, dann sehen wir, wie Plato im Einzelnen den Bericht des Theages widerlegt: ,Nicht das Daimonion, sondern die Gottheit beeinflusst und leitet alles, was sich auf den Verkehr mit den Jünglingen bezieht. Aristeides, der Sohn des Lysimachos, wusste dem Sokrates nicht Dank, wie der Theages erzählt (p. 130 B), sondern hat ihn verachtet. Er ging nicht deswegen, weil er Kriegsdienste thun musste und dadurch von Sokrates getrennt war, sondern weil er ψευδή καὶ εἴδωλα περὶ πλείονος ἐποίησατο τοῦ άλη-Jouc (p. 150 E), aller Weisheit verlustig. Alle, die zu Sokrates kommen, nehmen zu, doch nur langsam und im Laufe des Verkehrs, aber nicht ,schnell und sogleich' (Theag. p. 129 E). Nicht beim ersten Zusammentreffen lässt sich die innere Stimme vernehmen, sondern erst wenn jemand zum zweiten Mal zu Sokrates kommt. Endlich ist es falsch zu behaupten, dass das Daimonion einigen entgegen sei, andere zulasse, andere wieder unterstütze, sondern es hindert oder lässt zu.' Dass Plato an jener Theaitetstelle eine besondere - und zwar polemische - Absicht verfolgt, wird noch klarer, wenn wir bemerken, dass jene Stelle einen Excurs bildet. Denn Sokrates ergreift, nachdem er gesagt, er übe dasselbe Gewerbe aus wie seine Mutter, die Hebammenkunst, sie freilich bei Frauen, er bei Männern, sie stimmten aber darin überein, dass sie beide ayovot wären, die Gelegenheit, ausführlicher über die Bedeutung von äyovog sich zu äussern (p. 150 C). Er kehrt dann zum Thema, d. h. zur Vergleichung der beiden Arten von Maieutik, p. 151 A (πάσχουσι δέ ...) zurück. So bleibt, meine ich, kein Zweisel

mehr übrig, dass Plato polemisirt1) und zwar gegen den Theages. Dass dabei nicht auch Thukydides, der Sohn des Melesias (vgl. Theag. p. 130 A), von Plato genannt ist, sondern nur Aristeides, kann nicht auffallen: es genügte völlig, einen jener abtrünnigen Schüler des Sokrates namhast zu machen. - Noch an einer zweiten Stelle des Theaitet scheint Plato auf eine falsche Ansicht des Theages sich zu beziehen. Im Theages 128 A räth Sokrates dem Jüngling, sich an Prodikos und andere hochberühmte Männer zu wenden.2) Dagegen Sokrates im Theait. 151 B: ,manchmal habe ich solche, die mir nicht ,schwanger' schienen und keinen Nutzen von mir gehabt hätten, mit Prodikos und anderen zusammengebracht.' Plato will also sagen: ,Sokrates hat junge Männer niemals ohne Weiteres von sich gewiesen, wie der Theages behauptet, sondern erst nach eingehender Prüfung. - Man soll nun nicht etwa denken, dass der Theages eine viel zu unbedeutende Schrift gewesen, als dass ein Plato es für nöthig gehalten habe, sich mit ihr auseinanderzusetzen. Gerade solche Mirakel und Wundergeschichten, wie dieser Dialog sie enthält, fanden leicht Glauben, und Plato musste es doch als Pflicht erscheinen, falschen Auffassungen seines grossen Lehrers entgegenzutreten. -

Nimmt aber der Theaitet auf den Theages Bezug, so geht dieser jenem voran, und damit ist für unseren Dialog ein terminus ante quem gefunden.

Sehen wir nun, wie es sich mit den übrigen, obengenannten Schriften verhält. Als nächster vor Theaitet scheint der Laches geschrieben zu sein. Christ u. a. behaupten, die Scene dieses sei im Theages nachgeahmt — "Sokrates von Vätern über die Bildung der Söhne befragt" —. Es treten im Laches Lysimachos und Melesias auf und bitten die berühmten Feldherren Laches und Nikias um ihren Rath bei der Erziehung ihrer Söhne Aristeides und Thukydides. Diese verlangen, dass auch Sokrates hinzugezogen werde,

<sup>1)</sup> Plato pflegt seine Polemik auch sonst ähnlich auszudrücken, wie Theait. 151 A (αν εἶε γέγονεν κτλ.). So fährt Sokrates im Gorgias 525 D, nachdem er von den Gottlosen, die τὰ μέγιστα καὶ ὀδυνηρότατα καὶ φοβερώτατα πάθη πάσχουσιν τὸν ἀεὶ χρόνον, fort: ἀν ἐγὰ φημι ἕνα καὶ Ἀρχέλαον ἔσεσθαι, womit er gegen die ebenda 470 D/E ausgesprochene Ansicht des Polos über denselben Archelaos polemisirt. Dass hier das, was widerlegt werden soll, innerhalb derselben Schrift, dort ausserhalb und bei einem anderen Autor sich findet, macht natürlich keinen Unterschied.

Diese Stelle enthält zugleich ein Missverständniss der Apologie (p. 19 E), wie ich unten zeigen werde.

und Lysimachos entspricht ihrem Wunsch. - Eine gewisse Aehnlichkeit ist vorhanden, aber auch abgesehen davon, dass im Theages Sokrates sogleich um Rath angegangen wird - Demodokos ist deswegen ja gekommen -, können denn nicht zwei Schriftsteller unabhängig von einander eine ähnliche Situation darstellen, eine Situation noch dazu, in der sie Sokrates ohne Zweifel mehr als einmal selbst beobachtet haben?1) Für die Zeit des Theages bietet der Laches also keinen Anhalt. Anders ist es mit zwei Stellen der platonischen Apologie, deren Verhältniss zu unserem Dialog ich jetzt erörtern werde. Ich nehme die spätere Stelle, weil aus ihr ein deutlicheres Resultat gewonnen wird, voran:

krates den Grund an, wesshalb ,In meiner Hand liegt es nicht, den er sich vom Staatsleben fern- Jünglingen, die mich aufsuchen, gehalten: τούτου δὲ αἴτιόν ἐστιν zu nülzen; ἔστι γάρ τι θεία ο ύμεις έμου πολλάκις άκηκό- μοίρα παρεπόμενον έμοι έκ ατε πολλαχοῦ λέγοντος, ὅτι παιδὸς ἀρξάμενον δαιμόνιον: μοι θεϊόν τι καὶ δαιμόνιον έστι δὲ τοῦτο φωνή, ή δταν γίγνεται .... έμοι δε τουτο γένηται, αεί μοι σημαίνει, έ έστιν έχ παιδός ἀρξάμενον αν μέλλω πράττειν, τούτου φωνή τις γιγνομένη, η όταν γέ- αποτροπήν, προτρέπει δὲ οὐνηται, αξὶ αποτρέπει με τοῦτο δέποτε ο αν μέλλω πράττειν, προτρέπει δὲ οὔποτε -

Apolog. 31 C. D giebt So- Theages 128 D sagt Sokrates:

1) Ueberhaupt scheint mir bei so manchen Uebereinstimmungen und Anklängen, die sich in pseudoplatonischen Dialogen, wie Theages, Alkibiades I. u. a., an Platon oder Xenophon finden, nicht gleich an Abhängigkeit von einem dieser Autoren gedacht werden zu brauchen, sondern eher an eine gemeinsame Quelle, seien es nun wirkliche Ereignisse, die auch jene erlebt, oder Erzählungen, die in aller Munde liefen und von dem einzelnen verschieden verstanden und wiedererzählt sind; denken wir doch bei Aehnlichkeiten zwischen Plato und Xenophon nicht gleich an Abhängigkeit des einen vom andern. -So braucht auch die Erwähnung des Königs Archelaos von Makedonien im Theages (124D) nicht aus dem platon. Gorgias (471A) zu stammen. Dieser Mann war wegen seiner merkwürdigen Schicksale berühmt in ganz Griechenland: vgl. Gorgias s. O. und den pseudoplaton. Alkibiades II 141 D. - Ebensowenig ist Grund vorhanden, die Aeusserung des Theages (126D), er habe gehört, dass Sokrates die Söhne der berühmtesten Staatsmänner als nicht besser denn ,Schustersöhne' bezeichnet hätte, auf Platos Protagoras 319 D/E zu beziehen. Dies Wort geht jedenfalls auf einen sokratischen Ausspruch zurück, der übrigens im Protagoras nicht deutlich angegeben ist, sondern erst erschlossen werden muss.

Dass unser Autor hier einfach Plato ausgeschrieben, erhellt erstens aus der theilweise wörtlichen Uebereinstimmung und zweitens aus dem Widerspruch, in dem diese Stelle [προτρέπει δε οὐδέποτε] zu den oben besprochenen Worten des Sokrates [συλλάβηται της συνουσίας 129 E] steht. Damit verlässt unser Verfasser seinen Standpunkt, den er sonst, wie wir sahen, consequent bewahrt hat. Und wenn hier die Apologie benutzt ist, so erweckt die zweite Stelle, an der sich eine auffallende Aehnlichkeit mit einem anderen Theil jenes platonischen Werkes zeigt, denselben Verdacht.

ωσπερ Γοργίας τε ὁ Λεοντίνος Ίππίας ο Ήλειος. τούτων γάρ έχαστος ολός τέ έστιν λών είς έκαστην των πέλεων τούς νέους, οίς έξεστι των έαυτων πολιτών προίχα ξυνείναι, ώ αν βούλωνται, τούτους πείθουσι τὰς ἐκείνων ξυνουσίας απολιπόντας σφίσιν ξυνείναι χρήματα διδόντας καὶ χάριν προσειδέναι.

In der Apologie p. 19 E | Im Theages sagt Sokrates heisst es: καὶ τοῦτό γέ μοι (p. 127 E): εἰ ἄρα τῆς μὲν τῶν δοχεί χαλὸν είναι, είτις οίός πολιτιχών άνδρών συνουσίας τε είη παιδεύειν άνθρώπους Θεάγης όδε καταφρονεί, άλλους δέ τινας ζητεί, οι παιδεύειν καὶ Πρόδικος ὁ Κεῖος καὶ ἐπαγγέλλονται οδοίτε είναι νέους ανθρώπους, έστιν ένταυθα καὶ Πρόδικος ὁ Κεῖος καὶ Γοργίας ὁ Λεοντίνος καὶ Πῶλος ὁ Αχραγαντίνος και άλλοι πολλοί, οδ ούτω σοφοί είσιν, ωστε είς τὰς πόλεις ίόντες πείθουσι των νέων τούς γενναιοτάτους τε καὶ πλουσιωτάτους, οίς έξεστι των πολιτών ώ αν βούλωνται προϊκα ξυνείναι, τούτους πείθουσιν απολείποντας τάς έχείνων συνουσίας αύτοις συνείναι, προσκατατιθέντας άργύριον πάνυ πολύ μισθόν. χαὶ χάριν πρὸς τούτοις είδέναι.

Wieder ein Missverständniss: Sokrates hat bei Plato nur seiner freilich ironisch gemeinten - Bewunderung des Könnens jener Rhetoren Ausdruck gegeben; der Verfasser des Theages fasst das als Ernst und lässt den Unterricht jener Männer durch Sokrates empfehlen. - Ist aber Abhängigkeit von der Apologie festgestellt, so ergiebt sich für die Chronologie dieser beiden Schriften, dass der Theages die spätere ist. - So haben wir für unseren Dialog einen terminus post quem, die Apologie, und einen terminus ante quem, den Theaitet, können ihn somit in die Zeit zwischen 395 und 365 setzen. Aber diese Grenzen lassen sich noch bedeutend verengen, wenn wir die zuletzt von Rudolf Adam im Archiv für Geschichte der Philosophie N. F. Bd. VII 1900 S. 63 dargelegten Beziehungen des Theages zum Alkibiades I in's Auge fassen. Freilich kann ich Adam durchaus nicht zugeben, dass Alkibiades I platonisch ist vortrefflich hat Ivo Bruns (a. O. S. 339 ff.) die Unechtheit aufgezeigt') -, aber glaublich erscheint der Ansatz des Alkibiades in den Anfang der sechsziger Jahre des 4. Jahrhunderts. Dass der Theages ihn benutzt, hat Adam mit Recht hervorgehoben: p. 123 D-124 E ist aus Alk. I p. 125 Bff. entlehnt, wie vor allem der Begriff ἄρχειν zeigt. Theag. 126B stammt aus Alk. 124E. Deutlicher noch wird die Abhängigkeit aus Theages p. 127A, wo der Begriff der zahol κάγαθοί τὰ πολιτικά, wie bereits oben bemerkt, unklar wäre, wenn man nicht Alk. p. 124E . . . A 9 nvalwv oi zaloi záya 90i. Καλούς δε κάγαθούς λέγεις τούς φρονίμους ή τούς άφρονας; Toυς φρονίμους - heranzöge. Hier ist er an seinem Platze und verständlich; unser Autor aber hat ihn ohne Weiteres herübergenommen. Der Dialog Alkibiades I bildet für den Theages also wieder einen terminus post quem, und so ist die Abfassungszeit unseres Schriftchens, falls der Ansatz Adams ungefähr richtig ist, in die Jahre 369-66 zu setzen. Auch ohne den Alkibiades freilich wären wir in diese Zeit gelangt, da es nicht wahrscheinlich ist, dass der Theages lange vor dem Theaitet, der ja auf ihn Bezug nimmt, geschrieben und veröffentlicht ist. Und für diese Zeit passt auch sehr gut, was Wilamowitz (a. O. S. 103) von ihm sagt: ,Er ist noch in lebendigem Contacte mit der sokratischen Gemeinde entstanden.

Ratzeburg.

WALTHER JANELL.

<sup>1)</sup> Doch vermag ich an die von Bruns ebenda behaupteten Entlehnungen aus Plato nicht zu glauben. Für Alkibiades interessirte sich im 4. Jahrhundert jedermann — auch Plato hat den "Alkibiadescult mitgemacht" (vgl. wieder Bruns S. 509 ff. u. 251 ff.) —, und Material für seine Charakteristik war genug vorhanden.

## INSCHRIFTEN VON RHODOS UND THERA.

1.

Grosse längliche Basis, l. 1,20, h. 0,80, tief 0,55, Buchstabenhöhe 0,02. Zeit wohl 2. Jahrhundert v. Chr. Stadt Rhodos, in der türkischen Armenküche (Imaret). Abschrift des Arztes Stylianos Saridakis in Rhodos (s. den Text auf S. 441).

Die beiden Inschriften haben mit einander nichts zu thun; der Stein gehört offenbar zu einer langen, fortlaufenden Basis, wie es deren in Rhodos viele gab. Den Künstler der linken Statue kenne ich nicht; doch mag man sich des Phanis Lysippi discipulus erinnern, der eine epithyusan bildete (Plin. n. h. XXXIV 80; Brunn Gesch. der griech. Künstler I² 288). Wer combiniren will, kann auch bei Plinius Phanias einsetzen, kann weiter annehmen, dass der Schüler des Lysipp sich in Rhodos niederliess, wie viele Andere die ἐπιδαμία bekam, und so seinem gleichnamigen Sohne den Weg zum Bürgerrecht ebnete. Freilich scheint die Inschrift für einen Enkelschüler des Lysipp noch zu jung zu sein. Aber auch sonst würden wir mit solch unsicheren Hypothesen wenig gewinnen.

Die rechte Statue stellt einen reichen Mann dar, der viele Liturgien übernommen hatte. Was φυλαρχήσας bedeutet, kann fraglich erscheinen; ein militärischer Titel wie in Athen ist es nicht.<sup>4</sup>) In der Siegerliste einer Genossenschaft, die sich nach staatlichem Vorbilde in drei Phylen gebildet hatte und Agone abhielt (IGIns. I 127), werden jedesmal aufgezählt: der Agonothet, die siegende Phyle, der Phylarchos, der Gymnasiarchos. Somit waren die Phylarchen die Vertreter der bei den Agonen concurrirenden Phylen, und dies wohl nicht nur in der Genossenschaft, sondern auch im rhodischen Staate. Auch auf der Timocharisbasis, die Scrinzi Atti del R. Ist. Veneto di scienze lettere ed arti LVIII 1898/9, 267 ff., 10

Quant au φύλαρχος, je ne sais si c'était le chef annuel de la tribu ou seulement le chef de la troupe qui concourait sagt Foucart Bull. de corr. X 1886, 209.

ΚΑΙΓΑΥΣΑΝΙΑΣΚΑΙΓΥΘΑΓΟΡΑΣΚΑΙΑΓΗΣΩ TIMOKAHZPAYZANIAYPEPTOYPATPOZ **TIMOKAEYSYPEPTOYPAPPOYGEOIS** Γιμοκλής Παυσανία ύπερ του πατρός, 10 ΑΥΛΗΤΑΙΣΤΡΑΓΩΙΔΟΙΣΚΩΜΩΙΔΟΙΣ KAITPIHPAPXHZAZKATAPOAEMO. καὶ τριηραρχήσας κατά πόλεμο[ν] αὐληταίς τραγωιδοίς χωμωιδοίς φυλαρχήσας [φυλάς - και χοραγήσας — — Παυσανί[ας — — ] καθ' ὑοθεσ[ίαν δὲ — — KAIXOPALHEAE φΥΛΑΡΧΗΣΑΣ KAOYOOEZ 2 . YNOIASENEKATASEISAYTON 5 ΦΑΝΙΑΣΦΑΝΙΑΡΟΔΙΟΣΕΓΟΙΗΣΕ [ε] υνοίας ένεκα τᾶς είς αίτον **AYSANIASPAPMENISKOY** [A rinarpor diorugiou Λυσανίας Παρμενίσκου OEOI2

DAYZANI

. NTILATPONDIONYSIOY

Τιμοκλής Παυσανία ύπερ του πατρός, καὶ Παυσανίας καὶ Πυθαγόρας καὶ Άγησω Τιμοκλεῦς ὑπὲρ του πάππου θεοίς.

5 Φανίας Φανία 'Ρόδιος ἐποίησε.

aus den Papieren Hedenborgs veröffentlicht hat (vgl. meine Ausführungen Berl. phil. Wochenschr. 1900, 19 f.), werden nach der Phylarchie Siege in Agonen aufgezählt. In den grossen Beamtenlisten, die sich besonders auf den Statuenbasen höherer Staatsbeamten finden, kommen die Phylarchen nie vor. Ebensowenig spielen die Phylen im Staatswesen eine Rolle; da hört man fast nur vom  $\sigma \dot{\nu} \mu \pi \alpha \varsigma$   $\delta \tilde{\alpha} \mu o \varsigma$  und den einzelnen  $\delta \tilde{\alpha} \mu o \iota$ . Nur im Kult und den damit verbundenen Agonen gelten die Phylen, und hören wir ihre Namen, die sich mit denen der alten drei Städte deckten. In der von Kaibel erschlossenen Inschrift IGIns I 125 erscheint ein Schauspieler [ἐν] Ῥόδωι νεμηθεὶς Καζιρμειρίδι φ[νλῆι; in der Hedenborgschen Inschrift habe ich hergestellt  $\varphi v \lambda \alpha \varrho \chi \dot{\eta} \sigma a[v] v \alpha \varphi v (\lambda) \dot{a}[\varsigma]$  ]  $\alpha \lambda v \sigma[i] \alpha [\varsigma]$ ; die  $\alpha v \lambda \dot{\alpha} \lambda v \delta i \alpha$  kann man demnach ruhig ergänzen.

Für die Choregie hat in römischer Zeit der rhodische Gesammtstaat wie auch die Stadtgemeinde von Lindos gesorgt, indem sie Bestimmungen über die Wahl der Choregen aus der Zahl der Burger und Fremden trafen (IGIns. I 762). So besitzen wir auch einige Ehreninschriften für gewesene Choregen (IGIns. 1 70 άγωνοθετήσαντα καὶ χοραγήσαντα, 71 χοραγήσαντα τραγωιδοίς καὶ νικάσαντα 'Αλεξάνδρεια καί Διονύσια), und auch auf Grabsteinen findet sich der Vermerk zogannavrog die (383) oder gar reie (385). Dazu die Ehreninschriften aus Lindos 836. 838. Das Amt bekleiden theils Bürger, theils Fremde, ja ein ehemaliger Sklave aus Rhodiapolis. Auch die erwähnte Genossenschaft war liberal in den Aufnahmebedingungen; rhodische Bürger wechseln mit Phrygern und Lykiern. Vgl. H. van Gelder Geschichte der alten Rhodier 276f. Die Choregie bezog sich unter Anderem (leider fehlt der zweite Theil von Vs. 9) auf Flötenspieler, also wohl Dithyrambenagone (Reisch in Pauly-Wissowa R. E. III 2436), tragische und komische Schauspieler. Denn solche und nicht Chöre, wie ursprünglich in Attika (vgl. E. Bethe De scaenicorum certaminum victoribus, Progr. Rostock S. S. 1894), kommen hier und für diese Zeit wohl allein in Betracht, so gut wie im Jahre 286 und den folgenden in Delos, wo wir Choregen für παιδες, κωμωιδοί, τραγωιδοί finden, neben für sich auftretenden κωμωιδοί, τραγωιδοί, κιθαρωιδοί, αὐληταί, ψάλται, θαυματοποιοί u. s. w. (Bull. de corr. hell. VII 1883, 103 ff.).

Die Trierarchen bekamen in Rhodos nach Aristoteles Polit. 1304 b 27 früher Staatszuschuss, später keinen mehr auf Betrieb der Demagogen, was zu Umwälzungen führte. So wurde das Amt, zumal im Kriege, zu einer sehr kostspieligen Liturgie.

11.

Basis aus dunklem Stein, l. 0,65, h. 0,46, t. 0,33, Buchstabenhöhe 0,03, Zeit: wohl nicht älter als 1. Jahrhundert v. Chr. Gefunden in der türkischen Armenküche der Stadt Rhodos. Abschrift von Saridakis.

... ΔΙΩΝΑΡΙ. "ΕΙΔΑΝ 2

ΟΝΒΡΟΤΟΥΙΕΡΑΤΕΥΣΑΝ ..

ΝΑΣΠΟΛΙΑΔΟΣΚΑΙΔΙΟΣ

ΠΟΛΙΕ ... ΟΙΣ

['Α βουλὰ καὶ ὁ ὅᾶμος]

[ὁ 'Ρο]δίων 'Αρι[στ]είδαν

[Ξεν]ονβρότου ἱερατεύσαν[τα]

['Αθά]νας Πολιάδος καὶ Διὸς

Πολιέ[ος καὶ — —]

[θε]οῖς.

In Z. 5 kann noch ein anderer Gott gestanden haben, oder ein anderes Amt, z. B. ἱεροθυτήσαντα, wie IGIns. I 67, oder vieles Andere. Die Person ist, wie Saridakis bemerkt, dieselbe wie 'Aptστείδας Ξενομβρότου Ποντωρεύς, ίερεὺς Απόλλωνος Έρεθιmiov in dem kleinen Heiligthum des Landkreises von Kamiros (93/2 v. Chr. IGIns. 1 730, 17 oder vielleicht richtiger 90/89: H. van Gelder Gesch. der alten Rhodier 164 f. Anm. 3). Er ist seitdem zu einem der ansehnlichsten Priesterämter der Hauptstadt aufgerückt. Darin drückt sich aus, was auch sonst deutlich ist: während die drei alten Städte wenigstens in frühhellenistischer Zeit ihre besonderen sacra ängstlich wahrten (IGIns. 1 761, 40 ff. für Lindos sehr bezeichnend), öffnete die "grosse Stadt Rhodos" die Pforten ihrer Aemter und Priesterthümer allen Bürgern des σύμπας δαμος. Später verwischten sich auch die Grenzen der alten Städte; zur Zeit der flavischen Kaiser bekleidete ein gewisser T. Flavius Thrasylochos, Sohn des Priesters T. Flavius Leon und römischer Bürger, so ziemlich sämmtliche Priesterämter der drei alten Städte und der Hauptstadt, jährlich wechselnde und lebenslängliche, die es überhaupt gab (IGIns. I 786).

#### III.

(Zu IGIns. I 93.) Ein anderes Fragment der Inschrift (= B) sah L. Ross 1843 in Hedenborgs Garten; ich entnehme es seinem Tagebuche, das sich im Besitz der K. Akademie befindet. Oben und unten wird es als vollständig bezeichnet. Links passt es, wie leicht ersichtlich, an Nr. 93 (= A) an.

|      | A = IGIns. 193 | B (neu) |                                                                      |
|------|----------------|---------|----------------------------------------------------------------------|
| 3    | ΙΩΝΣΤΕ ΝΡΟΔΙΩ  |         | [Ο δημος δ Θασ]ίων στε[φ]ανοῖ<br>[τὸν δημον τὸ]ν Ροδίω[ν] ἀρ[ε]τη[ς] |
| 3000 | SIAZHNE        |         | [ένεκα καὶ εὐν]οίας ἢν ἔ[χ]ων δ(ι)α-                                 |
| 1    | ΟΙΣ            | }       | $[\vartheta \varepsilon]$ oīç.                                       |

Thasos gehörte zu den Orten, die von der Willkur Philipps V. von Makedonien zu leiden hatten (Polyb. XV 24. XVIII 44).¹) Rhodos war damals der entschiedenste Gegner Philipps gewesen. Vielleicht geht die Freundschaft der beiden Gemeinwesen also bis in diese Zeit zurück. Die Buchstabenformen sehen ziemlich spät aus, frühestens 1. Jahrhundert v. Chr.

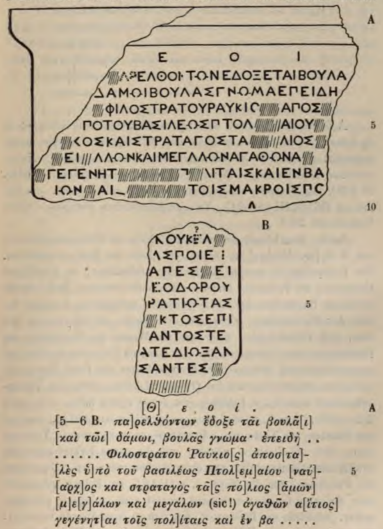
### IV.

Thera, gefunden im Jahre 1900 bei den von P. Wilski nach meiner Abreise veranstalteten Aufräumungsarbeiten unterhalb des Gymnasion der Epheben, nahe beim Rundbau, etwa 3—4 Meter voneinander. Zwei Fragmente aus einheimischem blauen Kalkstein, zu einer Stele gehörig. Oberes Stück (A) mit dem einfachen oberen Profil 0,073, unteres 0,04—0,06 dick. Gr. L. von A 0,25. Bei A ist der linke, bei B der rechte Rand erhalten. Buchstaben ungleich, 0,005—0,01 hoch; bemerkenswerth ist die Form -○.²) Die äusseren Schenkel des ≤ divergiren mehr oder weniger; die rechte

Vgl. H. v. Gelder Gesch. 127 f. Anm. 3 gegen die Annahme Schweighäusers, dass die Thasier damals von den Rhodiern Hilfe bekamen und dass dies ehemals bei Polybios stand.

<sup>2)</sup> Wie in der Protogenesinschrift von Olbia bei Latyschev Inscr. ant. orae sept. Ponti Euxini I 16, besonders p. 40 = Dittenberger Syll.<sup>2</sup> 226 (Zeit 278-213 v. Chr.) und in dem Münzgesetz von Gortyn, zuletzt behandelt von J. Svoronos in seiner Διεθν. έφημ. τῆς νομισμ. ἀρχαιολ. I 1898, 173 ff. und in die Jahre 220-215 v. Chr. gesetzt; Faksimile ebenda S. 166 nach American Iourn. of archeol. I 1897, 191 (F. Halbherr); vgl. auch den Grabstein von Thera IGIns. III 836.

Hasta des N ist kürzer als die linke, OOO kleiner als die anderen Buchstaben. Die Majuskeln können hier wie so oft nur ein ganz ungefähres Bild geben. Die Schrift ist etwas kräftiger als in den beiden Urkunden IGIns. III 320. 328, aber anscheinend aus etwa derselben Zeit; man wird sie gern in die erste Hälfte des 3. Jahrhunderts setzen. Abklatsch und Abschrift verdanke ich Wilski.



. ων [κ]αὶ [σ . . . . . ] τοῖς μακροῖς πο λέμοις]

| (Lücke) | 10  |
|---------|-----|
|         | B 5 |
|         | •   |

A Z. 2 Anfang enthielt die Antragsteller, wohl eine Behörde; ob ἐφόρων? Dann würde sachlich das Präscript von Anaphe nahekommen: ἔδοξε τᾶι βουλᾶι καὶ τῶι δάμωι, ἀρχόντων Ξενομνάστου Αριστομάχου Σωσικλεῦς καὶ βουλᾶς γνώμα (IGIns. III 248). In Nisyros ist die Formel ἔδοξε τῶι δάμωι, βουλᾶς γνώμα (IGIns. III 88—91). Vgl. im Allgemeinen Swoboda Griech. Volksbeschl. 59 ff.

3-6. Man könnte sich versucht fühlen, als Namen des Mannes aus B 4 [Θε όδωρος] zu ergänzen; doch ist dies zu unsicher. Die Persönlichkeit scheint anderweitig unbekannt, in P. Meyers Heerwesen der Ptolemäer findet sie sich nicht erwähnt. Dort werden S. 20 die Nauarchen des Kykladenbezirks aufgezählt, drei aus der Zeit des Philadelphos, einer um die Wende der Regierung des Soter und Philadelphos, einer um die Wende der Regierung des Philadelphos und Euergetes. Da der Nauarch Patroklos zur Zeit des chremonideischen Krieges die Angelegenheiten der Insel Thera wie es scheint zuerst geordnet hat (IGIns. III 320), durfte die Thätigkeit dieses Kreters aus Rhaukos erst etwas später fallen, d. h. nach 265 v. Chr. Aus Z. 6 wird man nicht schliessen dürfen, dass er nur Stratege von Thera war. Das wäre etwas zu wenig. Vielmehr bezog sich die Strategie offenbar auf die ganze Kykladenprovinz, soweit man staatsrechtlich von einer solchen reden darf. Das zeigen die Parallelen, für die Meyer a. a. O. 19 f. die Belege gesammelt hat: der στρατηγός von Kypros, zuerst vom ναύαρχος getrennt, später, jedenfalls seit Philopator, mit ihm zu einer Person vereinigt; der στρατηγός von Kilikien; der στρατηγός του Έλλησπόντου

καὶ τῶν ἐπὶ Θράικης τόπων. Im Einzelnen ist die Organisation der Ptolemäermacht im ägäischen Meere noch ziemlich wenig bekannt, und dies entspricht auch dem Schwanken, dem ihr Besitzstand unterworfen war, und ihrer verhältnissmässig kurzen Dauer.

7 Anfang hat der Steinmetz μεγάλων καὶ μεγάλων statt πολλῶν καὶ μεγάλων eingehauen.

8. 9 und B handelten von den Kämpfen, in denen sich der Nauarch hervorthat; leider können wir nur gerade diese interessante Thatsache feststellen; das Weitere wird verborgen bleiben, falls nicht ein glücklicher Zufall uns neue Fragmente des Steines in die Hände spielt.

V.

Thera, bei der byzantinischen Kirche, dem vermuthlichen Tempel des Apollon Pythios, und nahe dem Heiligthum der ägyptischen Götter im Jahre 1900 ausgegraben. Allseitig beschädigte Tafel von blauem theräischen Kalkstein; gr. L. 0,27, gr. H. 0,15, gr. T. 0,225. Elegante Schrift, H. 0,012—0,02.

| [Υπὲρ βασιλέως Πτολεμαίον]
| ΝΟΗΣ | [καὶ βασιλίσσης 'Αρσι]νόης
| Ν | [ϑεῶν Φιλοπατόρω]ν
| Ν | [καὶ τοῦ νίοῦ αὐτῶν Πτολεμ]αίον
| ΝΥΝΔΙΟΣ | [ὁ δεῖνα τοῦ δεῖνος] Μύνδίος
| ΥΒΙΔΙ | [Σαράπιδι 'Ισιδι 'Ανο]ύβιδι.

frei

Ueber die Lage und Gebäude vgl. Thera I 254 ff. IGIns. III 443 sqq. Ergänzung nach Strack Dynastie 238, 58. Gemeint ist Ptolemaios IV und seine Gemahlin; Zeit 209/8—205 v. Chr. Die beiden Inschriften, die Strack und nach ihm auch ich dem Philopator gegeben haben (IGIns. III 466/7), haben P. Meyer Heerwesen der Ptolemäer und Römer 68, Anm. 233 und Strack Archiv für Papyrusf. I 1900 206 f., 19 ihm genommen und dem Philometor zugewiesen; dafür erhält Philopator jetzt Ersatz. Der Weihende war sicherlich einer der fremden Söldner, welche die ptolemäische Besatzung auf Thera bildeten.

Berlin. F. HILLER VON GAERTRINGEN.

# MISCELLEN.

### ΘΕΟΙ ΕΠΙΚΟΥΡΙΟΙ.

Glauben wir den Handbüchern, so tragen zwei athenische Urkunden die Ueberschriften θεοί ἐπικούριοι und ἐπικουρίοις 9εοῖς.1) Beidemal beruht die Lesung auf Ergänzung, und eine dieser Ergänzungen hat sich längst als irrig erwiesen: auf dem Marmor Sandwicense CIA II 814 (Dittenberger Sylloge<sup>2</sup> 86) steht in der Ueberschrift nicht EO, sondern EO, also einfach 9 | eo[i. Also bleibt CIA I 170. Noch heute ist es lehrreich auf die Erörterung zurückzugreifen, durch die Böckh2) diesen Lesungen zur Geltung verholfen hat. ,Ueber die vor mehreren Inschriften vorkommenden Buchstaben E O handelt Corsini ausführlich, indem er alle möglichen Vermuthungen darüber aufstellt und zu unterstützen sucht. Unter dieser ist auch die Erklärung έπικουρίοις θεοίς, welche von allen die wahrscheinlichste ist und soviel ist als our Θεοίς ἐπιχουρίοις, wie sogar Θεοίς ganz allein auf manchen Inschriften vorkommt. Taylor nahm es für εὐνοία θεῶν, was jedem zunächst einfällt. Aber in der attischen Inschrift CIG 139 (CIA I 170) steht klar OEOI E, in symmetrischen Entfernungen, so jedoch, dass zwischen I und E an einer ausgebrochenen Stelle des Steines nach den Zwischenräumen zu urtheilen noch ein Buchstabe gestanden hat, welches nur Z gewesen sein kann. Hierdurch fällt Taylors Erklärung. In einer anderen Inschrift CIG 2953 b (CIA II 814) findet sich umgekehrt gestellt OE. Darnach las Boeckh in der Urkunde I 170 θεοί[ς] ε πιχουρίοις; statt des Dativs hat Kirchhoff, da bekanntlich in attischen Inschriften griechischer Zeit die Ueberschrift stets 9 εοί lautet, nicht etwa wie CIA III 1120 9 εοίς, den Nominativ θεοί έ πικούριοι eingesetzt. Zweifel an dieser Lesung sind meines Wissens bisher nicht ausgesprochen worden. Ich halte sie für schlechthin unmöglich. Die zusammenfassende Bezeichnung von Göttern als θεοί ἐπικούριοι steht ganz vereinzelt da; sie ist denn auch nichts als eine Erfindung der Neueren, lediglich diesen Ueberschriften zu Liebe, und wird in der Urkunde I 170 nur vermöge eines Irrthums gelesen. Denn Boeckhs Behauptung, an der

<sup>1)</sup> W. Larfeld Griechische Epigraphik<sup>2</sup> S. 553 f.; S. Reinach "Traité d'épigraphie grecque p. 338.

<sup>2)</sup> Staatshaushaltung der Athener 3 II S. 70.

ausgebrochenen Stelle des Steines habe ein Buchstabe gestanden, entspricht der Wahrheit nicht; es fehlen deren nach Stuarts Abbildung des angeblich von Elgin nach London gebrachten, jetzt verschollenen Steines, zwei. Die Zeichen der Ueberschrift stehen über der eigentlichen Urkunde regelmässig vertheilt. Zwischen O, über dem zweiten Zeichen der zweiten Zeile, und E ist ein Raum von vier, dann zwischen E und O, O und I ein Raum von je fünf Buchstaben frei. Zwischen I und E bleibt ein Raum von siebzehn Buchstaben: also sind zwischen OEOI und E sicherlich zwei Buchstaben ausgefallen, und Boeckhs, noch mehr Kirchhoffs Ergänzung entspricht nicht einmal dem Raume. Die ganze Zeile hat 79 Stellen; zieht man je eine Stelle ab, die rechts und links am Rande frei bleibt, je funf rechts und links für die um eine Stelle kleineren Räume zwischen dem ersten und zweiten und doch wohl auch dem vorletzten und letzten Buchstaben der Ueberschrift, so bleiben 67 Stellen, über denen in regelmässigen Abständen zwölf Buchstaben Platz finden; die ganze Ueberschrift bilden also deren vierzehn. Ich vermuthe, dass dieselbe Formel zu ergänzen ist, die über der unvollendeten Rechnungsurkunde I 298 (vgl. IV 1 p. 146) steht:

Θεοί [ Αθ]ε[νάα τύχε

Der früher erwähnten Beobachtung, dass in den Ueberschriften attischer Urkunden aus griechischer Zeit nur Geol, nicht aber der Dativ erscheint, würde die Ueberschrift einer im British Museum aufbewahrten Uebergabeurkunde der Schatzmeister CIA I 129 (IV 1 p. 26) widersprechen, wenn Hicks Lesung Inscr. Brit. Mus. XXV 9εοί]ς [π α σι richtig ware. Erhalten sind von dieser Ueberschrift nur ein Rest, von Hicks auf Z gedeutet, über dem 38., und über dem 56. Buchstaben der einst 77 Stellen zählenden zweiten Zeile ein deutliches A. Die Ergänzung setzt den sehlenden Buchstaben auf ein ausgebrochenes Stück in einem Abstande, der dem Raume von neun Buchstaben der zweiten Zeile gleichkommt; für die ganze Ueberschrift sind demnach mit Recht neun Buchstaben angenommen worden. Vielleicht darf statt der unerhörten Formel θεοί]ς [π]ασι vielmehr wie CIG 2374 e τύχε] α[γ]α[θέ ergänzt werden. Wie mir Herr G. F. Hill freundlichst mittheilt und mich zur Bestätigung ein Abklatsch ersehen lässt, the remains of the letter which has been regarded as part of a sigma, could just as well, if not better, be part of an alpha.

In der Deutung dieser Ueberschriften steckt ein Stück Geschichte unserer Wissenschaft. So wenig zahlreich waren einstens attische Bermes XXXVI. Inschristen, und in Sonderheit, vollständig erhaltene, dass grosse Meister eine Deutung der über einigen Urkunden vermeintlich alleinstehenden Buchstaben ΘΕ und ΕΘ nach dem Muster der auf späten Grabschristen häusigen Abkürzungen ΘΚ und ΚΘ Φεοῖς καταχθονίοις versuchen und ihr Anerkennung verschaffen konnten. Angesichts der Fülle von Steinen mit der vollständig erhaltenen harmlosen Ueberschrift ΘΕΟΙ, die uns heut vorliegt, mag man versucht sein, über das Missverständniss, das eigene Φεοὶ ἐπικούριοι schus, zu lächeln; um billig zu sein bedenke man, dass wir recht lange gebraucht haben, dieses Missverständniss völlig zu beseitigen.

Athen. ADOLF WILHELM.

### EPIGRAMM AUS ASTYPALAIA.

Eine Inschrift aus Epidauros (Fouilles d'Épidaure 267) Ἐστεφάνωσε ὁ πόλις ὁ τῶν Ἐπιδαυρίων Κλεόμβροτον Φέρητος ᾿Αστυπαλαιῆ τᾶι εἰχόν[ι καὶ πολιτείαι αὐτὸν καὶ ἐγγόνος εὐ[σ]ε[β]είας ') καὶ εὐνοίας ἕνεκα τᾶς ἐς τὰν πόλιν τὰν Ἐπιδαυρίων

erlaubt die Herstellung eines Epigrammes aus Astypalaia zu vollenden, das zuletzt Hiller von Gärtringen IGIns. III 212 veröffentlicht hat. Denn dieses nennt augenscheinlich denselben Kleombrotos, Sohn des Pheres:

Πολλάχι καὶ] πρότερον τίμησεμ παιδα Φέρητος Κλεύμβρο]τον άντ' ἀρετῆς Αστυπάλαια πατρίς ἀντὶ ἀγαθῶ]ν δὲ ἔργων αὐτις στεφάνωσε διχαίως μείζονα τῆ]ς προτέρας ἀνταποδοῦσα χάριν .

Dass Astypalaia als Gründung von Epidauros galt, lehrt die Inschrift Fouilles d'Épidaure 233, Dittenberger, Sylloge<sup>2</sup> 486. Athen. ADOLF WILHELM.

### ZUM BRIEF DES ANTIGONOS AN DIE SKEPSIER.

Im Dorfe Kurschunlu im Skamanderthale fand J. A. R. Munro zwei aus der benachbarten Trümmerstätte von Skepsis (Kurschunlu-Tepe) herrührenden Steine mit Inschriften, durch deren Veröffentlichung in dem Journal of Hellenic studies XIX (1899) p. 350 ff. er sich ein grosses Verdienst um die Vermehrung der epigraphischen Quellen für die Diadochengeschichte erwarb. Denn namentlich das

<sup>1)</sup> So glaube ich statt εἰπρεπείας lesen zu müssen.

erste der beiden Documente, ein leider im Anfang unvollständiger Brief des Antigonos aus dem Jahre 311/10 vor Chr., ist höchst beachtenswerth. Er enthält die Anzeige über den Abschluss des Friedens mit Kassandros, Lysimachos und Ptolemaeus, der für die hellenischen Städte die Autonomie verbürgte (Diodor XIX 105, 1), und die Aufforderung sich eidlich auf die Bedingungen desselben zu verpflichten. Näheres über den Inhalt der Verträge giebt das Schreiben nicht, wohl aber einen Bericht über die vorangegangenen Verhandlungen. Er ist klar und verständlich, und der Herausgeber hat ihn sachgemäss erläutert. Nur eine Stelle, deren Anstösse er zum Theil treffend hervorgehoben hat, ist ihm nicht gelungen, befriedigend zu erklären und zu berichtigen. Z. 21 ff. liest man nämlich Folgendes: ὄντων δ' [ή]μῖν τῶν πρὸς Κάσσανδρον καὶ Αυσίμαχον συντετελεσμένων1): πρός Πρεπέλαον ἔπεμψαν αὐτοχράτορα: ἀπέστειλεν Πτολεμαΐος πρός ήμας πρέσβεις, άξιῶν καὶ τὰ πρὸς αὐτὸν διαλυθήναι καὶ εἰς τὴν αὐτὴν ὁμολογίαν γραφηναι. Dass von einer Sendung eines Bevollmächtigten an Prepelaos nicht die Rede sein kann, hebt der Herausgeber treffend hervor. Denn man weiss genug von diesem Mann, um sagen zu können, dass er niemals als selbständiger Machthaber aufgetreten ist und mit den Diadochen als Gleichberechtigter diplomatisch verhandelt hat (vgl. Syll. inscr. Gr.2 1864). Offenbar ist er vielmehr der Gesandte, wie er ja schon Z. 11 als solcher vorkommt. Da erscheint denn auf den ersten Blick der Gedanke Munro's, vor Πρεπέλαον sei durch den gleichen Anfangsbuchstaben der Name Πτολεμαΐον oder Πολυπέρχοντα ausgefallen, recht ansprechend. Aber schon sachlich ist er nicht ohne Bedenken. Wäre zwischen den Abschluss des Antigonos mit Kassandros und Lysimachos und seiner Verhandlung mit Ptolemaios eine Sendung an Polyperchon eingeschoben, ohne dass von Zweck und Erfolg derselben ein Wort gesagt würde, so wäre dies eine höchst ungeschickte und ungeordnete Erzählungsweise, ein Vorwurf, der sich dem gesammten übrigen Tenor des Briefes in keiner Weise machen lässt. Von einer Gesandtschaft des Prepelaos an Ptolemaeus aber kann deshalb kaum die Rede sein, weil der folgende Satz doch ganz so lautet, als ob vielmehr Ptolemaeus seinerseits die Initiative zur Annäherung

Beide Inschriften zeigen eine sehr häufig, aber ohne jede Consequenz angewendete Interpunction durch einen Doppelpunkt, die ich beibehalte, um der Auffassung des Satzgefüges nicht vorzugreifen.

an die drei Machthaber ergriffen hätte. Und überdies bleibt die grammatische Unmöglichkeit des überlieferten Satzbaues ganz unberührt. Wenn nicht Alles täuscht, ist durch Ergänzung eines einzigen aus Versehen ausgelassenen Buchstabens beiden Uebelständen abzuhelfen; man muss nur lesen ὄντων δ' [ή μεν των πρός Κάσσανδρον καὶ Αυσίμαχον συντετελεσμένων, πρός (α) Πρεπέλαον ἔπεμψαν αὐτοχράτορα, ἀπέστειλεν Πτολεμαίος πρός ήμας πρέσβεις, άξιων και τὰ πρός αύτον διαλυθήναι καὶ είς την αὐτην δμολογίαν γραφηναι.') Nicht von einer Sendung des Prepelaos an Polyperchon oder Ptolemaeus ist die Rede, sondern von zum Abschluss gekommenen Verhandlungen des Briefschreibers selbst mit Kassandros und Lysimachos, behufs deren (πρὸς α) diese beiden den Prepelaos als Bevollmächtigten an Antigonos geschickt hatten. Die Beziehungen des Prepelaos sowohl zu Kassandros (Diodor. XIX 68, 5) als zu Lysimachos (Diodor. XX 107, 2) sind anderweitig bekannt.

Halle a. S.

W. DITTENBERGER.

## HERMES KYPHARISSIPHAS.

J. Demargne hat im Bull. de corr. hell. XXIV 1900, 241 ff., eine Weihinschrift herausgegeben, die nach seiner Ansicht dem kretischen Heros Kyparissis oder Kyparissos gilt. Ich glaube, die Erklärung liegt in einer etwas anderen Richtung; sie ist so nahe und einfach, dass wohl auch andere bei erster Durchsicht des Textes darauf gekommen sein mögen. Doch habe ich nichts darüber zu Gesichte bekommen, und möchte deshalb mit einigen Worten auf den hübschen Fund aufmerksam machen, in der Hoffnung, dass sich der Finder mitfreuen wird, falls darin noch etwas Besseres stecken sollte, als er selbst gedacht.

Der Fundort ist im östlichen Theile der Insel Kreta, anderthalb Stunden von Kritsá, unweit vom Orte Tapés (Tapia der Karten), dicht bei einem Kloster "Patarachi". Dort liegt eine kleine Hochstäche, auf

<sup>1)</sup> Erst während des Druckes kam mir Classical Review XIV 1900 S. 54 zu Gesicht, wo Mahaffy, der auch an α gedacht hatte, πρὸς Πρεπέλαον, (ὁν) ἔπεμψαν αὐτοχράτορα vorschlägt. Das Versehen würde sich allerdings so noch leichter erklären. Aber das πρὸς Πρεπέλαον stände doch recht ungeschickt in demselben Satze neben πρὸς Κάσσανδρον καὶ Δυσίμαχον und wäre auch sachlich nicht ganz zutreffend; ich würde dann eher etwa διὰ Πρεπελάον erwarten.

der mehrere Wege zusammentreffen; Thonscherben an den Abhängen weisen auf eine alte Niederlassung. Auf der anderen Seite einer Schlucht sind ,kyklopische Mauern; auch bei Kritsá soll es Ruinen geben; kurz, die Gegend bietet der Forschung viele Angriffspunkte oder hat sie gegeben, da unterdessen sicherlich schon manches Neue hinzugefunden sein wird. Der Inschriftstein selbst war ehemals vollständig erhalten, dann ist er zerbrochen; das Hauptstück gelangte nach Kritsá, die kleineren Fragmente hat der Herausgeber umsonst in einer Grotte, die mit Bienenkörben besetzt war, gesucht. In dieser Grotte sollen sie ehemals verwendet worden sein; ob wir darin den ursprünglichen Aufstellungsort erkennen dürfen, kann nur Autopsie lehren. Erhalten ist jetzt eine oben und unten gebrochene Platte aus graublauem Stein, h. 0,26, l. 0,17, tief 0,13, deren Schrift ins 1. Jahrh. v. Chr. gesetzt wird; in christlicher Zeit ist die linke Seite des Steines beschrieben worden. Ich gehe nur auf die Vorderseite ein, deren Majuskeltext und Umschrift hier nach Demargne gegeben werden. Z. 1-4 sind mit grösseren Buchstaben geschrieben.

11 . YAOE I KYDAPIZZ. EYXAN

ΣΟΙΚΥΦΑΡΙΣΣΙΦΑΚΥΛΛΑΝΙΕ 5 Σοί, Κυφαρίσσι Φακυλλάνιε, ΣΕΜΝΟΝΑΓΑΛΜΑΤΙΜΩΙ ΕΣΤΑΣΕΝΣΑΝΚΑΤΑΦΗΜΟΣι ἔστασεν σὰν κατὰ φημοσ[ύ]-ΝΑΝΑΝΙΚΑΟΙΚΑΤΑΝΥΚΤΑΔΙΕ ναν, άνίκα οἱ κατὰ νύκτα διέ-ΡΑΔΕΣΕΙΚΕΝΕΝΕΣΘΛΩΙ

YXIAIANOEMA

IC

 $Ti[\mu\omega\nu]$ vhoc. Κυφαρίσσ[ι] εύχαν.

σεμνὸν ἄγαλμα Τίμω[ν] φραδες, εί κεν έν έσθλωι ΛΛΕΠΟΥΕΙΤΩΙΣΤΑΙΚΑΙ 10 [έχ χ]αλεποῦ βιέτωι στᾶι καὶ έν ησυχίαι. | Ανθεμά σοι?

Es ist ein unconsequenter Dorismus, wie so oft in Gedichten. Βιέτωι = βιότωι vertheidigt Demargne durch Hinweis auf Απέλλων = Απόλλων. Neben έστασεν, άνίχα, σται u. a. steht φημοσύναν. Z. 9 ziehe ich das dorische εl vor, im Sinne von auf welche Weise', sonst ,wo'.

In Z. 5 nimmt der Herausgeber ein vom Orte genommenes Epitheton Φαχυλλάνιος an, und sieht davor den Heros resp. Gott Κυφάρισσις, der also auch in Z. 3 zu erkennen sei. Aber wer unbefangen den Schluss der fünften Zeile ansieht, wird zunächst

auf Κυλλάνιε kommen, die bekannte Epiklesis des Hermes. Dann erhalten wir freilich als voranstehendes Wort Κυφαρισσῖφᾶ, zunächst mit fraglichem Accent, und sind verpflichtet, dies zu erklären; erst sprachlich, dann sachlich. Fürs Sprachliche bietet φ für π keinen schweren Anstoss; das Schwanken findet sich in mehreren Dialekten, s. Kühner-Blass Gr. Gr. I 154. Ob bei diesem Worte noch der Umstand hinzukommt, dass es vielleicht in Griechenland selbst, so gut wie der Baum, ursprünglich fremd war, überlasse ich Anderen zu entscheiden; vgl. Victor Hehn Culturpfl. 230 f. Befremdlicher scheint die Endung, aber auch sie findet ihre Analogien. Nach Bechtel-Fick Personennamen können wir zwischen zwei Erklärungen wählen. Er giebt an:

S. 273 'Φάν-, Φάνο-, -φάνης vgl. φανος in ὑπερήφανος ,darüber hervorragend, hochmüthig' und die Appellativa auf -φανής.'

S. 274: ,Es ist möglich, dass die Koseformen Διοφᾶς, Αγήσιφος, Θεοφᾶς, Κλεοφᾶς, Παμφᾶς, Στάρτοφος ganz oder theilweise hierher gehören. Ein Anhaltspunkt für ihre Einreihung
fehlt bisher.

S. 274 weiter unten: 'Φαντ-, Φαντο-, -φαντος, φάντης zu φαντός, vgl. homerisch ἄφαντος 'unsichtbar'.' — 'Πολύ-φαντος'. Dazu Kurzname:

'Πολύφας' (Korinth) 'beurtheilt nach' Έκφας (-αντος), Περίφας (-αντος) zu Έκφαντος, Περίφαντος; sonst Πολυφᾶς'.

S. 412 bei den Heroennamen werden unter Φανο-, -φάνης, -φαντος die Vollnamen Δευχοφάνης, Τηλεφάνης u. a., und die Kurznamen Τήλεφος, Ύπέρφας u. a. angeführt.

Nach diesen Analogien wird es also unbedenklich sein, Κυφαρισσιφᾶς als Kurznamen zu einem nicht belegbaren, aber sehr wohl denkbaren Vollnamen \*Κυπαρισσιφάνης aufzufassen. Darin würde das zweite Element nach Bechtel-Fick ein Nomen, nach Pape-Benseler Griech. Eigennamen p. XXXI unter φαίνομαι ein Verbum darstellen. Wie dem auch sein mag, kann sich der Ursprung aus dem Verbum nicht ganz verläugnen. Das erste Element dürfte ein alter Lokativ sein, der von Worten der O-Deklination zunächst auf σῖ, sonst aber auch anf ει und mitunter auf τ̄ gebildet wird; vgl. G. Meyer Gr. Gr.³ § 352. Wie also τηλεφανής, Τηλεφάνης, der in der Ferne oder fernhin (er)scheinende ist, so bedeutet χυπαρισσιφανής, Κυπαρισσιφάνης, Κυπαρισσιφᾶς den in der Cypresse erscheinenden oder richtiger erschienenen.

Für die religiöse Vorstellung, die in diesem Beinamen zum Ausdruck kommt, genügt es, auf den von Salomon Reinach Rev. des ét. grecques III 1890, 349 ff., Ernst Maass in dies. Ztschr. XXVI 1891, 178 ff. und Otto Kern, Beiträge zur Geschichte der griechischen Philosophie und Religion (für H. Diels) 1895, 79 ff. erläuterten Spruch des delphischen Gottes für die Magneten am Maiandros hinzuweisen - jetzt bei Kern Inschr. von M. a. M. 215. Die Magneten befragen das Orakel ότι πλατάνου κατά τῆν πόλιν κλασθείσης ύπο ανέμου εύρέθη εν αυτή αφείδουμα Διονύσου. Im Orakel heisst es: ἐπεὶ Βάκχος θάμνω ἔνι κείμενος ἄφθη, ἐξεφάνη δ' ἔτι χοῦρος. Wir können daraus unschwer die griechischen Worte zur Erklärung des kretischen Beinamens und Cultes entnehmen: ότι χυπαρίσσου χλασθείσης ὑπὸ ἀνέμου ἐφάνη ἐν αίτη ἀφίδουμα Έρμου - oder so ähnlich. Es handelte sich hier um ein altes Eóavov aus Cypressenholz, wie es deren so viele gab, das an die Stelle eines noch älteren Baumcultus getreten war, indem man ursprünglich die Cypresse selbst als den Sitz des Gottes betrachtet hatte. Diese Vorstellungen hat nach Kern's, v. Baumcultus bei Pauly-Wissowa R. E III 155 ff. der Holländische Gelehrte M. W. de Visser zum Gegenstande einer fleissigen Untersuchung gemacht (De Graecorum diis non referentibus speciem humanam, diss. inaug., Leyden 1900). Dort finden sich S. 176f. die Belege für Hermes im Baumcult, S. 93 besonders für den hölzernen Phallos des Hermes Kyllenios auf dem Berge Kyllene in Nordarkadien. Pausanias sagt von diesem Phallos, dass er nicht von Eben- oder Cypressenholz oder einer anderen Holzart, sondern von 900v war; er stand aufrecht und maass etwa acht Fuss. Sonst war Cypressenholz wegen seiner grossen Haltbarkeit für Cultbilder sehr beliebt; vgl. V. Hehn a. a. O. 230. Und gerade in Kreta gediehen die Cypressen ausnehmend gut, auf den Höhen des Ida und der Weissen Berge (Komiker Hermippos bei Kock Fr. com. I 243, 63 um 425 v. Chr., Theophrast hist. plant. IV 1, 3) ähnlich wie auf der benachbarten, hochragenden Insel Karpathos, deren Bewohner, die Eteokarpathier, im Anfange des IV. Jahrh. v. Chr. ein vermuthlich irgendwie ausgezeichnetes Exemplar für den neuen Tempel der Athenischen Burggöttin stifteten (IGIns. 1 977). In Kreta wird auch vom gelehrten Interpolator Servii (Verg. Aeneis III 680) der Mythos von dem schönen und keuschen Knaben Kyparissos localisirt, der vor der Liebesverfolgung des Apollon oder Zephyros nach Syrien flüchtete und dort in den Baum verwandelt wird; auch in Böotien, Mysien und anderwärts ist die Sage nachweisbar (Preller-Robert Gr. Myth. 271 A. 2; vgl. Demargne zu unserer Inschrift).

Und nun zurück zu dieser Inschrift. Die Weihung könnte man etwa, wie folgt, ergänzen:

[T]t[μων Διο]-[ν]v[δ]ος [Ερμᾶι] Κυφαρισσ[ιφᾶι] εὐχάν.

Das Gedicht setze ich noch einmal her:

Σοί, Κυφαρισσιφᾶ, Κυλλάνιε, σεμνὸν ἄγαλμα
Τίμω[ν] ἔστασεν σὰν κατὰ φημοσ[ύ]ναν,
άνίκα οἱ κατὰ νύκτα διέ[φρ]αδες, εἶ κεν ἐν ἐσθλῶι
[ἐκ χ]αλεποῦ βιέτωι στᾶι καὶ [ἐν ἡσ]υχίαι.
"Ανθεμά σ[οι — — — — — — —]

Timon, soit qu'il fût malade, soit pour toute autre raison, était, malheureux; le dieu lui était apparu une nuit et lui avait fait promettre de lui consacrer une statue, s'il était soulagé. Ich glaube, es hat sich um einen ganz concreten Fall, einen gelungenen Streich gehandelt, sei es Schatzgräberei oder einen grossen Diebstahl, durch den der Weihende seine Vermögenslage erheblich verbesserte¹); dankbar weihte er dafür dem Gotte der Diebe, dem er die höhere Eingebung zuschrieb, ein Bild. Der Beiname Κυλλήνιος, der hier vielleicht nicht cultliches, sondern nur poetisches Epitheton ist, erinnert ja an den homerischen Hermeshymnos, der die Diebesthat des jungen Gottes verherrlicht. Die Versuchung, in der oben erwähnten Grotte das Heiligthum des Kylleniers wiederzufinden liegt nahe - aber wir lehnten diese Möglichkeit vorläufig ab, um nicht zu weit zu gehen. Möchte zunächst der Spaten, wie jetzt an so vielen Orten Kretas, so auch dort neue Aufklärung bringen; das ist in diesem Falle wohl eine bescheidene Bitte, wie sie Hermes Tychon uns noch gewähren könnte.

Berlin. F. HILLER V. GAERTRINGEN.

<sup>1)</sup> Mehr jedenfalls als in dem von Kern Ath. Mitth. XIX 1894, 62 erläuterten Epigramme des thebanischen Dichters Perses der έν σμικροῖς ὀλίγος Θεός Tychon, der nur geben kann ἄ γε δημογέρων δύναται Θεὸς ἀνδοὶ πενέστη δωρεῖσθαι und deshalb davor warnt, Grosses von ihm zu erbitten.

## KONSTANTINOS-HELIOS.

1.

Als Konstantin der Grosse Byzanz zu seiner Residenz erwählte, schmückte er es mit dem Raub anderer Städte — "condita est paene omnium urbium nuditate" sagt Hieronymus. Unzählige Statuen wanderten damals nach Konstantinopel, um die Fora, den Hippodrom, den Palast zu zieren. Von diesen Bildwerken soll im Folgenden eines besprochen werden, das uns wohl am häufigsten in der byzantinischen Literatur begegnet"): die Statue Konstantins auf der Porphyrsäule.

Jeder Besucher Konstantinopels kennt diese "verbrannte" Säule, auch Säule mit den Reifen (Tschemberli Tasch) genannt. Sie schmückte einst das Forum Konstantins. Ein später Mantel aus Mauerwerk umhüllt und stützt jetzt ihren unteren Theil; an den Rändern sind die Trommeln defect, die oberste ist durch Mauerwerk ersetzt. Zahlreiche Reifen wurden schon in byzantinischer Zeit angebracht, um die sich splitternden Steine zusammenzuhalten.<sup>2</sup>) Diese Säule trug einst eine angeblich von Phidias gefertigte Statue des Apollon, die Konstantin bei der Einweihung der Stadt i. J. 330 außtellen und auf seinen Namen hatte umtaufen lassen. Ausser Gurlitt (Analecta Graeciensia p. 106) haben sich die Archäologen kaum mit diesem Monument beschäftigt<sup>3</sup>); und doch sind wir es

<sup>1)</sup> Keineswegs vollständige Sammlungen der auf die Statue bezüglichen Stellen bieten Du Cange Constantinopolis Christiana I p. 76, Unger, Quellen der byzantinischen Kunstgeschichte I n. 350 sqq., Th. Reinach Revue des études greeques 9 (1896) p. 71.

<sup>2)</sup> Chron. Pasch. p. 573 berichtet zum J. 416, dass die σφόνδυλοι έδέθησαν; wie Skylitzes p. 742 (daraus Mich. Attal. 310, Glykas p. 617) erzählt, traf im J. 1079 ein Blitz die Säulen καὶ ζωστῆρας τρεῖς, σιδηροῦς μὲν τὰ ἔνδον, τὰ δὲ ἔξω χαλκοῦς, κατέκανσε. — Dass die Säule ein Monolith sei, wie z. B. auch noch Burckhardt Leben Konstantins S. 268 sagt, ist Fabelei später Byzantiner.

Overbeck führt in seinen Schriftquellen eine einzige Stelle, die des Hermes XXXVI.

dem Namen des Phidias schuldig, das Thatsächliche, was wir darüber wissen können, festzustellen und zu prüfen, ob das Denkmal mit Recht seinen berühmten Namen trug.

Die Statue war colossal — πελώριον nennt sie Zonaras 13,3 —, aus Erz und vergoldet'); gegen Osten gerichtet strahlte sie weithin, wenn die Sonnenstrahlen auf sie fielen. Man nannte sie deshalb 'Aνθήλιος'), woraus der Volkswitz in späterer Zeit, als wohl der Glanz des Goldes verschwunden war, Avýliog machte.3) Das Haupt umgaben sieben Strahlen; die fromme Legende berichtet, es seien das Nägel vom Kreuze Christi gewesen.4) In der rechten Hand hielt der Gott eine Lanze, die im J. 554 herabfiel (Malal. p. 486, Theophan. p. 222, 28); aus späterer Zeit erfahren wir durch Anna Komnena (II 155), dass damals diese Hand ein Scepter hielt. Die Linke trug einen Globus aus Erz (Theophan. p. 125, 29, Anna Komn. l. l.). Nach Nikephoros Kallistos VII 49, der übrigens die Statue nicht mehr sah, soll dieser Globus, den er dem Gott fälschlich in die andere Hand giebt, mit einem Kreuz gekrönt gewesen sein - eine Notiz, die, wenn überhaupt richtig, sich nur auf eine spätere Zuthat beziehen kann. Ob die Statue bekleidet war oder nackt, wird nirgends erwähnt; vielleicht darf man aus diesem Mangel an Angaben über Gewand schliessen, dass keines vorhanden war. Die Technik zeigte nach Zonaras ακρίβειαν χειρός άρχαίας μικρού πλαττούσης και έμπνοα. Nachdem das Monument schon des

Tzetzes, an und vermuthet, die Statue könne etwa mit dem Apollon Parnopios des Phidiss (Paus. I 24, 8) identisch sein.

<sup>1)</sup> Synopsis Sathas p. 187, Constantin. Rhod. v. 69.

Tzetz. Chil. VIII n. 192, Anna Komnena II p. 155, Synopsis Sathas p. 187.

<sup>3)</sup> Anna Komnena l. l., Codin. p. 101, 12 u. p. 43, 21 (cod. J), Mich. Attal. 310.

<sup>4)</sup> Auch andere Reliquien werden mit unserem Monument in Verbindung gebracht; so sollen unter der Basis der Säule die 12 Körbe der aufgesammelten Brocken, die Kreuze der Schächer und noch anderes vergraben sein; s. Scriptores Origin. C/polit. 1 p. 17, 15 (app. crit.); 25, 8; 33, 12, Niceph. Call. VII 49. In der Statue selbst, berichtet Sokrates I 17, sei ein Stück vom Kreuz Christi befestigt; er wisse das zwar nicht als Augenzeuge, aber fast alle Leute in Konstantinopel erzählten es und deshalb sei es wahr. — Etwas besser beglaubigt ist die Nachricht, dass Konstantin das Palladium der Stadt Rom unter der Basis vergraben habe; sie steht bei Procop. bell. Goth. 7, 5; Moses v. Choren. Il 85 p. 221, Malal. p. 320, Chron. Pasch. p. 528, Zonar. 13, 3, Script. Or. C/polit. I p. 17, 15, Codin. p. 41 B.

öfteren durch Naturereignisse beschädigt worden war<sup>1</sup>), stürzte die Bildsäule am 5. April 1106 bei einem heftigen Sturm herab und wurde so zertrümmert, dass sie nicht mehr aufgestellt werden konnte.<sup>2</sup>) Nur der Kopf scheint intact geblieben und im Palast aufbewahrt worden zu sein, wo ihn noch Tzetzes sah. Auch die Säule hatte bei dieser Katastrophe gelitten; als Ruine stand sie in den folgenden Jahrhunderten da. Erst um 1400 liess sie Manuel Palaiologos (reg. 1391—1425) restauriren und ein Kreuz hinaufstellen<sup>3</sup>) anstatt der Statue.

Kehren wir zu dieser zurück. Weltkugel und Strahlenkranz charakterisiren die Figur deutlich genug: es ist Helios, nicht Apollon, wie in etwas ungenauer Weise Zonaras, Anna Komnena, Skylitzes und Kodinos sagen. So erscheint der Gott als Weltherrscher auf den Münzen Konstantins und seiner Vorgänger, in den Miniaturen der Kalender und Sterncataloge. Dieser Typus passt allerdings nicht in die Zeit des Phidias. Doch könnten die Attribute erst in Konstantinopel beigefügt worden sein und würden dann nicht gegen Phidias als Künstler sprechen, wenn sein Name sonst gut bezeugt wäre. Die Hauptstelle für seine Urheberschaft steht bei Tzetzes in den Chiliaden VIII n. 192 (v. 329 sqq.):

μαχρίν έστι νῦν λέγειν μοι τὰς τούτου (sc. Φειδίου) χειρουργίας,

ἐλεφαντίνην 'Αθηνᾶν τὴν ἐν 'Αθήναις οὖσαν,
Δία χουσοῦν ') σφυρήλατον πάλιν ἐν 'Ολυμπία
καὶ τὴν χαλχῆν τὴν 'Αθηνᾶν, τὴν 'Ηραν τε ὁμοίως,
αὐτόν τε τὸν 'Ανθήλιον 'Απόλλωνα ἐκεῖνον
καὶ ἐκφοροῦντα Ἡρακλῆν τὴν κόπρον τὴν Αὐγείου
καὶ ἕτερα μυρία δὲ τῆς τούτου χειρουργίας '

In den J. 416, 477, 554, 1079; s. Chron. Pasch. p. 573, 9, Malal.
 p. 486, Theophan. p. 125, 9; 222, 28; Skylitz. p. 742 (Mich. Attal. 310, Glyk. p. 617).

Zonaras 13, 3, Anna Komnena II 155, Synopsis Sathas p. 187, Codin p. 15, 13 sqq.

<sup>3)</sup> Das Kreuz ist auf dem Prospect Bondelmontis und zwar auf dem Venetianer Exemplar (Mordtmann Esquisse topogr. de Constantinople p. 73) deutlich zu sehen. Um den Rand der restaurirten oberen Trommel liess der Kaiser schreiben: τὸ θεῖον ἔψγον ἐνθάδε φθαφὲν χρόνω | καινοῖ Μανονῖλ εὐσεβῆς αὐτοκράτως. S. Man. Chrysol. p. 122 (ed. Lambecius post Codinum a. 1655), R. Förster Antiqq. C/politanae p. 14.

<sup>4)</sup> In der Ausgabe von Kiessling steht fälschlich διαχουσούν.

ώνπες τὰ μὲν ἀπώλετο, τὰ δὲ κατεχωνεύθη, ἄλλα δὲ παςανάλωμα γεγόνασι τοῦ χρόνου, τινὰ δ' εἰσὶ καὶ Ἱστανται τῷ ἱππικῷ καὶ φόρῳ, ἡ κεφαλὴ δ' Ἀπόλλωνος αὐτῷ τῷ παλατίῳ.

Tzetzes ist erst nach dem Sturz der Statue geboren; sein 'Av9ήλιος Απόλλων kann also nicht zu den von ihm auf dem Forum erwähnten Statuen gerechnet werden, er gehört vielmehr zu den untergegangenen (τὰ μὲν ἀπώλετο). Der Kopf dieses Apollon, den Tzetzes in der letzten Zeile als im Palast befindlich erwähnt, ist wohl der Rest der zertrümmerten Statue.1) Tzetzes ist ein Schriftsteller, dem man allen Grund hat zu misstrauen; unsere Nachricht hat er jedoch nicht selbst erfunden. Denn schon vor ihm begegnen wir derselben bei Chronographen ungefähr des 10. Jahrhunderts. Leo Grammaticus p. 87, mit dem der Text des Theodosius Meliten. p. 63 und Kedren. I 518 fast wörtlich übereinstimmt, berichtet: ίδρύσατο δὲ ἐπάνω αὐτοῦ (sc. τοῦ κίονος) ανδριάντα επ' ονόματι αὐτοῦ επιγράψας διὰ τὰς εν αὐτῷ άκτινας. Κωνσταντίνω λάμποντι (Κωνσταντίνος έλαμψεν Κεdren.) Ήλίου δίκην· ός ην μεν έργον Φειδίου, ήχθη δέ ἐξ Αθηνων. Aus der diesen drei Chronisten (die man die Leo-Sippe zu nennen pflegt) gemeinsamen Quelle stammt auch die Notiz des Chronicon Bruxellense (p. 18 Cumont), welches sie hinter einer anderen Angabe über die Herkunst mit αλλοι δέ φασι anführt. Wir dürfen aus diesen Chronistenstellen und aus Tzetzes - alle übrigen Quellen nennen keinen Künstler - m. E. nicht mehr schliessen, als dass etwa vom 9. Jahrhundert an die Statue auf der Porphyrsäule von manchen als Werk des Phidias bezeichnet wurde; man nahm deshalb auch an, dass sie von Athen stamme, dem Hauptsitz seiner Wirksamkeit. Sonst wird Athen als früherer Standort unserer Statue nirgends erwähnt. Vielmehr berichten

<sup>1)</sup> Gurlitt, der nicht bedenkt, dass zu den Zeiten des Tzetzes die Statue schon herabgestürzt war, nimmt an, der Kopf im Palast sei der ursprüngliche Kopf der Statue, der bei ihrer Ueberführung nach Konstantinopel abgenommen und im Palast aufgestellt worden sei; an seine Stelle sei der Kopf Konstantins gekommen. Ein solcher Tausch wäre ja nicht ohne Parallelen; aber überliefert wird uns von unserer Statue nichts dergleichen — Mansos (p. 314) und Burckhardts (p. 420) diesbezügliche Angaben sind falsch. Meine Erklärung scheint mir wahrscheinlicher. Auch Julian liess Apollon- und Artemisstatuen als Bilder von sich und seiner Gemahlin verehren; s. Script. origin. C/polit. 1 53, 6.

Malalas p. 320, 9 sqq. (daraus Chron. Pasch. p. 528 und Pseudo-Polyd. p. 125 Bianc.) und ebenso Zonaras 13, 3, dass die Statue ehedem gestanden habe είς Ίλιον πόλιν της Φρυγίας.1) Georgios Monachos (p. 400 Muralt) und das Chronicon Bruxellense l. l. haben dann aus Thior πόλις της Φρυγίας - Ήλιούπολις της Φρυγίας gemacht, was kaum mehr als eine orthographische Variante ist. Ein Heliopolis in Phrygien ist nicht bekannt und dafür einfach Hierapolis oder für Phrygien Syrien einzusetzen, wie manche wollen, geht doch nicht an. Die ältere Ueberlieferung spricht also für Ilion als früheren Standort des Standbildes; wir haben keinen Grund, diese Nachricht zu Gunsten der späteren über Athen zu verwerfen. Zwar ist uns zufällig nur von Apollonkult, nicht von Helioskult in Ilion etwas überliefert; doch verschmolzen diese beiden Götterkulte in späterer Zeit miteinander; auch mag an die prächtige Heliosmetope des grossen Tempels erinnert werden, die Schliemann bei seinen Ausgrabungen fand. Zudem wissen wir, dass Konstantin ursprünglich Ilion zur neuen Reichshauptstadt erheben wollte; er kannte also die Stadt und ihre Kunstwerke. Mit der Herkunft aus Ilion ist die Zurückführung der Heliosstatue auf Phidias kaum vereinbar, jedenfalls nicht ohne gewagte Combinationen. So machen verschiedene Grunde die Richtigkeit der Notiz des Tzetzes und der Leo-Sippe zweifelhaft; ich misstraue ihrer Nachricht ebenso wie den Namen auf den Basen der Kolosse von Monte Cavallo, und vermag Gurlitt nicht beizustimmen, der im Gegensatz zu dem vorsichtig zurückhaltenden Urtheil Brunns (Kunstlergesch. It 386) die Ueberlieferung der späten Chronographen für baare Münze nimmt, ja die Statue sogar mit dem von Plinius erwähnten 'colossicos nudus' des Phidias in Rom identificirt. Dass die Statue auf der Porphyrsäule aus Rom gekommen sei, wie er glaubt, wird uns ausser von einem ihm unbekannten, unglaubwürdigen Autor") nirgends überliefert. Es ist das eine Verwechslung mit der Nachricht über die Säule, die das Standbild trug; diese soll nach spätbyzantinischer Ueberlieferung aus der alten Hauptstadt gekommen sein.3) Die Statue stand vielmehr ehedem,

Dass Troja zu Phrygien gerechnet wird, fällt bei Malalas nicht auf;
 p. 91, 1 und 108, 16.

<sup>2)</sup> Anonymus bei Gretser de cruce (ed. 1616) p. 1717.

Dies berichten die Chronisten der Leo-Sippe, ausserdem Georgios Mon.,
 Zonaras, Nicephor. Call., Codin. p. 101, 22. Die Nachricht ist unwahrschein-

wie gesagt, in Ilion und war wahrscheinlich das Werk hellenistischer oder römischer Zeit.

Ausser kunstgeschichtlichem Interesse bietet die Statue auf der Porphyrsäule auch ein kulturhistorisches durch ihre Beziehung zu dem Helioskult Konstantins. Zwar die meisten Historiker betrachten die Statue nur als Bild des Kaisers, und die paar, denen wir die Nachricht verdanken, dass das Werk ursprünglich den Apollon dargestellt habe (Zonaras, Anna Komnena, Skylitzes, Tzetzes, Codin. p. 41), denken nicht an eine Selbstvergötterung des Fürsten. Auch die meisten modernen Gelehrten haben ihre Bedeutung in dieser Hinsicht nicht erkannt.1) Und doch zeigt die Ueberlieferung deutlich, dass der Kaiser die Statue als sein Bild betrachtet wissen wollte; er identificirte sich mit der dargestellten Figur, mit Helios. Diese Absicht drückte Konstantin wohl auch in der zugehörigen Inschrift aus. Ganz sicher können wir das allerdings nicht behaupten. Die drei Chronisten der Leo-Sippe nämlich erwähnen, dass auf dem Denkmal gestanden habe: Κωνσταντίνω λάμποντι Hliov dixnv. Diese Gewährsmänner haben wir oben (S. 460f.) hinsichtlich der Angabe über die Herkunft der Statue nicht als zuverlässig erkannt; doch müssen wir bedenken, dass sie, resp. ihre gemeinsame Quelle bei der Inschrift aus Autopsie berichten konnten, was bei der andern Notiz nicht möglich war. Zudem spielt offenbar schon Hesychius Illustrius § 41 auf diesen Vers an, wenn er sagt έφ' ούπερ (sc. κίονος) ίδρυσθαι Κωνσταντίνον δρώμεν δίκην Ήλίου προλάμποντα τοῖς πολίταις. Andererseits muss uns der Gebrauch der griechischen Sprache stutzig machen; auf officiellen Denkmälern Konstantinopels aus konstantinischer und noch späterer Zeit ist immer die lateinische Sprache verwendet (f. CIL III 733 aus dem J. 332, III 735 u. s. w.). Wir müssten also annehmen, dass die griechischen Worte nur Uebersetzung des lateinischen Originals sind, so wie bei Lydus de mens. IV 132 (p. 161 Wuensch) die Inschrift CIL III 733 Fortunae reduci ob devictos Gothos griechisch citiert wird, oder dass eine lateinische und

lich, da sie meist in Verbindung mit der falschen Angabe auftritt, die Säule sei ein Monolith; s. o. S. 457 A. 2.

<sup>1)</sup> Nur Burckhardt Leben Konstantins S. 4172 spricht davon und E. Maass Analecta sacra et profana p. 11. Dagegen meint Duruy Histoire des Romains VII2 136, die Aufstellung der Apollonstatue sei nur aus Kunstliebhaberei geschehen, etwa wie die des Zeus von Dodona im Senatsgebäude.

griechische Inschrift angebracht war wie z. B. CIL III 734 (aus der Zeit Theodosios I). Wie dem auch sein mag, jedesfalls ist der Inhalt der von der Leo-Sippe überlieferten Inschrift durchaus wahrscheinlich. Zweifellos falsch ist dagegen eine andere Inschrift, die uns ein Dichter des 10. Jahrhunderts, Konstantinos Rhodios, mittheilt. Auf ihn gehen Kedrenos I p. 564, Nikeph. Kall. VII 49 und ein Anonymus bei Gretser De cruce (ed. 1616) p. 1721 zurück. Konstantinos sagt v. 70:

γράψας ἐν αὐτῷ τούσδε τέτταρας στίχους ·
,Σύ, Χριστέ, κόσμου βασιλεὺς καὶ δεσπότης ·
σοὶ προςτίθημι τήνδε τὴν δούλην πόλιν
καὶ σκῆπτρα τῆςδε καὶ τὸ πᾶν Ῥώμης κράτος ·
φύλαττε ταύτην · σῶζε δ' ἐκ πάσης βλάβης ·.

Die Inschrift erweist sich vor allem dadurch als falsch, dass der Beschauer nicht wissen konnte, wer die sprechende Person ist; auch musste er nach der Anrede annehmen, dass die dargestellte Figur Christus sei, nicht Helios. Weder dem Heiland noch Maria, wie andere Schriftsteller im Widerspruch zu unserem Epigramm berichten, hat Konstantin die Stadt geweiht, sondern nach heidnischer Sitte der Tyche; das hat Strzygowski2) aus den Monumenten deutlich gezeigt. Hätte der Kaiser bei Gründung der Stadt ein so unzweideutiges Zeichen seiner christlichen Gesinnung gegeben, wie es durch die Inschrift bei Konstantinos Rhodios geschähe, so hätte dies Eusebios keineswegs verschwiegen. Dieser schlaue Hofbischof hat ja in seiner unerfreulichen Biographie des Kaisers alles herangezogen, was nur immer für dessen christliche Gesinnung zu sprechen schien, viele Gedanken hat er ihm zweifellos untergeschoben. Da ist es nun sehr bezeichnend, dass Eusebios der Errichtung der Statue auf der Porphyrsäule mit keinem Wort gedenkt. Das bestätigt indirect den heidnischen Charakter jenes Denkmals.

Der Sonnenkult Konstantins ist in den letzten Jahrzehnten des öfteren besprochen worden.<sup>3</sup>) Mag man auch im Eifer des Kampfes mehr Thatsachen, als beweisbar sind, auf diesen Kultus

Ich selbst habe diese Inschrift früher in meinen Inscriptiones graecae metricae n. 111 für echt gehalten; s. Byz. Zeitschr. VI 167.

<sup>2)</sup> Die Tyche von Konstantinopel, Analecta Graeciensia S. 113 ff.

Vgl. vor allem Th. Keim Der Uebertritt Konstantins zum Christenthum S. 42 ff. u. 94 ff.; Duruy Histoire des Romains VII<sup>2</sup> 135 ff.

zurückgesührt haben 1), dass Konstantin Helios verehrt hat, wie Aurelian, Diocletian und später Julian, steht unzweiselhast sest. Er hat den dies Solis als allgemeinen Feiertag eingesührt, auf seinen Münzen vor 323 findet sich das Bild des Gottes mit der Umschrift Soli invicto comiti oder ähnlichen Legenden. Dass der Kaiser auch im J. 330 sich dieser Religion noch nicht entsremdet hatte, zeigt nun unsere, in dieser Frage bisher kaum beachtete Statue.

Aber wenn Konstantin sich auch als Helios darstellen liess, so war er dem Christenthum doch nicht feindlich und die Christen hatten allen Grund, mit ihm zufrieden zu sein. Und so finden wir die merkwürdige Erscheinung, dass die Statue des Helios, die In den Augen der Christen allerdings die des Kaisers war, von diesen verehrt wird. Das war ernsten Männern wie Philostorgios natürlich ein Greuel. Photios bezweifelt seine Angaben; er sagt (Migne LXV 480): Οὖτος ὁ θεομάχος (d. i. Philostorgios) καὶ τὴν Κωνσταντίνου είχονα την έπι του πορφυρού χίονος ίσταμένην θυσίαις τε ίλάσκεσθαι καὶ λυχνοκαΐαις καὶ θυμιάμασι τιμάν καὶ εύχὰς προςάγειν ώς θεφ και αποτροπαίους ίκετηρίας ταν δεινών ἐπιτελείν τους Χριστιανούς κατηγορεί. Aber dass die Nachricht des Philostorgios richtig ist, geht aus Theodoret Hist. I 32 hervor, wenn er sagt, man konne an dem, was bei des Kaisers Statue geschehe, sehen, wie Gott seine Diener ehre. Und Verehrung durch christliche Priester fand vielleicht schon bei der Aufstellung der Statue statt. Dies berichtet eine bisher völlig unbeachtete Stelle der Παραστάσεις σύντομοι χρονικαί (Script. orig. C/polit. I p. 56, 7 sqq.), aus denen der Anonymus Treu p. 16, 19 und Codin. p. 43, 19 schöpfen. Die Stelle lautet:

56. Ἡ στήλη ή ἐν τῷ Φόρῷ πολλὰς ὑμνῷδίας ἐδέξατο. ἐν αὐτῆ τὸ πολίτευμα καὶ Ὀλβιανὸς ἔπαρχος καὶ οἱ σπαθάριοι, οἱ κουβικουλάριοι καὶ μόνον καὶ σιλεντιάριοι μετὰ κηρῶν λευκῶν ὀψικεύσαντες, λευκὰς στολὰς ἀμφότεροι περιβεβλημένοι, ἀπὸ τὸ καλούμενον ἀρτίως Φιλαδέλφιν, τότε δὲ Προτείχισμα καλούμενον (ἐν οἰς καὶ πόρτα ἡν τὸ πρότερον ὑπὸ Κάρου κατασκευασθεῖσα) ἀνήνεγκαν ἐποχουμένην εἰς καρούχαν ὡς δὲ ὁ Διακρινόμενός φησιν, ὅτι ἐκ τῆς καλουμένης Μαγναύρας. ἐν οἰς ἐν τῷ Φόρῷ τεθεῖσα καὶ πολλάς,

<sup>1)</sup> Rapp Das Labarum und der Sonnenkultus. Jahrb. des Vereins von Alterthumsfr. in den Rheinl. Heft 39/40; dagegen Bratke Festschrift des Gymn. Jauer 1900 S. 73-91.

ώς προείρηται, ύμνφδίας δεξαμένη, εἰς Τύχην τῆς πόλεως 10 προσεχυνήθη παρὰ πάντων, ἐν οἰς καὶ τὰ ἐξέρκετα ἔσχατον πάντων τότε ὑψοῦτο ἐν τῷ κίονι, τοῦ ἱερέως μετὰ τῆς λιτῆς παρεστηκότος καὶ τὸ "Κύριε ἐλέησον" πάντων βοώντων ἐν ρ΄ μέτροις. πολλὰ οὖν ὁ Διακρινόμενος ἄνωθεν τοῦ κίονος φάσκει πράγματα τεθῆναι, ἔνθα ἡ στήλη ἵσταται, ἐν οἰς καὶ 15 χαραγὴ βασιλικὴ Κωνσταντίνου ἡ λεγομένη σωτηρίχιος, χίλια κεντηνάρια. τότε εὐφημίσθη ἡ πόλις κληθεῖσα Κωνσταντινούπολις, τῶν ἱερέων βοώντων ",εἰς ἀπείρους αἰῶνας εὐοδωσον αὐτήν, Κύριε". καὶ οἵτως μετὰ πολλῆς δορυφορίας ἐμμέτρως μ΄ ἡμέρας πανηγυρίσαντες, τοῦ βασιλέως σιτηρέσια 20 πάμπολλα τοῖς ὄχλοις χαρισαμένου, ἀπῆλθεν ἕκαστος ἐν τῆ ἰδία οἰκία. καὶ οῦτως τῆ ἐπαύριον τὸ γενέθλιον τῆς πόλεως γέγονεν καὶ ἱπποδρόμιον μέγα, πολλὰ κἀκεῖσε χαρισαμένου, καταλείψας τὰ τοιαῦτα γενέθλια εἰς μνήμην αἰώνιον.

Η στήλη ή εν τῷ Φόρφ ohne weiteren Zusatz ist die Statue auf der Porphyrsäule; sie wird in den Παραστάσεις sonst ή μεγάλη στήλη του Φόρου genannt; aber auch ohne diesen Zusatz war ein Missverständniss für den byzantinischen Leser ausgeschlossen.1) Die Erzählung ist, wie viele in den Παραστάσεις, verworren und mischt Wahres mit Falschem. So wird Z. 22 τῆ έπαύριον wohl bedeuten den Tag nach Aufrichtung der Statue, dazwischen ist aber noch von der 40 tägigen Festseier die Rede, die sich nur auf das ganze Fest der Einweihung beziehen kann. Der Name des Eparchen Olbianus ist falsch - i. J. 330 war Ablabius Praefectus praetorio, ein Olbianus hatte diese Wurde nie inne. Anderes erweckt wieder Vertrauen, so die Angaben über die σωτήριος χαραγή - so ist wohl anstatt σωτηρίχιος zu schreiben. Diese Prägung wird nichts anderes sein als die Kupfermünze mit der Konstantinopolis und dem christlichen Monogramm<sup>2</sup>), das z. B. Eusebios immer το σωτήριον σημείον nennt.") Ob die Mittheilungen über die kirchliche Ceremonie in allen Punkten zuverlässig sind, lässt sich schwer sagen, doch enthalten sie nach dem, was wir aus Philostorgios und Theodoret wissen, nichts Unwahrscheinliches.

Banduri und ihm folgend Strzygowski haben wegen der Bemerkung in Z. 10 den Bericht f

älschlich auf ein Tychestandbild bezogen.

<sup>2)</sup> Cohen VII2 p. 326 n. 21 sqq.

<sup>3)</sup> σωτήριος ημέρα heisst bei Eusebios der Sonntag, V. C. 4, 18.

П.

Die Aufstellung der Helios-Konstantinosstatue war nur ein Theil der grossartigen Festlichkeiten, mit denen der Kaiser die Einweihung seiner neuen Stadt feierte. Den Mittelpunkt bildete ein grosses Wettrennen im Hippodrom, das auch künftig jährlich am 11. Mai abgehalten wurde. Von diesem Rennen berichtet uns kurz Hesychius III. § 421) und ausführlicher Malalas p. 322, den das Chronicon Paschale p. 530 ausgeschrieben hat. sagt, Konstantin habe ausser der eben besprochenen noch eine andere vergoldete Statue aus einem Holzbild machen lassen (ποιήσας ξαυτῷ ἄλλην στήλην ἀπὸ ξοάνου κεχρυσωμένην), die in der Rechten die ebenfalls vergoldete Tyche der Stadt getragen habe, und habe angeordnet, dass bei dem jährlichen Geburtstagswettrennen diese Statue in den Hippodrom einziehe, geleitet von Soldaten in Chlamys und Campagien und mit weissen Wachsfackeln in den Händen; der Wagen sollte das obere Ziel umfahren und bis zum Stama2), dem Platz gegenüber der kaiserlichen Loge, kommen; dann sollte sich der jeweilige Kaiser, sobald er die Statue Konstantins und der Tyche sehe, erheben und sie durch Proskynesis verehren. Diese Sitte, fügt Malalas hinzu, habe sich bis in seine Zeit erhalten. Wir werden uns mit der Annahme nicht täuschen, dass die Einfahrt dieser Statue bei der Pompa circensis geschah, die nach altrömischer Sitte den Wettrennen vorherging. Gewöhnlich wurden in diesem Zug nur Bilder verstorbener Kaiser mitgefahren; nur Iulius Caesar erhielt schon bei Lebzeiten diese Ehre.3) Die Einfahrt des Kaiserbildes bei dem Wettrennen am 11. Mai wird noch an zwei anderen Stellen erwähnt, die Strzygowsky bei seiner Besprechung der Tychestandbilder Konstantinopels beizieht, aber nur für die Darstellung der Tyche verwerthet.\*) Sie stehen beide bei dem Autor der Παραστάσεις σύντομοι χρο-

 <sup>(</sup>Κωνσταντίνος) ίπποδρόμιον θεωρήσας διέταξεν ούτω τὴν αὐτοῦ στήλην ἐπὶ τοὺς ἐφεξῆς χρόνους τῇ τῶν γενεθλίων ἡμέρα ὁρᾶσθαι μετὰ τῆς εἰθισμένης τιμῆς τῷ κατὰ καιρὸν βασιλεύοντι καὶ τῷ δήμφ.

σκάμμα bieten hier fälschlich die Handschriften sowohl des Malalas wie des Chronicon Pasch.

<sup>3)</sup> S. Marquardt-Wissowa Römische Staatsverwaltung III2 S, 510.

<sup>4)</sup> Fälschlich spricht Strzygowski von einer sitzenden Statuette der Tyche; davon steht nirgends etwas; er hat das Attribut διατρέχον, das in dem einen Bericht der Tyche gegeben wird, übersehen.

νικαί und stammen aus verschiedenen Quellen. Die eine Stelle ist durch Blattausfall in der einzigen Handschrift fast völlig verloren gegangen, kann jedoch durch die Πάτρια Κ/πόλεως des Kodinos ergänzt werden; sie lautet (s. Script. origin. C/polit. 1 p. 21, 4):

Έν τῆ λεγομένη Νεολαία ἵστατο γυναικεία στήλη καὶ βωμὸς (μετὰ μοσ)χαρίδιον μικρόν ἐν οἶς καὶ ἵπποι χρυσίφ διαλαμπεῖς τέσσαρες ἐπὶ (δίφρου δὲ καὶ) διφρελάτου θη (λείας στήλη) ἐν τῆ δεξιὰ χειρὶ κατέχουσα στηλίδιόν τι, ἄγαλμα διατρέχον. τοῦτο οῖ μὲν λέγουσι Κωνσταντίνου κα- 5 τασκευήν, (οῖ δὲ?) τὴν ζεῦξιν μόνην, τὴν δὲ λοιπὴν ἀρχαίαν εἶναι καὶ μηδὲν παρὰ Κωνσταντίνου κατασκευασθῆναι. Εως γὰρ Θεοδοσίου τοῦ μεγάλου θέαμα παρὰ τῶν πολιτῶν γέγονεν ἐν τῷ Ἱπποδρομίφ, μετὰ κηρῶν καὶ λευκῶν χλαμύδων φοροῦντας πάντας εἰσέρχεσθαι τὴν αὐτὴν στήλην μόνην ἐπάνω 10 ἄρματος [ἤγουν καρούχας] Εως τοῦ στάματος ἀπὸ τῶν καγκέλλων. τοῦτο δὲ ἐξετέλουν, ὅτε τὸ γενέθλιον τῆς πόλεως ἑορτάζετο.¹)

Die andere Stelle steht § 38 (l. l. p. 41, 19); aus ihr hat der Anonymus Treu p. 14, 15, Suidas s. v. Μίλιον und Kodin p. 40. 1 geschöpft. Es heisst dort: Θέαμα β΄. Τοῦ ἐν τῷ ἀρέφ Μιλίφ Ἡλίου. Ἐν τῷ ἀρέφ Μιλίφ Ἡλίου Διὸς ἄρμα ἐν τέτρασιν ἵπποις πυρίνοις, ἱπτάμενον παρὰ δύο στηλών, ἐκ παλαιῶν χρόνων ὑπάρχον . . . . τοῦ δὲ Ἡλίου ἄρματος κατενεχθέντος ἐν τῷ Ἱπποδρομίφ, δορυφορούμενον εἰσήει στηλίδιον καινόν, παρὰ Κωνσταντίνου κατασκευασθέν, ὑπὸ Ἡλίου φερόμενον, Τύχη πόλεως ἐν βραβείοις πλείστοις εἰς τὸ στάμα εἰσήει καὶ ἔλαβεν ἄθλα παρὰ τοῦ βασιλέως Κωνσταντίνου, καὶ στεφανωθὲν ἐξήει καὶ ἐτίθετο ἐν τῷ Σινάτῳ ἕως τῶν ⟨ἐπιόντων⟩ γενεθλίων τῆς πόλεως. ὑπὸ δὲ Ἰουλιανοῦ διὰ τὸν χαραχθέντα σταυρὸν ἐν αὐτῷ, βοθύνῳ, ὅπου τὰ πλεῖστα θεάματα, καὶ αὐτὸ παρεδόθη, τοῖς δὲ πίναξιν ἐάν τις ἐρευνήσει ἀκριβῶς τοῦ Φόρου, ἐπὶ πλεῖον θαυμάσοι.

Beide Stellen geben uns insofern ein Räthsel auf, als in ihnen die Statue als Theil eines ebenfalls als Bildwerk bezeichneten Viergespanns erscheint, das doch bei der *Pompa* kaum auf einen

Nach 3η in Zeile 4 beginnt die Lücke in der einzigen Handschrift, Kodinos bietet hier διφοηλάτου γυναικός.

Wagen gestellt und mitgefahren werden konnte. Zudem ist der gewöhnliche Aufstellungsplatz dieses Viergespanns verschieden, das eine Mal in der Neolaia, wohl einem Theil des Circus, das andere Mal auf dem Milion.1) Es scheint da eine Confusion vorzuliegen, die ich nicht zu lösen vermag. Uebrigens ist ihre Lösung für unsere Frage nicht von Belang. Klar ist jedenfalls, dass an beiden Stellen dieselbe Ceremonie beschrieben wird wie bei Malalas und Hesychius. Während aber bei diesen die grosse Statue als die des Konstantin bezeichnet wird, sprechen die Παραστάσεις an der ersten Stelle von der Figur einer Wagenlenkerin, an der zweiten von der des Helios. Diese Verschiedenheit ist m. E. leicht zu erklären, wenn wir an die Statue auf der Porphyrsäule denken: der Kaiser war eben wieder als Helios dargestellt, im langen Wagenlenkergewand, das der Gott auf dem Sonnenwagen immer trägt. So konnte die Statue nicht nur als die des Kaisers und als die des Helios bezeichnet werden, sondern man konnte sie auch für weiblich halten.") In der Rechten trug dieses Standbild des vergötterten Kaisers eine Statuette im Lausschema (διατρέχον). Das kann also nicht die gewöhnliche Tyche von Konstantinopel gewesen sein, die auf einem Thron sitzt und den einen Fuss auf eine prora stützt; es scheint vielmehr eine Nike gewesen zu sein. Das Wort τύχη wurde ziemlich weit gefasst; so heisst es an der oben S. 465 f. besprochenen Stelle von der Statue auf der Porphyrsäule, dass sie als Tyche verehrt wurde, an einer anderen wird das nämliche von einer magischen Kette gesagt (Kodin. p. 35, 6 B). Der Typus des Kaisers mit der Nike in der Hand ist besonders auf Münzen allgemein verbreitet; die schlagendste Parallele aber bietet das Bild des Caesars Constantius Gallus im Filokaluskalender (Tafel XXXV Strzygowski). Der Casar ist in einen weiten, mit Sternenbildern bedeckten Mantel gehüllt, den Kopf umgiebt der Nimbus, in der Rechten hält er die Victoria. Durch den Sternenmantel und den Nimbus ist, wie E. Maass kürzlich in seinen Analecta sacra et profana p. 11 ge-

Auch die Dauer der Sitte ist an beiden Stellen verschieden und stimmt nicht mit der Angabe des Malalas.

<sup>2)</sup> Für die Möglichkeit dieser Verwechslung braucht man sich nur an die sog. barberinische Muse zu erinnern. — Die Verschiedenheit der Bezeichnung zeigt uns zugleich, dass die Quellen, aus denen die Παραστάσειε schöpfen, auf eine Zeit zurückgehen, in der die Ceremonie noch stattfend, aber nicht mehr ganz verstanden wurde.

zeigt hat, die Beziehung auf den Sonnengott gegeben. Aehnlich diesem Bild müssen wir uns also das ξόανον des Kaisers bei der Pompa vorstellen.

So fällt durch die Ceremonien bei dem Einweihungssest der Stadt nach verschiedenen Seiten ein helles Licht. Der Kaiser, der die welthistorische Bedeutung des Christenthums erkannt hat, ist selbst so wenig Christ, dass er fünf Jahre nach dem nicaenischen Concil, dem er präsidirte, sich selbst als Helios darstellen lässt; er ist keineswegs 'der demüthige Katechumene, der nach der Gnade des Herrn, nicht nach der Herrschaft über seine Kirche strebt (Seeck). Und viele Christen, darunter christliche Kaiser, schrecken nicht davor zurück, die Statue eines Menschen zu verehren, der sich selbst vergötterte. Was man früher standhaft verweigert hatte unter der Gefahr, den Märtyrertod zu erleiden, das that man jetzt ohne Gewissensscrupel. Die Verehrung galt eben einem Kaiser, der dem Christenthum freundlich gesinnt war. Παρεφύη, sagt Sokrates 122, μικρον ἔμπροσθεν τῶν Κωνσταντίνου χρόνων τῷ ἀληθεῖ Χριστιανισμῷ ἑλληνίζων Χριστιανισμός.

München.

THEODOR PREGER.





## NEUE BEITRÄGE ZUR DEUTUNG DES DELPHISCHEN E.

Πόλεμος πατήρ πάντων Heraklit.

, Audiatur et altera pars! Diesem löblichen Grundsatze huldigend hat mir die geehrte Redaction des , Hermes' gütigst verstattet, gegenüber dem oben (S. 411 ff.) von O. Lagercrantz in Upsala veröffentlichten Artikel über das E zu Delphi, worin derselbe meine im ,Philologus' (1900 S. 21 ff. u. 1901 S. 81 ff.) vorgetragene Deutung des delphischen E zu widerlegen und ,eine neue und ganz einwandfreie Interpretation' an deren Stelle zu setzen versucht, hier das Wort zu ergreifen und meine Ansicht persönlich zu vertheidigen. Ich mache von dieser Erlaubniss um so lieber Gebrauch, als ich auf Grund eingehender Studien in der Lage zu sein glaube, nicht bloss die neue Deutung des E als unhaltbar, ja als unmöglich zu erweisen, sondern auch mehrere mir erst durch Lagercrantz' Kritik zum Bewusstsein gekommene Lücken in meiner früheren Beweisführung auszufüllen und überhaupt das bisher von mir zur Lösung des Problems gesammelte Material nicht unerheblich zu vermehren.

Lagercrantz ,identificirt das E mit  $\sqrt[5]{} = er$  sprach (a. a. O. S. 419)<sup>1</sup>) und fügt (S. 420) zum Verständniss dieser seiner Deutung hinzu: ,Das E ist selbst kein Spruch, wohl aber ein Wort, womit die Sprüche eingeleitet (sind) und Apollon als

<sup>1)</sup> Merkwürdig, dass Lagercrantz nicht auch die Möglichkeit erwogen hat, sein  $\eta^{x}$  im Sinne von "wahrlich", "fürwahr" zu fassen, was eigentlich dem Zusammenhang besser entsprechen würde als  $\eta^{x}$  = "er sprach" (s. unten S. 473).

ihr Ertheiler hingestellt wird. 1) Die Unhaltbarkeit dieser neuen Interpretation, welche viel zu wenig das für die Lösung unseres Problems vorhandene antike Zeugnissmaterial berücksichtigt, lässt sich, wie hoffentlich aus den folgenden Darlegungen klar hervorgehen wird, mit schwerwiegenden Gründen historischer, grammatischstilistischer und logischer Art darthun.

1) Vor allem scheitert die neue Deutung schon an der unzweiselhaften von den beiden delphischen ερεῖς διὰ βίου Plutarch²) und Nikarchos³) und auch sonst⁴) wohl bezeugten Thatsache, dass das delphische E in Delphi selbst nicht etwa den Lautwerth eines ε oder η sondern den eines Diphthongen hatte und folglich wie εἶ ausgesprochen wurde.⁵) Plutarch (de εἶ 4) bemerkt ausdrücklich gegenüber der Aussaung seines Bruders Lamprias, der das E für ein Zahlzeichen (=5) erklärt hatte: α μὲν γὰρ ἐκεῖνος εἶπεν οὐ δεὶς ἐγίγνωσκεν τῶν Δελφῶν, τὴν δὲ κοινὴν καὶ περιηγητικὴν δόξαν εἶς τὸ μέσον προῆγον οὔτε τὴν ὄψιν [d. i. das blosse graphische Zeichen] ἀξιοῦντες οὔτε τὸν φθόγγον⁵) [d. i. der übliche spätere Lautwerth eines ε innerhalb eines

<sup>1)</sup> Schon hier mache ich auf den misslichen Umstand aufmerksam, dass bei η das Subject ὁ θεός fehlt, was sich nicht so ohne Weiteres von selbst versteht, da z. B. Herodot von den delphischen Orakeln niemals sagt ὁ θεὸς εἶπεν sondern stets ἡ Πυθίη εἶπε (λέγει, χρῷ, ἐκέλευσε, προσαγορείει, ὀνείλε, ἐκρινε, ἔφη, ὑπεκρίνατο); vgl. Herod. I, 13. 19. 47. 55. 65. 66. 67. 85. 91. 167. 174. III, 57. 150. 155. 157. 159. V, 43. 67. 79. 82. 92. VI, 34. 52. 66. 77. 86. 135. 139. VII, 140. 141. 142. 148. 169. 220. VIII, 51. IX, 33. Die Pythia selbst nennt in ihren Orakelsprüchen den Gott Λοξίας (Herod. I, 91. IV 163) oder Φοῖβος (Hendess Oracula gr., Diss. Hal. 1877 Nr. 33. 35. 63. 79, 7. 88. 161, 10), Φοῖβος ἀπόλλων (Nr. 52. 79, 1 und 9), Έκατηβόλος (Nr. 69b), ἀπόλλων (Nr. 56. 69e).

Ueber Plutarch als delphischen ίεφεὺς διὰ βίου s. Pomtow, Jahrb. f. cl. Phil. 1889, S. 551 ff.

<sup>3)</sup> Pomtow a. O. S. 550f.

<sup>4)</sup> Vgl. ausser der unten S. 475 genauer zu behandelnden Stelle aus des Kallias γραμματική τραγωδία bei Athen. 453d nach G. Hermanns evidenter Emendation θεοῦ πάρ εἶ das Fragm. lexici gr. b. G. Hermann de emend.rat.gr.gr. l p. 320: πάντες οἱ ἀρχαῖοι ἀντὶ τοῦ ου στοιχείου τῷ ο ἐχρῶντο, ἀντὶ δὲ τοῦ ει τῷ ε. καὶ δῆλον κὰκ τοῦ Ε τοῦ ἐν Δελφοῖς ἀντὶ τοῦ εἰ λαμβανομένου und dazu Bursian, Geogr. v. Gr. 1, 175 Anm. 5.

<sup>5)</sup> Vgl. auch Wyttenbach zu Plut. Mor. p. 384c.

<sup>6)</sup> Vgl. Plut. Q. conv. 9, 2, 3, 6, wo φθόγγος ebenfalls von dem Lautwerth eines Vokales (α) innerhalb eines Wortes gebraucht ist.

Wortes] άλλα τοῦνομα') μόνον τοῦ γράμματος [d. i. das E als integrirender Theil des Alphabets, als welcher es von jeher wie el gesprochen wurde] ἔχειν τι σύμβολον2), d. h. er bezeugt damit auf das Bestimmteste, dass nach der hieratischen Tradition der Delpher, welche wie alle derartigen Ueberlieferungen gewiss sehr fest und conservativ war, das delphische E nicht wie & oder η sondern vielmehr diphthongisch ausgesprochen wurde. Dies wird in den unmittelbar folgenden Worten noch ausdrücklich bestätigt durch den delphischen ίερεύς (προφήτης) Nikarchos, der das E eben auf Grund jener in Delphi traditionellen Aussprache als εί, d. h. als hypothetische oder Wunschpartikel, erklärt, ähnlich wie Ammonios, der Lehrer des Plutarch (bekannt als akademischer Philosoph und Verfasser eines Buches π. βωμών και θυσιών), dessen Deutung Plutarch offenbar als endgültige Lösung der Frage betrachtet, das E als el d. h. ,du bist' gedeutet wissen will. Dass diese diphthongische Aussprache des E in der That recht alt war, lässt sich auf Grund eines bisher für unsere Frage noch gar nicht verwertheten Zeugnisses aus der γραμματική τραγωδία des Kallias

Aehnlich wie hier Plutarch ὅψες, φθόγγος und τοὕνομα τοῦ γράμματος unterscheidet später Eustrophos c. 7 μορφή, δύναμες und ὅῆμα τῶν στοιχείων.

<sup>2)</sup> Lagercrantz missversteht diese Worte, wenn er S. 415 sagt: ,er (d. h. Plutarch) identificirt den Buchstaben [E] mit dem Namen des Buchstaben, was doch schwerlich bei einer vernünftigen Interpretation erlaubt ist. In jenen Worten giebt ja Plutarch nicht seine eigene Meinung wieder - er selbst fasst ebenso wie sein Bruder Lamprias das E als Zahlzeichen; s. cap. 8-16 - sondern bezeugt nur, was für uns von grösster Wichtigkeit ist und allein schon die Deutung des E als  $\tilde{\eta}$  widerlegt, nämlich die altdelphische Ueberlieferung hinsichtlich der diphthongischen Aussprache des E (= si). - Von der Entstehung der echtgriechischen Buchstabennamen wie εἶ, ξεῖ (ξὖ), πεῖ (πῖ), φεῖ (φῖ), χεῖ, μῦ (μῶ), νῦ, ὁω, οὖ, ω denke ich später einmal zu handeln. Ich bemerke hier nur soviel, dass alle diese echtgriechischen Buchstabennamen wirkliche griechische Worte, zum Theil verkürzte Imperative (vgl. G. Meyer, Gr. Gr. § 570f.) darstellen, die bei den von Kallias b. Athen. 453d geschilderten Elementarübungen im ,Syllabiren (Bergk, Gr. Lit. 4, 102; Dieterich, ABC-Denkmäler Rh. Mus. 1900 [56] S. 87; 90f.) gebildet zu werden pflegten. Auf demselben Princip scheinen die lateinischen Buchstabennamen zu beruhen, die alle ebenfalls wirkliche altgriechische Wörter von möglichster Kürze darstellen, z. B.  $de = \delta \dot{\eta}$  oder  $\delta \dot{\epsilon}$ ,  $ge = \gamma \epsilon$  oder  $\gamma \bar{\eta}$ ,  $ha = \dot{a}$ ,  $ef = \dot{\epsilon} \varphi$ ,  $te = \tau \epsilon \ (\tau \tilde{\eta}); \ em = \epsilon \mu \ (\epsilon \mu - \mu \epsilon \nu \omega), \ en = \epsilon \nu \ u. \ s. \ f., \ und \ wahrscheinlich aus$ einer griechischen Colonie Unteritaliens stammen, wo jenes echtgriechische Princip die phönikischen Buchstabennamen völlig verdrängt hatte.

(b. Athen. 453d) sehr wahrscheinlich machen (s. unten S. 475), insofern auch hier das delphische E dem ,Namen' des fünften Buchstaben in der Reihe des griechischen Alphabets, d. h. dem el, gleichgesetzt und zugleich als ein "Ausspruch" des Gottes bezeichnet wird.

2) Aber auch ein schwerwiegender grammatisch-stilistischer Grund lässt sich gegen die Deutung  $E=\eta$ , er sprach' anführen: ein an den Anfang einer direkten Rede gestelltes η = ,er sprach' ist in der gesammten Gräcität bis auf ganz späte Zeiten ebenso unerhört1), wie es im Lateinischen ein ebenso gestelltes inquit sein würde.2) Diesen für seine Hypothese höchst bedenklichen Missstand hat Lagercrantz selbst bemerkt, ohne doch die nöthigen Consequenzen daraus zu ziehen. Er gesteht S. 419 selbst: ,Was die Stellung des 7 betrifft, so weiss ich freilich auf kein analoges Beispiel hinzuzeigen', beruhigt sich aber in dieser Beziehung alsbald durch den Hinweis auf den Umstand, ,dass auch Homer und die Attiker in dieser Hinsicht auseinandergehen: jener stellt es nach der angeführten Rede, diese schieben es nach dem oder den ersten Worten ein.' Im delphischen Dialekte könne also, meint er, ein  $\eta$  recht wohl an der Spitze der direkten Rede gestanden haben.") Allerdings giebt es Beispiele für den von ihm für möglich gehaltenen Sprachgebrauch, jedoch erst in der ganz späten pseudolukianischen Schrift Philopatris (§ 22-24). Diese Schrift kann aber hier schon deshalb gar nicht in Betracht kommen, weil deren Verfasser erst dem 10. nachchristlichen Jahrhundert angehört und daher gar kein lebendiges Sprachgefühl mehr besitzt (vgl. Rohde, Kl. Schr. I S. 411 ff., bes. S. 413, 1). Uebrigens bediente sich die Pythia in ihren Orakelsprüchen — und als solche galten die γράμματα Δελφικά schon frühzeitig - während der älteren Zeit aus leichtbegreiflichen Gründen nicht des delphischen sondern fast aus-

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. die griechischen Grammatiken von Matthiae 1 § 215, 3; Kühner2 1 § 289, 5. Krüger 1, 38, 4; 5. u. s. w.

<sup>2)</sup> Vgl. Zumpt § 802, Kühner2 2 p. 1026. G. T. A. Krüger § 696.

<sup>3)</sup> Diese Annahme ist schon deshalb höchst unwahrscheinlich, weil zur Einführung delphischer Orakelsprüche bei Herodot und anderen Historikern, die doch den Orakelstil sehr wohl kannten, niemals gesagt wird ή ή Πυθία (ô Jeos, ô Aogias) sondern regelmässig andre Verba wie aveleiv, sineiv, φάναι, κελεύειν, χοαν gebraucht werden (s. oben S. 471 A. 1). Man müsste daher, vom Standpunkte Lagercrantz' aus, viel eher ein κελεύει, λέγει, ανείλε, χρά [ο Λοξίας] als ein η an der Spitze der γράμματα erwarten.

schliesslich des altepischen Dialekts,¹) und schon aus diesem Grunde ist es wenig wahrscheinlich, dass sie hinsichtlich des  $\eta^{\bar{i}}$  = ,er sprach' von der sonst im alten Epos üblichen Stellung des Wortes abgewichen sein sollte.

- 3) Schon lange vor Platon wurden die Δελφικά γράμματα den sieben Weisen zugeschrieben, wie aus Pindar frgm. 235 Boeckh, Euripides Hippol. 264 ff. und Kritias frgm. 13 ersichtlich ist.2) Wie schlecht sich mit dieser offenbar schon in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts weitverbreiteten, wahrscheinlich in Delphi selbst entstandenen Legende von der Pluralität der Verfasser der Δελφικά γράμματα der Singularis ή = er oder sie sprach (d. h. Apollon oder die Pythia) verträgt, dürfte einleuchtend sein. Wir müssen daraus den unabweisbaren Schluss ziehen, dass bereits in der ersten Hälfte des 5. Jahrhunderts das E unmöglich als  $\tilde{\eta} = \text{er}$  (sie) sprach aufgefasst worden sein kann, sondern höchstwahrscheinlich schon damals, der von Plutarch bezeugten delphischen Ueberlieferung entsprechend, als el gedeutet worden ist. Wer dies bestreiten will, dem liegt die Pflicht ob, nachzuweisen oder wenigstens wahrscheinlich zu machen, dass entweder die Legende von der Verfasserschaft der έπτα σοφοί sich auch im schroffen Widerspruch zu jenem vorausgesetzten n entwickeln konnte, oder dass die missverständliche Umdeutung des alten  $E = \vec{\eta}$  in  $E = \varepsilon \vec{l}$ bereits längere Zeit vor Pindar erfolgt ist.
- 4) Um seine Deutung des  $E=\tilde{\eta}=$ , er (sie) sprach zu retten, sieht sich Lagercrantz gezwungen, das E aus der Reihe der eigentlichen Sprüche ( $\gamma \varrho \acute{a}\mu \mu \alpha \tau \alpha$ ,  $\pi a \varrho \alpha \gamma \gamma \acute{e}\lambda \mu \alpha \tau \alpha$ ,  $\pi \varrho o \sigma \iota \acute{a}\gamma \mu \alpha \tau \alpha$ , praecepta) zu streichen (s. oben S. 414 Z. 6 von oben; S. 420 a. E. und

<sup>1)</sup> Vgl. z. B. Hendess Orac. graeca p. 15 ff. und Bergk, Gr. Litteraturgesch. I, S. 355 ff. Der epische Dialekt war schon im Hinblick auf die meist hexametrische Fassung der älteren Orakelsprüche und auch deshalb nothwendig, weil er allein allen Griechen gleich geläufig und verständlich war; Man denke auch an die alte Sage, dass der epische Hexameter in Delphi erfunden sein sollte (vgl. Lobeck Agl. 234. Hermann Elem. doctr. metr. p. 331. mehr im Philol. 1900, S. 29 A. 16 und bei Brunco Acta semin. phil. Erlang. 3, 383 ff. und 387 ff.).

<sup>2)</sup> Vgl. Eurip. Hippol. 264: οὕτω τὸ λίαν ἦσσον ἐπαινῶ | τοῦ Μηδὲν ἄγαν | καὶ ξυμφίσουσι συφοί μοι. Der Scholisst bemerkt dazu (I, p. 36 f. Schwartz): ἐνὸς τῶν ζ΄ σοφῶν ἐστιν ἀπόφθεγμα τὸ Μηδὲν ὄγαν, ὅπες Χίλωνι ἀνατιθέασιν, οἱς Κριτίας καὶ Πίνδαρος ,σοφοὶ δὲ τὸ Μηδὲν ἄγαν ἔπος αἴνησαν περισσῶς. MNAB.

S. 421 oben). Damit setzt er sich aber in schrossen Widerspruch mit allen antiken Zeugnissen, welche wir für das delphische E haben, vor allem mit dem ältesten unter ihnen, das wir dem Kallias, dem Zeitgenossen des Kratinos, Sophokles und Euripides verdanken. In einem wichtigen Fragmente aus dessen wunderlicher γραμματική τραγφθία, das uns Athenaios p. 453<sup>d</sup> außbewahrt hat, heisst es:

(τὸ) ἄλφα,¹) βῆτα, γάμμα, δέλτα, Θεοῦ πάρ' εἶ,²) ζῆτ', ἦτα, θῆτα, ἰῶτα, κάππα, λάβδα, μῦ, νῦ, ξεῖ, τὸ οὖ, πεῖ, ῥῶ, τὸ σίγμα, ταῦ, ⟨τὸ⟩ ὖ, παρὸν φεῖ χεῖ τε τῷ ψεῖ εἰς τὸ ὧ . . .

Hier wird also deutlich das εἶ als 'Ausspruch' eines Gottes bezeichnet (s. Anm. 2) oder doch mit einem solchen in enge Verbindung gebracht, und welcher andere Gott könnte wohl hier gemeint sein als der pythische Apollon, dessen räthselhaftes E nach Plutarch (de εἶ 1) τῶν γραμμάτων μόνον ἐν προεδρία παρὰ τῷ Ֆεῷ ἐγένετο, d. h. für sich ganz allein (d. h. abgesondert, isolirt von den übrigen gruppenweise zusammenstehenden; vgl. meine Anordnung der Sprüche im Philol. 1901 S. 95 u. 96) an der Spitze sämmtlicher γράμματα Δελφικά stand?³) Eine höchst

Dass Kaibel hier richtig τό vor άλφα ergänzt hat, halte ich für unzweifelhaft; vgl. die Erneuerung des am Anfang fehlenden τό vor οὖ und σίγμα (Vers 3).

<sup>2)</sup> Die Hss. bieten hier das vollkommen sinnlose Θεοῦ γὰρ εῖ. Gottfr. Hermann (Opuscula I p. 137) hat daraus schon längst das allein sinngemässe Θεοῦ πάρ εῖ hergestellt und damit eine 'emendatio palmaris', wie Ritschl zu sagen pflegte, geliefert, die leider noch immer nicht in den Text des Athenaios aufgenommen worden ist. Offenbar dachte er dabei an das berühmte delphische E und meinte, das τὸ . . . Θεοῦ πάρ εῖ stehe hier fūr τὸ εῖ τὸ παρὰ Θεοῦ (παρηγγελμένον), was ja nach griechischem Sprachgebrauch, den Hermann vollkommen beherrschte, sehr wohl möglich ist. Vgl. Krūger, Gr. Sprachl. 50, 8, 13 und die Lexika unter παρά, wo Beispiele wie λόγος παρὰ λθηναίων, δῶρον παρὰ βασιλέως, τὰ παρ έμοῦ (= meine Angaben, Plat.) in Fülle zu finden sind. Vgl. auch Soph. Oid. R. 95 τοῦ θεοῦ πόρα, wo Θεοῦ ebenfalls auf den delphischen Apollon zu beziehen ist, u. s. w.

<sup>3)</sup> Andere freilich (s. oben S. 414 A. 1 und unten S. 489 A. 2) fassen γράμματα bei Plut. de εἶ 1 im Sinne von Buchstaben und beziehen die προεδρία auf die Anbringung des Ε im πρόναος, wo sich auch die übrigen γράμματα befanden (Paus. 10, 24, 1). Gegen diese Interpretation sprechen, so viel ich sehe, zwei Gründe: 1) kann bei einem nüchternen Prosaiker wie Plutarch προεδρία kaum die "Anbringung im Pronaos" sondern nur den Vorsitz, Vorrang bedeuten (vgl. Plut. Mor. p. 92°. 103°. 120b. 535b. 618°. 785°. 820°. 847°. 850°. 851°. 980°). — 2) Fasst man hier γραμμάτων als

willkommene Bestätigung dieser übrigens schon längst von Göttling und Schultz gegebenen Interpretation der Worte Plutarchs liefern uns zwei hochinteressante Kaisermunzen von Delphi, abgebildet bei Imhoof-Blumer und P. Gardner, Numismatic Commentary on Pausanias Taf. X Nr. XXII und XXIII, darnach1) die Vignetten S. 470. Wir sehen hier die Front des delphischen Tempels (der auf der einen Munze als έξάστυλος2) auf der andern als τετράστυλος erscheint) dargestellt, und in der Mitte zwischen den Säulen, gerade direct über dem Eingang, entweder unmittelbar unter dem Epistyl oder von demselben nur durch einen kleinen Zwischenraum getrennt, schwebt in der Luft³) (= κρέμαται) ein grosses und deutliches (rechtsläufiges) E, fast genau so wie R. Meister und ich es in unserer Reconstruction der γράμματα Δελφικά (Philol, 1901, S. 96) vermuthet haben. Denkt man sich nun, der Angabe des Ephoros [?] bei Diodor 9, 14, des Varro u. A. entsprechend,4) die übrigen γράμματα in geringerer Höhe gruppen-

Buchstaben (nicht als Sprüche) und lässt man diesen Genetiv von μόνον nicht von ἐν προεδρία abhängen, so entsteht folgende Aporie: "Warum hat unter den Buchstaben das E allein die Ehre der Proedrie d. i. des Vorrangs?" Wie man leicht erkennt, scheitert diese Erklärung schon an der Thatsache, dass sich im delphischen Pronaos ausser dem E keine weiteren Einzelbuchstaben soudern nur Sprüche befanden. Uebrigens scheint zu Plutarchs Zeit die Frage, warum in der Reihe des Alphabets der eine Buchstabe den Vorrang vor den andern hatte, d. h. die Frage nach der προεδρία α΄ gewisser γράμματα (στοιχεῖα), in grammatischen Kreisen vielfach ventilirt worden zu sein, vgl. Plut. Q. conv. 9, 2, 3, 1. 9, 3, 2, 1 und Lucians δίαη φωνηέντων 5;11. So wurde der Begriff προεδρία γράμματός τινος damals vielfach in einem bestimmten Sinne gebraucht; dass aber bei Plut. de εἶ 1 nicht von dem Vorrang des E vor den andern Buchstaben in diesem Sinne die Rede sein kann, lehrt unwiderleglich der Zusammenhäng.

<sup>1)</sup> Vgl. dazu den Text p. 119 und Head Hist. num. p. 290.

Bereits im Philologus 1900, S. 41 habe ich auf Grund zahlreicher Analogien die Vermuthung ausgesprochen, dass der Alkmaionidentempel sechssäulig war.

<sup>3)</sup> Vgl. über die Aufhängung von ἀναθήματα in Delphi — auch das E sollte ein gemeinsames ἀνάθημα der 7 Weisen sein — Boeckhs Commentar zu Pindar p. 570. Vgl. auch das πινάκιον (πρόγραμμα) κρεμάμενον ὑπὸρ τοῦ πνλῶνος μεγάλοις γρόμμασι λέγον . . . b. Lucian, Hermot. 11.

<sup>4)</sup> Diod. 9, 14 Bekk.: Χίλων ἀφικόμενος εἰς Δελφοὺς καὶ καθάπερ ἀπαρχὰς ποιούμενος τῷ θεῷ τῆς ίδιας συνέσεως ἐπέγραψεν ἐπί τινα κίονα τρία ταῖτα' 'Γνῶθι σεαυτὸν' καὶ 'Μηδὲν ἄγαν' καὶ τρίτον ''Εγγύα, πάρα δ'ἄτα'. Varro Sal. Men. p. 169 Riese: Delphica canit co lumna

weise an den beiden Mittelsäulen der ersten oder zweiten Reihe angebracht, so leuchtet ein, was die Worte Plutarchs τοῦτο [τὸ Ε] οὐ κατὰ τύχην οὐδ' οἶον ἀπὸ κλήρου τῶν γραμμάτων μόνον εν προεδρία παρά τῷ θεῷ εγένετο besagen wollen, nämlich dass das E als vornehmstes (d. h. als erstes) γράμμα ganz für sich allein, d. h. von allen übrigen Sprüchen, die gruppenweise darunter oder dahinter angebracht waren, abgesondert, an deren Spitze stand. Offenbar sollte das E der Munzen in möglichst prägnanter Form auf die Thatsache hinweisen, dass im delphischen Pronaos jene denkwürdigen bald dem Gotte selbst, bald den sieben Weisen zugeschriebenen παραγγέλματα (προστάγματα, ώφελήματα ές βίον u. s. w.; s. Philol. 1900, S. 21 Anm. 2; 1901, S. 81 Anm. 1) angebracht waren, die im griechischen Alterthum fast dieselbe Rolle wie der mosaische Dekalog bei den Hebräern gespielt haben. Das Resultat einer richtigen Interpretation der auf das delphische E bezüglichen Worte des Kallias und des Plutarch de εἶ 1: τῶν γραμμάτων μόνον ἐν προεδρία παρὰ τά θεφ έγένετο lautet also: das E stand an der Spitze der delphischen Sprüche (παραγγέλματα, προστάγματα) und galt ebenso wie die übrigen als ein göttliches Orakel,1) wodurch abermals die Annahme von Lagercrantz, es sei selbst kein Spruch, sondern nur ein Wort gewesen, womit die Sprüche eingeleitet wurden, genügend widerlegt wird.

5) Haben wir somit erkannt, dass nach den Traditionen des Alterthums das E unbedingt mit zu den  $\gamma\varrho\check{\alpha}\mu\mu\alpha\tau\alpha$  ( $\pi\alpha\varrho\alpha\gamma\gamma\acute{\epsilon}\lambda$ - $\mu\alpha\tau\alpha$ )  $A\epsilon\lambda\varphi\iota\dot{\alpha}$  gehörte, da es an ihrer Spitze stand, so leuchtet ohne Weiteres ein, wie bedenklich es ist, die Harmonie mit den übrigen durchweg in imperativischer Form auftretenden Sprüchen (Geboten) durch ein an den Anfang der Reihe gesetztes indikativisches  $\mathring{\eta}$  zu zerstören. Wir werden es vielmehr von vornherein für viel wahrscheinlicher halten müssen, dass auch das E eine imperativische Bedeutung hatte. Ausserdem erscheint ein den delphischen Sprüchen vorausgeschicktes  $\mathring{\delta}$   $\vartheta\epsilon\grave{\delta}\varsigma$  ( $Ao\check{\varsigma}i\alpha\varsigma$ )  $\mathring{\mathring{\eta}}$  ( $\mathring{\alpha}\nu\epsilon\grave{\iota}-\lambda\epsilon\nu$ ,  $\check{\epsilon}\chi\varrho\eta\sigma\epsilon\nu$ ,  $\epsilon\check{\iota}\pi\epsilon\nu$ ) höchst überflüssig, weil es sich bei solchen

litteris suis Ayaν μηθέν. Auson. p.142 ed. Bip.: Commendo nostrum Γνώθι σαντόν Nosce te, | Quod in columna iam tenetur Delphica. Macrob. Sat. 1, 6, 6: cum posti inscriptum sit Delphici templi . . . Γνώθι σεαντόν.

Vgl. die Belege dafür im Philologus 1900, S. 21 Anm. 2; S. 29
 Anm. 16; S. 30 Anm. 17; 1901, S. 81 Anm. 1.

im Pronaos angebrachten sittlichen Geboten eigentlich von selbst versteht, dass sie von dem Gotte ausgegangen sind, und verstösst zugleich gegen die vielfach, ganz besonders aber von Platon (Protagoras 342 f.), hervorgehobene "lakonische Brachylogie", die für die Aelquià γράμματα so charakteristisch war (vgl. Philol. 1900, S. 33 A. 27). Wie aber ein so wenig bedeutungsvolles (weil selbstverständliches und überflüssiges)  $\tilde{\eta}$  ganz allein (d. h. ohne einen andern bedeutungsvollen Spruch wie z. B. das  $\Im \epsilon q$   $\tilde{\eta} \varrho \alpha$  oder  $\gamma \nu \tilde{\omega} \Im \iota$   $\sigma \epsilon \alpha \nu \tau \acute{o} \nu$  neben sich zu haben) die  $\pi \varrho o \epsilon \delta \varrho \iota \alpha$  unter den delphischen  $\gamma \varrho \acute{\alpha} \mu \mu \alpha \tau \alpha$  erlangen und sogar nach Ausweis der Münzen über der Mitte des Tempelein gangs aufgehängt werden konnte, ist erst recht nicht einzusehen.

Nachdem ich so Lagercrantz nachgewiesen, dass seine neue Interpretation des E doch nicht so "ganz einwandfrei" ist, wie er behauptet, erübrigt es noch, die wesentlichsten seiner gegen meine Deutung vorgebrachten Einwände kurz zu widerlegen.

Philol. 1900, S. 25 hatte ich nach einer kurzen Kritik der sämmtlichen früheren Deutungen des E an eine einigermassen befriedigende Erklärung dieses bisher so räthselhaften  $\gamma \varrho \acute{\alpha} \mu \mu \alpha$  folgende drei Anforderungen gestellt:

- a) das delphische el muss formell und inhaltlich mit den übrigen durchweg in Imperativform erscheinenden Sprüchen übereinstimmen: es kann daher nur eine imperativische Bedeutung haben und darf nur als eine vom Gotte an die Menschen gerichtete Aufforderung betrachtet werden.
- b) Es muss ebenso wie die übrigen Sprüche einen selbständigen in sich abgeschlossenen Sinn haben, der auch ohne gesuchte oder künstliche Ergänzungen vollkommen verständlich ist.
- c) Da wir aus Plutarch (und aus den angeführten delphischen Münzen) bestimmt wissen, dass das E ganz isolirt (μόνον) an der Spitze der sämmtlichen γράμματα (und zwar direct über dem Eingange zwischen den beiden Mittelsäulen der Tempelfront) stand, so muss womöglich ein dieser seiner Stellung am Anfang der Spruchreihe (und über dem Eingange) entsprechender Sinn gefunden werden.

Indem ich nun einerseits auf die wichtige bisher noch gar nicht verwerthete Glosse des Hesychios  $\varepsilon \tilde{t} \cdot \pi \circ \varrho \varepsilon \acute{v} \circ v$ , sowie auf

Vgl. hinsichtlich der Bedeutung dieses Glossems meine Ausführungen im Philol. 1901, S. 85 A. 4.

Formen wie  $\xi \xi \epsilon \iota$ ,  $\mu \epsilon \tau \epsilon \iota$ ,  $\delta \epsilon \iota \iota$ ,  $\delta \epsilon \iota \iota$ ,  $\pi \rho \delta \sigma \epsilon \iota = \xi \xi \iota \vartheta \iota$  u. s. w. und das homerische εἰ δάγε, anderseits auf lέναι in der Bedeutung , kommen' hinwies (Philol. 1900, S. 41), fasste ich zunächst das an der Spitze der γράμματα (oben über dem Eingang des Tempels) stehende el als einen an den Wallsahrer gerichteten zugleich eine Einladung enthaltenden Gruss des Gottes entsprechend unserem , Komm 1', , Willkommen 1', , Tritt ein 1' auf.') Ein solcher Spruch wurde bisher unter den delphischen γράμματα vermisst, da die platonische Aussassung des Γνώθι σεαυτόν als Gottesgruss doch kaum annehmbar erscheint (Philol. 1900, S. 26 f.). In einem zweiten Aufsatze dagegen (Philol. 1901, S. 86 f.) suchte ich weiter darzulegen, dass im Hinblick auf die allgemein anerkannte λοξότης,  $\beta \rho \alpha \chi \nu \lambda \sigma \gamma i \alpha$  und  $\dot{\alpha} \mu \phi \iota \beta \sigma \lambda i \alpha$  des delphischen Orakels das  $\epsilon \tilde{t} = \tilde{t} \vartheta \iota$ (εἴσιθι) in diesem Falle auch noch eine zweite Bedeutung haben konnte, insofern gerade in Delphi im Gegensatze zu vielen andern Heiligthümern der Eintritt in das Innere des Tempels jedem Wallfahrer gestattet war, der gewissen vom Orakel auferlegten Verpflichtungen (vouot) genugt hatte. Hierzu kommt noch, dass nach Aischylos (Eum. 30 ff.) und Euripides (Ion 226 ff.) "iθι (= εl), "τε, ἴτων, πάριτε die hieratischen Formeln gewesen sind, durch welche die bisher vor dem Tempel stehenden Wallfahrer nach Darbringung ihrer Opfergaben aufgefordert wurden, das Innere des Tempels zu betreten und dem Gotte ihre Fragen vorzulegen (Philol. 1901, S. 86 f. Anm. 9).2) Endlich wies ich (Philol. 1900, S. 27) auf die namentlich von Epiktet (¿yx. 32, 2; vgl. Simplic. z. d. St.) bezeugte leicht begreifliche und natürliche Scheu des Orakelsuchers hin, die denselben hinderte, so ohne Weiteres in das Innere des hoch-

Den Gegensatz zu diesem εī = ,Komm', bilden Zuruse wie εξιθι νηοῦ, ἀλλ' ἴτον εξ ἀδίτοιο, εξιτέ μοι μεγάρων, βαῖν' ἀπ' ἐμῶν τριπόδων, mit denen Mörder, die ins pythische Allerheiligste eingedrungen waren, von der Pythia hinausgewiesen wurden (Hendess oracula Graeca Nr. 77°. 77°. 111, 12. 163. 186°), sowie die Thūrinschrift "Ερρε CIGr. 6131° und Aehnliches. Vgl. auch ἰἐναι καὶ ἀπιέναι kommen und (weg)gehen b. Xenoph. Anab. 2, 3, 7.

<sup>2)</sup> Zu den hier gesammelten Belegen füge man jetzt noch hinzu Herod. 1, 47: ἐν δὲ Δελφοῖσι.... ἐσῆλθον τάχιστα ἐς τὸ μέγαρον οἱ Λυδοὶ χρησόμενοι τῷ θεῷ καὶ ἐπειρώτεον. 5, 92: ἐσιόντα. 1, 65: ὡς ἐσῆϊε ἐς τὰ μέγαρον [ὁ Λυκοῦργος] ἰθὺς ἡ Πυθίη λέγει τάδε. ib. 5, 92 in einem Orakel: ἐμὸν δόμον ἐσκαταβαίνων (vgl. Anth. Pal. 14, 77). Pind. Ol. 7, 31 μαντεύσατο ἐς θεὸν ἐλθών. Vgl. auch Philol. 1900, S. 27.

heiligen delphischen Tempels einzudringen und gewissermaassen vor das Antlitz des allwissenden Gottes zu treten, und der durch den gerade über dem Eingange stehenden ermunternden Zuruf oder Gruss El, d. h. , Komm!', ,Tritt ein!' wirksam vorgebeugt werden sollte. Das dabei entstehende Bedenken, dass in diesem Falle der echte Diphthong et nicht wie sonst durch EI sondern durch ein blosses E wiedergegeben sei, suchte ich durch den Hinweis auf die Thatsache, dass im altkorinthischen Alphabet der echte Diphthong et in der Regel durch E bezeichnet wird, zu beseitigen (vgl. die Belege im Philol. 1900, S. 40).1) Gegen diese meine Deutung des E glaubt nun Lagercrantz (S. 418) ein, entscheidendes Argument' geltend machen zu können. Er sagt (S. 419): "Im Uebrigen hat sich Roscher nicht ganz klar gemacht, was unter diesen Umständen die Identität des E mit ɛl , geh' genau besehen voraussetzt. Nichts mehr und nichts weniger als dass die delphischen γράμματα im korinthischen Dialekt abgefasst gewesen wären. Meinestheils weiss ich aber nicht das Geringste, womit sich eine derartige Hypothese vertheidigen liesse.' Zunächst sehe ich mich genöthigt gegen diesen von Lagercrantz aus meiner Deutung des E gezogenen Schluss, dass die Δελφικά γράμματα nach meiner Auffassung des E im korinthischen Dialekt abgefasst worden sein müssten, energischen Protest zu erheben. Selbstverständlich ist es mir gar nicht in den Sinn gekommen für die als pythische Orakel geltenden Sprüche korinthischen Dialekt anzunehmen, wie schon meine im Philol. 1900, S. 38 und 1901, S. 95 gegebene Reconstruction zur Genüge zeigt. Nur dies habe ich angenommen, dass das Alphabet, in dem die Δελφικά γράμματα geschrieben waren, entweder das altkorinthische oder ein anderes sehr alterthümliches war, das hinsichtlich der Schreibung des echten Diphthongen et mit dem altkorinthischen übereinstimmte (vgl. Philol. 1901, S. 96 A. 26).2)

Weitere Beispiele sind: Roehl Nr. 339 (Dodona): ΦιλοκλΕδας (vgl. Collitz Nr. 3179), Roehl Nr. 16 (Oinoe): ΚλΕτόλας (vgl. Collitz Nr. 3115), Collitz Nr. 3119 i p. 66 ΠεραΕόθεν.

<sup>2)</sup> Die letztere Annahme lässt sich ebenfalls sehr wahrscheinlich machen. Man bedenke 1) dass in allen griechischen Alphabeten, soviel wir wissen, der fünste Buchstabe El hiess, was doch darauf hinweist, dass E ursprünglich überall den Diphthongen at bedeutete; 2) dass nach der Alphabettabelle bei Hinrichs, Gr. Epigraphik (zu S. 416) das altphokische Alphabet fast durchweg mit dem spätarchaischen korinthischen übereinstimmt; 3) dass auch in nichtkorinthischen hocharchaischen Inschriften E bisweilen den echten Diph-

An dieser Annahme halte ich auch jetzt noch unbedenklich fest und glaube meine Berechtigung dazu auch wirklich beweisen zu können. Unzweifelhaft sind, wie auch Lagercrantz zugiebt, die delphischen Sprüche sehr alt, d. h. sie stammen entweder aus dem Zeitalter der 7 Weisen, zu denen bekanntlich auch der ebenso wie sein Vater K ypselos zum delphischen Orakel in den innigsten Beziehungen stehende Periandros von Korinth gerechnet wurde, oder sie sind, als apollinische Orakelsprüche gefasst, noch wesentlich älter, d. h. sie können schon aus der ersten Hälfte des 7. Jahrhunderts oder aus dem 8. Jahrhundert stammen; sie gehören also jedenfalls der Zeitepoche an, wo Korinth politisch, industriell und commerziell bei Weitem die erste und mächtigste Stadt von ganz Hellas war.1) Nun beherrschte damals Korinth, wie namentlich seine westlichen Colonien lehren, nicht bloss den ganzen inneren "korinthischen" (früher krisäischen) Busen und sämmtliche an dessen Küsten gelegenen Orte, also auch das unweit des Meeres und nur etwa 70 Kilometer von Korinth ent-

thongen & vertritt. Vgl. z. B. Roehl, IGrAnt. Nr. 13 (Megara) AIOKAE- $\triangle AM \ (= \Delta \iota o \times \lambda \varepsilon i \delta a s)$ , Nr. 51 (Lakonien) [ $\tau o i$ ]  $\times \delta \rho o \iota \Theta \iota o \times \lambda E \ (= \Theta \iota o \times \lambda \varepsilon i$ , kaum Θιοκλή, weil Thiokles auf dem zugehörigen Relief als Heros dargestellt ist; vgl. Deneken im Lex. d. Mythol. I Sp. 2568, 62ff., Milchhöfer-Dressel, Ath. Mitth. 2 p. 314f. Deneken a. a. O.); Roehl Nr. 325 Thessalien - U - EATEOS = ... έλτειος [thesalisches Patronymikon] in einem Hexameter; ib, 328 (Thessal.): ΠΕΘΟΝΕΟΣ = Πειθούνειος od. -ώνειος; s. auch Collitz I Nr. 371; ΝΕΟ-KNEDES (Euboia) = Νεοκλείδης Roehl Nr. 372, 274; ARISTOKPEDης = 'Aριστοκλείδης ib. Nr. 372, 28; ΦΕΔΙΟ = Φειδίω (Thymbra): Roehl Nr. 504; 33Φ3XIN = νικηθείη (Zankle) ib. 518; A(EPA = 'Ayείδα: Roehl Nr. 552 (Olympia); ΔΕΝΟ = Δεινώ [?] Thera: Collitz Nr. 4788 = IGrlns. III Nr. 537; vielleicht auch kn ETEAξ = Κλειτέας (Arkadien): Roehl, Nr. 102, 6. Dass auf anderen archaischen Inschriften der genannten Orte das echte & durch EI ausgedrückt wird, lässt sich nicht gegen meine Annahme geltend machen, dass hier Reste der ältesten Schreibung vorliegen, weil auch schon in den hocharchaischen Inschriften von Korinth dasselbe Schwanken bisweilen bemerkt wird; vgl. Hinrichs, Gr. Epigraphik S. 418 f. Blass b. Collitz Nr. 3119 f. p. 66. Roehl Nr. 11. Auch der altkorinthischen Beispiele für E= echtes  $\epsilon\epsilon$ würden ohne den Fund der bekannten Pinakes nur sehr wenige sein.

1) Vgl. über die Bedeutung Korinths in dieser Zeit: Curtius, Gr. Gesch. 1, 220 f., Duncker, Gesch. d. A.5 6, 52. 337. Busolt 1, 308 f. 442. E. Meyer, Gesch. d. A. 2 § 393 ff. Letzterer nennt Periander ,den mächtigsten Mann Europas' um die Wende des 7. Jahrhunderts. Vgl. auch Wilisch, Beiträge z. Gesch. des alten Kor. II, Zittau 1901, S. 3ff. und Beiträge z. inn. Gesch. d. alt. Kor. I, Zittau 1887, S. 19.

fernt gelegene Delphi,1) sondern sein Einfluss reichte noch wesentlich weiter und erstreckte sich ziemlich tief ins Binnenland hinein. Das ersehen wir auf das Deutlichste aus den kürzlich ausgegrabenen hochinteressanten wahrscheinlich dem 7. Jahrhundert angehörenden Resten des alten Holztempels von Thermos in Aitolien, der mit ungefähr 1 Quadratmeter grossen bemalten Thonplatten geschmückt war, deren eine eine Frau mit der linksläufigen Beischrift in altkorinthischen Buchstaben Χελιδ-Γών zeigt. Alle diese an die bekannten kleinen sicher altkorinthischen πίνακες in Berlin erinnernden Metopenplatten , sind umrahmt mit Rosetten, die sich als ausschliessliches Ornament nur auf altkorinthischen Vasen finden'. ,Das Gorgoneion mit dem Bart fand sich ähnlich nur am Henkel einer altkorinthischen Kelebe im Museo Gregoriano. Die Umrisse eines Jägers zeigen ferner Aehnlichkeit mit einer Männerfigur auf einer altkorinthischen Tafel (aus Pente-Skouphia in Berlin). ,Die Köpfe, die den mächtigen Deckziegeln als Antefixe dienten, tragen auf dem Kern des unreinen Thones eine dicke Schicht des gutgeschlemmten gelbweissen Materials, welches sich bei Korinth findet. Darauf wurden die Farben aufgetragen. (2) Aus alledem ergiebt sich mit einer an Gewissheit grenzenden Wahrscheinlichkeit, dass der Terrakottaschmuck jenes alten hölzernen Apollotempels von Thermos entweder direct aus Korinth importirt oder von korinthischen Thonarbeitern in Thermos selbst hergestellt war. Wenn nun aber ein derartiger Einfluss der korinthischen Industrie während des 7. oder 6. Jahrhunderts in dem verhältnissmässig so weit entfernten Thermos möglich war, wie viel mehr dürfen wir für dieselbe Zeit ein Gleiches für das der damaligen Centrale der griechischen Kultur und Industrie

Wochenschr. f. cl. Philol. 1901, Sp. 26.

<sup>1)</sup> Also ungefähr ebenso weit entfernt wie Stockholm von Upsala! Auch hinsichtlich der Bevölkerungsziffer und in wirthschaftlicher Beziehung dürfte das Verhältniss von Korinth und Delphi so ziemlich dasselbe gewesen sein wie das der beiden schwedischen Städte zu einander. Vgl. inbetreff Korinths Wilisch, Beitr. z. inneren Gesch. d. alt. Korinth II. Zittau 1887, S. 27 (der mit Timaios allein die Zahl der Sklaven in Korinth auf 460 000 veranschlagt), inbetreff Delphis Pomtow im Rh. Mus. LI 1896 S. 333 ff. und 344 und vor allem Homer, hymn. in Ap. 528 ff.

<sup>2)</sup> Sotiriadis im "Humanist. Gymnasium" 1900 S. 41 f. Vgl. auch Wilisch, "Beiträge z. Gesch. d. alt. Korinth II S. 20". Berl. Philol. Wochenschr. 1898 Sp. 1561. Mittheil. d. ath. Inst. 1899, S. 350 (vgl. 1898, S. 361).

so viel näher gelegene und sicherlich commerziell und industriell von Korinth noch viel abhängigere Delphi voraussetzen! Aber es lassen sich noch mehrere andere Momente für die Wahrscheinlichkeit aussindig machen, dass die gesammte architektonische Ausstattung des älteren voralkmaionidischen Tempels in Delphi direct oder indirect aus Korinth stammte. Aus Pausanias 10, 5, 13 wissen wir nämlich, dass die Alkmaioniden den Bau des neuen nach 548 errichteten Tempels zu Delphi dem korinthischen Architekten Spintharos übertrugen, der schwerlich allein, sondern umgeben von einer stattlichen Zahl von Außehern und Werkleuten aus der nahe gelegenen Grossstadt Korinth herübergekommen sein wird, um in dem kleinen industriearmen Delphi den neuen prachtvollen Steintempel aufzuführen und auszustatten. Zudem hat einer der besten Kenner der delphischen Verhältnisse, Pomtow, bereits vor 5 Jahren, also ganz unabhängig von mir, höchst wahrscheinlich gemacht, dass der Tempel des Spintharos geradezu nach dem Muster eines etwas älteren Tempels von Korinth gebaut war (s. Rh. Mus. LI 1896 S. 338).1) Wenn nun aber noch in der zweiten Hälfte des 6. Jahrhunderts, als die Blüthe und Macht Korinths schon stark zurückgegangen war, Architekten und Arbeiter für Delphi aus Korinth geholt wurden, wie viel mehr wird dies im 7. oder 8. Jahrhundert nothwendig gewesen sein, dem der alte auf einer noch viel älteren steinernen Basis (λάϊνος οὐδός)2) aufgeführte Holztempel (Pomtow, a. O. S. 333) angehörte, der schon um deswillen nach dem Muster korinthischer Giebeltempel gebaut werden musste, weil diese Tempelform gerade in Korinth erfunden sein sollte (Pind. Ol. 13, 21 nebst d, Schol. und Boeckh z. d. St. Overbeck, Plast. 1, 287. Duncker 6, 309)! Vielleicht haben wir uns den alten delphischen Holztempel ganz ähnlich wie den von Thermos mit korinthischen gemalten Thonplatten (ich erinnere an die Sage von Eucheir und Eugrammos, die ebenfalls aus Korinth

Das Mateterial des Alkmaionidentempels war wie bei dem korinthischen ihm zum παράδειγμα dienenden ganz feinkörniger sandsteinähnlicher Tuff, der sonst in Delphi fast nie wieder vorkommt'.

<sup>2)</sup> Vgl. über den láïvos où bós des Trophonios und Agamedes: Hymn. in Apoll. 296. Il. I 404 f. Odyss. 3. 80. Orakel b. Ael. var. hist. 3, 43 = Hendess, or. gr. Nr. 77. S. auch Perrot et Chipiez, Hist. de l'art 7, 73. 414. 415. Dörpfeld in d. Festschr. f. E. Curtius S. 137 ff. Berl. Phil. Wochenschr. 1898 Sp. 1564. Pomtow 3. 3. 0. S. 333.

stammen sollten!) ausgestattet zu denken. Wie nahe liegt also die Vermuthung, dass auch die alten zur Ausstattung des ältesten delphischen Holztempels dienenden Holztafeln, auf denen die Δελφικά γράμματα standen, und die wir uns mit einer der Würde des delphischen Gottes entsprechenden Eleganz gearbeitet vorstellen müssen,¹) aus Korinth stammten und demzuſolge auch altkorinthische Buchstaben enthielten!

Aber auch sonst lassen sich gerade für die älteste Zeit zahlreiche und innige Beziehungen zwischen Korinth und Delphi nachweisen. So sollte nach Theophrast b. Schol. z. Eurip. Hippol. 264\*) der delphische Spruch 'Μηδέν ἄγαν' eigentlich von Σίσυφος (= σοφός, vgl. σέ-συφος πανούργος Hesych. u. Curtius, Grundz. p. gr. Et. 512), dem Erbauer und König von Ephyra (= Korinth), dem Typus eines verschlagenen altkorinthischen Handelsfürsten, stammen. Von seinem Sohne Ornytos(-tion), dem Vater des Phokos aber ging die Sage, dass er korinthische Auswanderer nach Phokis geführt und gerade in der Gegend von Delphi angesiedelt habe (Gruppe, Gr. Myth. 1, 127. Müller, Orchomenos S. 130). Ferner gehörten die Korinther zur delphischen Amphiktionie und spielten innerhalb derselben während der Blüthezeit ihrer Stadt vom 8. bis 6. Jahrhundert sicherlich die Hauptrolle. Von Kypselos, der in den innigsten Beziehungen zum delphischen Orakel stand,3) wissen wir, dass er den ersten Thesauros zu Delphi erbaute, ,der fast 100 Jahre hindurch dort der einzige war' (Pomtow, a. O. S. 332 A. 2). Ja Archetimos von Syrakus, der Zeitgenosse des Solon, soll als Augenzeuge von der Zusammenkunst der έπτα σοφοί,

<sup>1)</sup> Wenn nach Boeckh, Staatsh. d. A.<sup>2</sup> I, 152 f. in Athen um Ol. 93, 2 ziemlich grosse und gut gearbeitete hölzerne Tafeln (σανίδες), auf welche Rechnungen geschrieben wurden', das Stück 1 Drachme kosteten, so darf man wohl annehmen, dass die für die Anbringung im delphischen Tempel bestimmten πίνακες, die möglicherweise vergoldete oder mit kostbaren Farben gemalte Buchstaben enthielten, einen ziemlichen Werth repräsentirten und schwerlich in dem industriearmen Delphi ausgeführt werden konnten.

<sup>2)</sup> Schol. Eur. Hipp. a. a. 0. ὁ δὲ Θεόφραστος (vgl. Paroemiogr. gr. ed. Leutsch et Schneidewin I, p. III): , ὡς τὰ Σισίφου λεγόμενα καὶ Πιτθέως, οἶον 'Μηδέν ἄγαν', 'Μηδὲ δίκαν δικάσης'. MNAB. Diese merkwürdige Annahme Theophrasts erklärt sich besonders leicht unter der Voraussetzung, dass die Δελφικὰ γράμματα im ältesten korinthischen Alphabet geschrieben waren.

<sup>3)</sup> Herod. 5, 92, 5.

der vermeintlichen Verfasser der delphischen Sprüche, berichtet haben, dieselbe habe in Korinth beim Kypselos stattgefunden, während andere sie entweder ins Panionion bei Mykale oder nach Delphi verlegten.1) Das Gleiche gilt natürlich erst recht von seinem Sohne Periander, der ebenfalls mit Delphi in inniger Verbindung stand, ja sogar nach delphischer Tradition geradezu zu den sieben Weisen gerechnet wurde, u. s. w.2) Diese Hinweise mögen genügen, um zu zeigen, dass meine Hypothese, die alten Holztafeln, auf denen die γράμματα Δελφικά standen, hätten altkorinthische Buchstabenformen enthalten, doch nicht so ganz unwahrscheinlich und aus der Luft gegriffen ist, wie Lagercrantz S. 419 glaubt.

Wesentlich kürzer kann ich mich hinsichtlich der übrigen Einwände von Lagercrantz gegen meine im Philologus a. a. O. vorgetragenen Darlegungen fassen.

Wenn er S. 413 aus den Worten Platons, der Charm. 165ª die beiden Sprüche Μηδέν άγαν und Έγγύα, πάρα δ'άτη gegenüber dem an der Spitze der drei von ihm erwähnten γράμματα stehenden Γνώθι σεαυτόν als τὰ υστερον γράμματα bezeichnet, schliessen will, dass einerseits das Γνώθι σεαυτόν unter den sämmtlichen delphischen Sprüchen den ersten Platz eingenommen habe, anderseits dass alle übrigen γράμματα Δελφικά, z. B. auch das von Varro bezeugte Θεφ ήρα, unter τὰ ὕστερον γράμματα miteinbegriffen werden müssten, so ist die letztere Behauptung ganz willkurlich, weil die Worte τὰ υστερον γράμματα bei Platon sich eben nur auf Μηδεν άγαν und Έγγυα πάρα δ' άτη im Verhältniss zu dem ihnen vorausgehenden Γνώθι σαυτήν beziehen und hinsichtlich der Stellung der übrigen von Platon nicht erwähnten Sprüche absolut

<sup>1)</sup> Diog. L. 1, 40: 'Αρχέτιμος ὁ Συρακόσιος ὁμιλίαν αὐτῶν γέγραφε παρὰ Κυψέλφ, ή και αὐτός φησι περιτυχεῖν . . . φασι δέ τινες και έν Πανισνίφ και έν Κορίνθφ και έν Δελφοῖς συνελθεῖν αὐτούς. Vgl. Wilisch, Beitr. z. inn. Gesch. d. alt. Korinth I S. 29, der wohl mit Recht Korinth für den Ort hält, wo die Sieben zusammenkamen, "wobei natürlich Periander (oder Kypselos), der Fürst des gastlichen Korinth, den Wirth machen musste'. Wenn an der Legende von der Zusammenkunft in Delphi etwas Wahres ist so werden sich die Sieben wohl erst in Korinth, dem damaligen Mittelpunkt von Hellas, bei Kypselos oder Periander vereinigt haben, um von dort aus die gemeinsame Wallfahrt nach Delphi anzutreten.

<sup>2)</sup> Sonstige Beziehungen des Periander zum delphischen Orakel und zu Apollon: Herod. 1, 20; 3, 52. Busolt, Gr. Gesch. 1, 457. 461.

nichts verrathen. Hätte Platon das, was Lagercrantz meint, genau ausdrücken wollen, so hätte er nothwendig den betreffenden Satz schliessen müssen mit den Worten: τό τε Μηδὲν ἄγαν καὶ τὸ Ἐγγύα πάρα δ' ἄτη καὶ τὰ ἄλλα (λοιπά).

Unrichtig ist ferner die Behauptung S. 414, dass Plutarch de  $\varepsilon \bar{t}$  unsere einzige Quelle für das delphische E sei. Man vergleiche dagegen die wichtige oben behandelte Stelle des Kallias sowie die ebenfalls für die Deutung des E in Betracht kommenden delphischen Münzen (Weiteres im Philol. 1901, S. 82 Anm. 2 u. ob. S. 471 A. 4).

S. 420 bezweifelt Lagercrantz die Richtigkeit meiner Annahme, dass auch der unter den ἀποφθέγματα τῶν ζ σοφῶν überlieferte Spruch Χρόνου φείδου mit zu den Δελφικά γράμματα gehört habe. Dagegen bemerke ich Folgendes. Es giebt drei Kriterien für die Echtheit eines alten γράμμα Δελφικόν, die sich in folgenden drei an ein solches zu stellenden Forderungen aussprechen lassen: 1) Der Spruch muss ausdrücklich als γράμμα Δελφικόν bezeugt sein, was allein aber noch nicht ausreicht, da auch entschieden unechte Sprüche wie z. B. την κατά σαυτόν έλα und το νόμισμα παραγάραξον hie und da als delphische bezeugt werden (s. Philol. 1900, S. 31 f., 36 A. 29. 41). — 2) Der Spruch muss unter den anoφθέγματα τῶν ζ΄ σοφῶν mit aufgeführt werden, was z. B. von dem Tempori parere bei Cic. de fin. 3, 22, 73 nicht gilt. - 3) Er muss sich auszeichnen durch ethisch-religiösen Gehalt, lakonische Kurze und eine gewisse λοξότης oder ἀμφιβολία (Philol. 1901, S. 85 A. 6 und 1900, S. 33 A. 27), die von jeher für den delphischen Aoξίας charakteristisch gewesen ist. Ersteres gilt z. B. nicht von dem Tempori parere und dem τὸ νόμισμα παραχάραξον. die ja jedes ethisch-religiösen Gehalts ermangeln.

Nun vergleiche man folgende Stellen des Cicero und Seneca mit einander:

Cic. de fin. 3, 23, 73: Vetera praecepta sapientium, qui iubent Tempori parere et Sequi deum et Se noscere et Nihil nimis.

Sen. epist. 94, 28: Illa reddita oraculo aut similia'): 'Tempori parce'. ,Te nosce'.

Wer diese beiden Stellen mit einander vergleicht, der kann

Vgl. mit dem aut similia des Seneca Dionys. Thr. b. Clemens Alex.
 p. 568 B Sylb.: τὰ λεγόμενα Δελφικὰ παραγγέλματα τὸ Μηδὲν ἄγαν ταὶ τὸ Γνῶθι σεαυτὸν καὶ τὰ τούτοις ὅμοια.

nicht bezweiseln: 1) dass bei Cicero das ethisch bedenkliche und unter den  $\alpha \pi \sigma \varphi \vartheta \acute{\epsilon} \gamma \mu \alpha \tau \alpha$  der Sieben sehlende Tempori parere in Tempori parcere (=  $X \varrho \acute{\epsilon} v \sigma v \varphi \dot{\epsilon} i \acute{\epsilon} \sigma v v$ ) zu verwandeln ist, und 2) dass wir hier in der That ein echtes altes  $\gamma \varrho \acute{\alpha} \mu \mu \alpha \ \mathcal{A} \epsilon \lambda \varphi \iota \chi \acute{\epsilon} v$  vor uns haben, weil es nicht bloss die beiden letztgenannten an ein solches zu stellenden Anforderungen vollkommen erfüllt, sondern auch zugleich als oraculo redditum und als vetus praeceptum sapientium bezeichnet wird, was eben nur auf die echten alten  $\gamma \varrho \acute{\alpha} \mu \mu \alpha \tau \alpha \mathcal{A} \epsilon \lambda \varphi \iota \chi \acute{\epsilon}$ , auch auf das E passt.

Dass auch das Nóuois πείθου oder Πάντα νομιστί in diese Reihe gehört, geht aus der schon im Philol. 1900, S. 37 von mir angeführten und erläuterten Stelle des M. Antoninus deutlich hervor, wie übrigens schon Bergk, Gr. Litteraturg. 2, 414 erkannt hat, was ich hiermit nachgetragen haben möchte.

Für die von mir ebenso wie schon früher von Göttling und Bergk (a. a. O. 2, 414, 9) angenommene metrische Form der  $\gamma \varrho \acute{a}\mu$  $\mu \alpha \tau \alpha$ , welche Lagercrantz ebenfalls bezweifelt (a. a. O. 8. 421), sprechen folgende Erwägungen:

a) Die beste Ueberlieferung der drei bekanntesten Sprüche ergiebt einen regelrechten Hexameter, sobald man nur annimmt, dass in Ἐγγύα eine Synizese vorliegt (vgl. die Belege Philol. 1900, S. 29 A. 15 und 1901 S. 99 A. 30):

Γνάθι σεαυτόν. Μηδέν ἄγαν. Έγγύα, πάρα δ' ἄτη.1)

b) Die Analogie der noch älteren 6 Εφέσια γράμματα, die wahrscheinlich den Δελφικά γράμματα zum Vorbild gedient haben, beweist, dass man auch sonst in der ältesten Zeit einzelne Sprüche asyndetisch zu Hexametern zusammenzustellen pflegte:

Αϊσια. Δαμναμενεύς. Τέτραξ. Δίξ. "Ασκι. Κάτασκι (s. Philol. 1901 S. 89 ff.).2)

 c) Auf altepische Form der Δελφικὰ γράμματα weist auch der sicher epische Ausdruck ἦρα hin,³) vielleicht auch εἶ ('Komm!'),

<sup>1)</sup> Ich benutze diese Gelegenheit noch nachzutragen, dass die Activa παρεγγυᾶν und διεγγυᾶν auch sonst bisweilen statt der Media im Sinne von ,versprechen' und ,Bürgschaft leisten' gebraucht werden; vgl. Soph. Oed. Col. 94 und Plut. Caesar 11, p. 712°. S. auch Lobeck zu Phryn. p. 468.

Das Asyndeton ist ganz gewöhnlich in derartigen Zaubersprüchen;
 vgl. Heim Incantam. magica p. 547.

<sup>3)</sup> Ebenso kommt das seltene τρα auch in dem hexametrischen delphischen Orakelspruch bei Ael. var. hist. 2, 32 (Hendess Nr. 35) vor: τρα γὰρ

insofern dieses auch in dem bekannten homerischen εἶ δ'άγε vorzuliegen scheint (Philol. 1900, S. 26).

- d) Die Analogie der meisten älteren pythischen Orakelsprüche, zu denen auch die γράμματα Δελφικά vielfach gerechnet wurden, macht es höchst wahrscheinlich, dass auch diese ebenso wie jene hexametrisch gefasst waren.
- e) Von dem Vortrage der Δελφικά γράμματα werden mehrfach die Ausdrücke ὑμνεῖν und ἄδειν gebraucht (Göttling a. a. O. S. 305, wo auch noch weitere Gründe für die metrische Form der Sprüche beigebracht werden).

Was endlich die von mir ebenso wie früher von Göttling und Bergk angenommene Siebenzahl der alten echten Sprüche betrifft, so dürfte Lagercrantz aus meinem mittlerweile veröffentlichten Aufsatze über die Heiligkeit der Sieben im Kulte des Apollon, insbesondere des pythischen, ersehen haben, wie viele Thatsachen für die einstige Existenz gerade von sieben γράμματα Δελφικά sprechen (s. Philol. 1901, S. 385 ff.). Ich trage hier noch zwei durch Alter und Wichtigkeit hervorragende Zeugnisse nach, auf die ich erst kürzlich gestossen bin: ich meine erstens Herodot 6, 57, wo es von den γέρεα der spartanischen Könige heisst: νεομηνίας δὲ [ἀνὰ] πάσας καὶ ἑβδόμας (vgl. dazu Baunack, Delph. Inschr. Nr. 1807 und 2085 und Schol. Arist. Plut. 1126) ἱσταμένου τοῦ μηνὸς δίδοσθαι έχ τοῦ δημοσίου ἱρήιον τέλεον έχατέρψ ές 'Aπόλλωνος, und zweitens die merkwürdige zuerst von Gemoll beobachtete Thatsache, dass von den Reden, welche der homerische Hymnus auf den pythischen Apollon diesen Gott halten lässt, drei genau 7 Hexameter umfassen (vgl. Vers 247-253; 287-293; 363-369), was im Hinblick auf die übrigen von mir a. a. O. gesammelten Beispiele kaum ein blosser Zufall sein kann. S. auch Herod. 4, 150.

Ich schliesse mit dem Ausdrucke freudiger Genugthuung darüber, dass es Lagercrantz nicht gelungen ist, die von mir gegebene Deutung des E und meine ungefähre Reconstruction der sieben delphischen Sprüche irgendwie zu erschüttern, so dass ich

ανθρώποισι φέρων κλέος ἄφθιτον Εξεις. — Uebrigens hat schon Bücheler, offenbar im Hinblick auf das Θεῷ Επου der ἀποφθέγματα τῶν ζ σοφῶν und das Sequi deum b. Cic. de fin. 3, 22, 73, das Varronische Θεῷ ἦρα mit dem Θεῷ Επου identificirt (vgl. Petron. ed. Bücheler³ p. 178). Lagercrantz a. O. S. 420 scheint auch dies für unrichtig zu halten.

dieselben in der grösstentheils schon von Göttling erkannten Fassung hier wohl nochmals hersetzen darf:

Εἶ. Θεῷ ἦρα. Νόμοις πείθευ. Φείδευ σὰ χρόνοιο. ') Γνῶθι σεαυτόν. Μηδὲν ἄγαν. Έγγύα, πάρα δ' ἄτη. Zu deutsch:

Komm und folge dem Gott und Gesetz und nütze die Zeit wohl! Kenne dich selbst, halt Maass und meide gefährliche Bürgschaft!

Wurzen.

W. H. ROSCHER.

<sup>1)</sup> Vgl. das doppelte τύ in den beiden ausnahmsweise dorische Formen enthaltenden Orakeln b. Ephoros b. Steph. Byz. s. v. 'Alissis (Hendess Nr. 44) und b. Herod. 4, 157 (Hendess Nr. 80).

<sup>2)</sup> Gegen die Annahme Prellers in Paulys Realenc. Il 917, das E sei ein blosser Buchstabe (kein Wort) gewesen, lässt sich nicht bloss Plutarch de al 1 ff. (s. ob.), sondern vor allem auch das Zeugniss des Kallias geltend machen, nach dem es ein Götters pruch war (το . . . Θεοῦ πάρ' εί). Da es also unzweifelhaft mit zu den Δελφικά γράμματα gehörte, an deren Spitze es stand, so haben wir keinen Grund es nicht auf einem πινάκιον (wie die übrigen Sprüche) geschrieben, sondern massiv gearbeitet zu denken, obwohl auch diese Annahme an sich möglich erscheint. Ob die Buchstaben in die zwazea eingegraben oder, um sie deutlicher hervortreten zu lassen, von erhabener Arbeit waren, wage ich nicht zu entscheiden. Wahrscheinlich war das E von beträchtlicher Grösse (vgl. die Münzen!) und füllte sein neraner vollständig aus, so dass Plutarch a. O. 3 wohl berechtigt war, von einem successive aus Holz, Erz und Gold (oder vergoldetem Metall) verfertigten E zu reden. Die beiden älteren E denke ich mir zu Pluterchs Zeit entweder im Tempelinventar (in einem der Thesauroi) ausbewahrt oder an den beiden inneren Eingängen, d. h. dem der Cella und dem des µiyaçor oder vor dessen Vorgemach (Bursian, Geogr. v. Gr. 1, 176, 3) angebracht.

## Nachbemerkung.

Der Verfasser des vorstehenden Artikels hat mir freundlichst gestattet, meine von der seinigen und der von Lagercrantz abweichende Ansicht über das von ihm behandelte Problem hier in aller Kürze auszusprechen. Ich halte dafür, dass die massgebende Plutarchstelle de E p. 384 F δηλόν έστι καλ τηι του Ε καθιερώσει· τοῦτο γὰρ εἰκὸς οὐ κατὰ τύχην οὐδ' οἶον ἀπὸ κλήρου τῶν γραμμάτων μόνον εν προεδρίαι παρά τῶι θεῶι γενέσθαι καὶ. λαβείν ἀναθήματος τάξιν ίεροῦ καὶ θεάματος nur die von ihm S. 475 A. 3 bestrittene, übrigens keineswegs neue Erklärung verträgt: ,von allen Buchstaben geniesst allein das E den Vorzug in Delphi als Weihgeschenk zu figuriren', und dass mithin dieses E, das ich mir nach den Worten desselben Plutarch p. 385 F: τὸ δὲ πρῶτον καὶ παλαιότατον τῆι δὲ οὐσίαι ξύλινον, ebenso wie Preller, nur als einen massiven aus Holz geschnitzten, nicht in Holz eingeritzten oder auf Holz aufgemalten Buchstaben vorstellen kann, weder zu den Sprüchen gehörte noch überhaupt etwas mit ihnen zu thun hatte. Was dies alte hölzerne E, neben dem später von den Athenern ein broncenes (τὸ δὲ χαλκοῦν ᾿Αθηναίων), von der Kaiserin Livia ein goldenes (τὸ μὲν χουσοῦν Ε Διβίας) geweiht wurde, zu bedeuten hatte, wusste man in Delphi vielleicht bereits im 4. Jahrhundert ebensowenig wie zur Zeit des Plutarch. Wer weiss ob es überhaupt ein Buchstabe und nicht ein anderer einem E zufällig ähnelnder Gegenstand war.

C. ROBERT.

## MAGNETISCHE STUDIEN.

Die Sammlung der Inschriften von Magnesia hat einem ausführlichen Commentar nicht Raum gegeben, weil von Anfang an der Plan bestand, die Edition dieser Inschriften nach dem Muster der Textausgabe eines antiken Schriftstellers herzustellen. Von verschiedenen Seiten, vor allem aber von der Redaction dies. Zeitschr., bin ich aufgefordert worden, den Inhalt dieses Inschriftenschatzes durch eine Reihe von Aufsätzen auch solchen Gelehrten zugänglich zu machen, die epigraphischen Studien ferner stehen. Da der Inschriftensammlung umfangreiche Indices hinzugefügt sind, brauche ich aber hier das Material nicht in aller Vollständigkeit mitzutheilen, sondern kann mich vielfach mit einem Hinweis auf die Register, vor allem auf Nr. III, in dem alle Magnesia selbst betreffenden Dinge zusammengestellt sind, begnügen. Mit Recht hat U. v. Wilamowitz-Moellendorff (Gött. Gel. Anz. 1900 S. 566) gesagt, dass die Sammlung von Briefen und Psephismen, die über das grosse Fest der Artemis Leukophryene handeln, ein ganz einziges Interesse beansprucht. Ueber den hohen Werth dieser Urkunden in sachlicher und sprachlicher Hinsicht hat er bereits a. O. gesprochen. Meine Absicht ist es, in dem ersten Theil dieser magnetischen Studien Alles zusammenzustellen, was das grosse Fest der Leukophryene betrifft. Denn Artemis Leukophryene steht so ganz im Mittelpunkt des magnetischen Cultus und Gemeinwesens, dass von ihr beginnen muss, wer in Magnesia heimisch zu werden wünscht. Alle anderen magnetischen Culte, alle Feste verblassen vor dem Glanz, der von ihrer Religion ausgeht.

## I. Das Fest der Leukophryene.

Ein grosser Theil der Stiftungsurkunde der Leukophryena<sup>1</sup>) ist uns in Nr. 16 erhalten. Das Fest wird an eine Epiphanie der

<sup>1)</sup> Der übliche Name des Festes ist Δευχοφουηνά. μεγάλα Δευχοφουηνά heisst das Fest-vielleicht in der Liste von Cultbeamten aus dem 2. nach-

Artemis Leukophryene angeknüpft, die ein Jahr vorher, Ol. 139, 4 = 221/20, unter dem Stephanephoros Zenodotos und dem athenischen Archon Thrasyphon (bereits bekannt aus der ηρως λατρός-Inschrift CIA. II 403) stattgefunden hat. Ueher die Art dieser Epiphanie unterrichtet uns der erhaltene Theil der Urkunde nicht. Erinnern darf man aber an das Bild des jungen Dionysos, das den Magneten, die den Bau eines Dionysostempels bei der Gründung ihrer Stadt vergessen hatten, nach einem Unwetter in einer durch den Sturm zerborstenen Platane erschienen ist. Der Fund des ἀφείδουμα Διονύσου in dem Stamm der Platane hat die Magneten zu der Entsendung von zwei θεοπρόποι nach Delphi bestimmt, die das viel behandelte Orakel Nr. 2151) nach Magnesia bringen, das den Magneten die Errichtung eines Dionysostempels, die Einsetzung eines Priesters und die Herbeiholung dreier Mainaden aus Theben befiehlt. Auch die Epiphanie der Artemis hat dieselbe Wirkung: Gesandte der Magneten gehen nach Delphi und bringen einen Orakelspruch Apollons mit, der sowohl in der Stiftungsurkunde Nr. 16 als auch in den Briefen der Könige und Psephismen der Städte in Prosa wiedergegeben ist, sodass sich hier Ciceros Wort de divinatione II 116 zu bestätigen scheint: Pyrrhi temporibus iam Apollo versus facere desierat. Das Orakel lautet: λώιον είμεν καὶ ἄμεινον τοῖς σεβομένοις 'Απόλλωνα Πύθιον καὶ "Αρτεμιν Λευκοφρυηνήν καὶ τὰμ πόλιν καὶ τὰγ χώραν τὰμ Μαγνήτων τῶν ἐπὶ Μαιάνδρου ίεραν και ασυλον νομιζόντοις. In der Stiftungsurkunde ist es nicht vollständig erhalten; aber die Ergänzung macht nicht die geringsten Schwierigkeiten, da das Orakel in den Inschriften oft wiederkehrt; vgl. die Zusammenstellung im Register S. 229. Grosses Hemmniss für ihr Verständniss giebt aber die Erhaltung der ersten Zeilen des Steins, der uns, da der Oberstein, der den Anfang der Urkunde trug, nicht gefunden ist, in medias res führt.

christl. Jahrhundert Nr. 119, 7. Ein γοαμματεύε τοῦ μεγάλου ἀγῶνος τῶν Λευκοφρυηνή,ων Nr. 193, 14 (2. Jahrhundert n. Chr.); [Λευκ]οφρ[υήν]εα Nr. 149 b, 10 (2. Jahrhundert n. Chr.); Λευκοφρύνηα Nr. 192 a, 3 (1. Jahrhundert v. Chr.). Eine rhodische Inschrift etwa aus dem Anfange des 1. Jahrhunderts v. Chr. (IG. Ins. I 73 b, 6) giebt Λευκοφρύνεια [τὰ ἐν Μαγνησία]; so auch auf einer noch unedirten Urkunde aus Didyma nach B. Haussoullier Revue critique 1901 Nr. 11 p. 209, 1.

<sup>1)</sup> Vgl. hierzu jetzt F. Hiller von Gaertringen in dies. Ztschr. oben S. 455.

Unter 'Αλεξάνδρεια in Z. 1 kann dreierlei verstanden werden, eine der den Namen Alexandreia führenden Städte, eins der zu Ehren Alexander des Grossen unter diesem Namen in verschiedenen Städten geseierten Feste, und drittens kann man an die δραχμαί 'Aλεξάνδηειαι erinnern, die in den Psephismen unbekannter Städte Nr. 78, 75 und 82, 12 vorkommen. Die erste Möglichkeit ist bei Weitem die unwahrscheinlichste; für die dritte spricht das δύο δοθηναι in Z. 2, während für die zweite an die Thatsache erinnert werden darf, dass gerade in den ionischen Städten Kleinasiens ein 'Αλεξάνδρεια genannter Agon vielsach geseiert wurde (ὑπέρχειται δὲ τῶν Χαλχιδέων [bei Teos] ἄλσος χαθιερωμένον 'Αλεξάνδρω τῷ Φιλίππου, καὶ άγων ὑπὸ τοῦ κοινοῦ τῶν Ιώνων 'Αλεξάνδρεια καταγγέλλεται, συντελούμενος ένταυθα Strab. XIV 644; vgl. Stengel bei Pauly-Wissowa I 1396, 25). Gegen die dritte Möglichkeit scheint mir aber der Buchstabenrest am Ende AMETANAPEIAI v zu sprechen, wenn ich auch zugeben muss, dass gerade dieser Stein nur durch die energische Arbeit der Herren Frères und Possenti lesbar geworden ist, bei der ein falsch zielender Meisselschlag, wie er bei der Ergänzung des Restes zu Z angenommen werden müsste, voll entschuldbar wäre. Da man ferner zu dem πάντας τοὺς προει[ρημένους - - Z. 4 gern άγῶνας erganzen wird, ist die Deutung auf die 'Αλεξάνδρεια genannten Spiele bei Weitem das Wahrscheinlichste. In Z. 5 wird die Epiphanie der Artemis im Präsens erwähnt, und es ist immerhin möglich, dass in dem räthselhaften, von uns oft untersuchten u \AFAPIXTOI der Name eines der magnetischen θεοπρόποι: Αγάριστος steckt, wie B. Haussoullier Revue critique 1901 Nr. 11 p. 209, 1 vorgeschlagen hat. Freilich kommt man auch bei dieser Ausdeutung der Reste ohne die Annahme eines Versehens meiner beiden Mitarbeiter bei der Reinigung des Steins nicht aus, sondern muss sogar zwei Versehen an dieser einen Stelle

Ad. Wilhelm, der den Stein vor Kurzem untersucht hat, schlägt mir die sehr ansprechende Ergänzung πρότε]ρον vor.

annehmen. Auf die Mittheilung des delphischen Orakels (Z. 6-9) folgt Z. 10 die Datirung der Epiphanie und des Orakels. Sie geschieht auf vierfache Weise, durch den magnetischen Stephanephoros Zenodotos, der auch Nr. 15 a, 1 erscheint, den athenischen Archon Thrasyphon, einen boiotischen Kitharoeden, der an den Pythien gesiegt hat und dessen Name heute verloren ist, und viertens durch den Messenier Hagesidamos, der Ol. 140 in Olympia im Pankration gesiegt hat. Die vierfache Datirung soll die Urkundlichkeit der Aufzeichnung erhöhen. Unbegreiflich erscheint aber die Datirung nach dem olympischen Pankratiasten. Weder in der Litteratur noch in den Inschriften findet sich dafür eine Parallele. Da unsere Urkunde überhaupt die älteste Inschrift ist, in der eine Olympiadenzahl vorkommt (das frühste Beispiel aus Olympia ist das Bruchstück aus Ol. 179 (64 v. Chr.) Nr. 530 bei Dittenberger-Purgold) und die Olympiadenzählung erst durch Timaios in die Litteratur eingeführt zu sein scheint, muss man annehmen, dass die Nennung des Stadioniken erst allmählich herrschend wurde, obwohl der Stadionike in der officiellen Siegerliste von Olympia stets seinen ersten Platz behauptet hat. Z. 15 ist avooc v vor παγκράτιον ergänzt und schwerlich wird sich hier eine andere Ergänzung ausdenken lassen. Die Hinzustigung von ardowr zu παγκράτιον ist dann nur so zu erklären, dass die Stiftungsurkunde erst nach der Einführung des Pankrations der Knaben, also nach Ol. 145 = 201/0 v. Chr. (Pausan. V 8, 11) aufgeschrieben ist.

<sup>1)</sup> δε έστιν τέτ(τ)αρ[τ]ος [καὶ δέκατος] ἀπὸ Ζηνοδότου Ζ. 26. Ich kann mich hier nur den Worten von Wilamowitz Gött. Gel. Anz. 1900 S. 575 anschliessen: ,Niemandem kann es peinlicher sein als uns, die wir den Stein

auf die anderen Hellenen ausgedehnt und als Preis für die Sieger im Agon statt des einfachen Blätterkranzes ein ἐσοπύθιος στέφανος ἀπὸ πεντήχοντα χουσῶν ausgesetzt. Die Urkunde bricht mit der Nachricht ab, dass die Könige sowohl als auch alle Hellenen, zu denen die Magneten Gesandte geschickt, die Aufforderung angenommen und zugesagt hätten τιμᾶν "Αρτεμιν [Αε]υχοφουηνήν κα[ὶ ἄσυλον νομίζειν τ]ὴμ Μαγνήτωμ πόλιν καὶ χώραν διὰ τὴμ παρα[ίνεσιν¹) τοῦ θε]οῦ καὶ τὰς ὑπαρχούσας πρὸς πάντας αὐτ[οὺς²) φιλίας κα]ὶ οἰκειότητας ἐκ προγόνωμ Μάγνη [σιν — —.

Wann das grosse Fest der Leukophryena, das in Magnesia der Griechen Stämme froh vereint, zuerst stattgefunden hat, lernen wir weder aus der Stiftungsurkunde noch aus den vielen sich ihr anschliessenden Briefen und Psephismen. Letztere geben uns im gunstigsten Falle nur das Datum der Entsendung der Theoren und lehren uns, dass mehrere Jahre für die Erfüllung der Aufgabe. alle Hellenen aufzufordern, nöthig waren. Der delphische χρησμός ist den Magneten 221/20 gegeben worden; die ersten Gesandtschaften sind im Jahr 206 ausgeschickt worden. Wie erklärt sich die Pause von vierzehn Jahren? Was war der Anlass für diese Verzögerung, was der Anlass für die Aenderung des ursprünglichen Beschlusses? Die Inschrift antwortet darauf Z. 24 ως δε έπιβ[α]λόμενοι παρη[χο]ύσ θησα[ν]. ,Sie fanden mit ihrer Einladung kein Gehör'. Wilamowitz hat a. O. S. 575 an die politische Constellation erinnert; er meint, dass sich das von den Magneten gewünschte grosse Fest im Augenblick noch nicht durchsetzen liess, weil Achaios in Asien noch zu mächtig war ,für einen Plan, der eigentlich die volle Selbständigkeit an Magnesia geben sollte, wenn er sie nicht voraussetzte'. Ich glaube nicht, dass dies richtig ist, weil die Magneten nach dem Inhalt der Urkunde im Jahre 220 noch nicht daran gedacht haben, "die Front nach Westen zu kehren"; handelte es sich doch nur zunächst um einen Agon für die zavotκούντες την Ασίαν Z. 17. Richtiger fasst Max L. Strack Goett

immer und immer wieder geprüft und manche Combination versucht haben, dass wir in der entscheidenden Zahl einen Schreibfehler annehmen müssen: aber anch jetzt, wo ich nach anderthalb Jahren die Probleme frisch wieder ansehe, finde ich keinen Ausweg<sup>e</sup>.

<sup>1)</sup> So nach Ad. Wilhelm, Oesterr. Jahreshefte IV (1901) Beiblatt S. 25.

<sup>2)</sup> So richtig erganzt von Dittenberger, Sylloge2 256, 35.

Gel. Anz. 1900 S. 643 die Sachlage auf, wenn er sagt: ,Ein Stadtfest ward zur weiteren Ehre der erschienenen Schutzpatronin beschlossen; doch dachte man am Maeander die übrigen Griechen sparsamer Weise zu einem στεφανίτης άγών einzuladen. Zu der Magneten Leidwesen dachten die Stammbrüder in Asien nicht so wie sie. Sie lehnten ab trotz Apollos Orakel, trotz des Ehrenkranzes. Oder vielmehr gerade seinetwegen'. An dem Misserfolg der Magneten trug offenbar die Aermlichkeit des Preises die Hauptschuld, klingt es doch beinahe wie eine Entschuldigung, wenn wir Z. 22. 23 lesen: ἄτε καὶ τῶν ἄλλων ἀ[γ]ώνων τὴν ἀρχὴμ μὲν έπ' ἀργ[ύρωι] τεθέντων, χρόνωι δὲ ὕστερον διὰ χρησμούς στεφαν ιτών γεγο νότων. Um diesem Mangel abzuhelfen, wurde 206 ein στέφανος ἀπὸ πεντήχοντα χουσῶν ausgesetzt und so der Agon στεφανίτης bei aller Wahrung seines Charakters doch zu einem άγων ἐπ' ἀργύρωι gemacht; zugleich wurde das Fest auch auf alle Hellenen ausgedehnt, wie es nach Wilamowitz' Darlegung damals die politischen Verhältnisse erlaubten. Strack hat a. O. ferner an den Neubau des schönen Tempels erinnert, der auch in der Zwischenzeit erfolgt sei. Auch ich glaube, dass die Verzögerung des Festes mit dem Neubau des Artemistempels wenigstens zusammenhängt. Der Hauptgrund dieser Verzögerung kann die bauliche Unternehmung allerdings nicht gewesen sein. In den das Fest der Leukophryena betreffenden Urkunden wird auch der Neubau des Tempels nirgends erwähnt. Aber das kann auf Zufall beruhen; denn in den Briefen und Psephismen war seine Erwähnung nicht nöthig, und die Stiftungsurkunde bricht gerade da ab, wo der Bau des Tempels erwähnt sein müsste.

Wollen wir hierüber Klarheit gewinnen, so sind die wenigen Zeugnisse über den Bau des Hermogenes zu prüfen. Vitruvius berichtet VII praef. 12, dass Hermogenes, dessen Herkunft unbekannt ist<sup>1</sup>), eine Schrift de aede Dianae ionica quae est Magnesiae pseudodipteros et Liberi Patris Teo monopteros herausgegeben habe (vgl. III 2, 6; Inschr. v. Magnes. Zeugn. LIII). Da nun die Teier nach den bekannten Inschriften (Le-Bas Inscriptions Asie-Mineure III 60 ff.) im Jahre 193 die Anerkennung der Heiligkeit und Asylie ihres

<sup>1)</sup> Fast überall — auch ich habe da gesündigt — liest man, dass Hermogenes aus Alabanda stammt. In Wahrheit beruht dies auf einer Verderbniss des Vitruv III 2, 6, die längst durch Marini geheilt ist; vgl. Brunn Künstlergesch. II 358. Ich verdanke den Hinweis Herrn Baumeister Julius Kohte.

Dionysostempels durch gesandte Theoren bei Hellenen und Römern erbitten, und Hermogenes bei Vitruv als der Architect des teischen Heiligthums genannt wird, liegt die Combination ausserordentlich nahe, dass beide Tempel kurz nacheinander und aus derselben Veranlassung von Hermogenes erbaut sind. Schon auf dem Ausgrabungsfelde fiel es C. Humann und seinem Assistenten Rud, Heyne auf, dass der Bau des Hermogenes in seinen verschiedenen Theilen mit recht verschiedener Sorgfalt gearbeitet ist, wie das Jedem die Friesplatten mit der Darstellung der Amazonomachie deutlich machen. An der Westfront, die überhaupt durch ihre Arbeit ausgezeichnet ist, sodass man glauben möchte, sie allein sei ganz unter den Augen des Meisters entstanden, fanden wir schön und sorgfältig gearbeitete Reliefs, deren Datirung auf das Ende des 3. Jahrhunderts kein Archaeolog zu bestreiten wagen wird. den anderen Seiten zogen wir Reliefs aus dem Schlamm, die den im Louvre aufbewahrten an Scheusslichkeit nichts nachgeben und durch und durch handwerksmässige Arbeit sind. W. Doerpfelds scharfer Blick erkannte die ungleiche Arbeit des Baus sofort; aber bei seinem kurzen Besuch in Magnesia im Frühling 1891 kam erzu dem unrichtigen Schluss, dass eine Restauration des von Hermogenes erbauten Tempels in römischer Zeit anzunehmen sei (Athen, Mitth. XVI 1891, 265). Wir Ausgräber gelangten bald zu der Ansicht, dass der in seinen Ruinen erhaltene Tempel in derselben Zeit ohne grössere Unterbrechung erbaut worden ist. Je weiter der Bau des Tempels fortschritt, desto schneller und flüchtiger wurde die Arbeit. Hermogenes war wohl bald nach Vollendung des lonern und der Westfront nach Teos geeilt, wo ihn eine neue Aufgabe lockte. Herr Baumeister J. Kohte, der mit der Herausgabe der architektonischen Denkmäler von Magnesia betraut ist, hat mir freundlichst mitgetheilt, dass auch seine Untersuchungen zu dem Resultat geführt haben, dass an eine römische Restauration im Doerpfeldschen Sinne nicht gedacht werden dürfe. Bei den ungeheuren Dimensionen des Tempels wird übrigens die verschiedene Arbeit, namentlich bei den Friesplatten 1), kaum aufgefallen sein. Wenn wir nun annehmen, dass der Bau des Hermogenes in der That mit dem grossen Feste der Leukophryene zusammenhängt, dann ist auch der weitere Schluss gestattet: der

Es wird jetzt wohl allgemein zugegeben, dass auch die Ausführung der pergamenischen Gigantomachiereliefs eine durchaus verschiedene ist.

Bau wurde mit grosser Eile und Hast zu Ende geführt, weil er zu dem ersten panhellenischen Feste der Artemis von Magnesia noch fertig werden sollte.

Auf den Bau des Hermogenes habe ich nun auch die Urkunde Nr. 100a bezogen; sie giebt sehr interessante Details über die καθίδουσις του ξοάνου της Αρτέμιδος της Λευκοφουηνης είς τὸν κατεσκευασμένον αὐτης νῦν Παρθενώνα, aber über das Datum der Einweihung des Artemisions belehrt sie uns nicht, da der Stephanephoros Polykleides, der Sohn des Pythodelos, nicht datirt ist. Die Urkunde ist erst nachträglich zusammen mit einer jüngeren, welche direct an sie anknüpft, in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts v. Chr. auf die Westkante der ionischen Südhalle der Agora eingehauen worden. Die Wiedereinsetzung des Cultbildes in die Cella des neu errichteten Tempels findet am 6. Artemision, dem Geburtstage der Göttin, statt. Am Anfang des Psephisma (Z. 12) wird gesagt, dass die anoxaraoraous τοῦ ναοῦ erfolgt ist θείας ἐπιπνοίας καὶ παραστάσεως γενομένης τῷ σύνπαντι πλήθει. Unter dieser θεία ἐπίπνοια kann man sowohl das delphische Orakel, was aber wohl deutlicher ausgedrückt wäre, als auch die Epiphanie der Artemis verstehen. In der ganzen Urkunde ist von dem Orakel und dem grossen Fest nicht die geringste Rede; es handelt sich nur um die Ueberführung des Cultbildes, die als eine rein städtische Angelegenheit der Magneten betrachtet wird. Der 6. Artemision aber soll auch ferner besonders heilig sein und den Namen Ισιτήρια (in b immer Είσιτήρια) tragen; έκεχειρίαι πάσι πρός πάντων, eine Procession der Frauen zum Heiligthum der Artemis, Gesänge, die von Jungfrauen ausgeführt werden sollen, Schulfreiheit für die Jugend und Feiertag für die Sclaven und Sclavinnen werden angeordnet. Die Marktordnung (ή τῶν ἀνίων οἰχονομία Z. 35) soll dieselbe sein wie am ersten Tage des Jahres; es soll also Sonntagsruhe eintreten. Genauere Vorschriften für die Bvola zai nounn, die vom Jahre des Polykleides an am 6. Artemision stattfinden sollen, fehlen. Erhalten ist nur noch der Anfang des feierlichen Gebets, das der legoxñov\u00e5 vor versammeltem Volk auf der Agora vor dem Buleuterion bei Anwesenheit der Behörden, die in Feierkleidung erscheinen sollen, auszurichten hat. Der Schluss dieses Psephisma stand auf einem Stein der Ante, der nicht wiedergefunden ist. Ebenso fehlt der Anfang des zweiten Psephisma (b), das an dieses

erste anknüpft und nach den Schriftformen aus der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts stammt. Das Psephisma b giebt zunächst kurz den Inhalt von a an und ordnet dann die Einmeisselung derselben elg την παραστάδα την άπο δυσμής της στοάς της βορεί[ας έφ' ής ἔ]πεστιν τὸ βουχεφάλιον und seine Verlesung alljährlich am 6. Artemision an. Als Zusatz wird den Bürgern in b 38-42 dann noch empfohlen, dass alle Haus- und Ladenbesitzer nach Maassgabe ihres Vermögens geweisste Altäre vor ihren Häusern mit der Inschrift Αρτέμιδος Λευχοφουηνής Νικηφόρου errichten sollen. Das zweite Psephisma ist jedenfalls nach der Vollendung der Markthallen gegeben, da es die Sudhalle, die hier merkwurdiger Weise βόρειος genannt wird1), voraussetzt. Der Bau dieser Hallen kann nicht viel später als der des Hermogenestempels angesetzt werden. Leider lässt sich auch aus dem nur hier vorkommenden Beinamen der Leukophryene Νικηφόρος kein Anhalt zu einer genaueren Datirung gewinnen. So ergeben diese beiden Psephismen (ebenso auch das Fragment c) für die Frage nach der Zeit des Hermogenesbaus leider sehr wenig. Aber ihre Beziehung auf ihn scheint mir einleuchtend zu sein. Es handelt sich aber in a nur um die Wiederherstellung der Cella (Παρθενών), die natürlich zuerst gebaut werden musste, um das Cultbild der Leukophryene wieder aufzunehmen. Der ganze Neubau muss eine Reihe von Jahren in Anspruch genommen haben; darauf bezieht sich die κατά μέρος ἐπαύξησις τῶν ἔργων in Z. 14. Wir werden kaum fehlgehen, wenn wir dafür die letzten zwanzig Jahre des 3. Jahrhunderts in Anspruch nehmen.

Die einzige Möglichkeit, die erste Feier der grossen Leukophryena genauer zu datiren, geben die Antworten, die von den Königen und Stadtgemeinden den Gesandten ertheilt und von Nr. 18 meiner Sammlung an in der Form von Briefen und Psephismen zu finden sind. An hervorragendem Platz, auf der sogenannten Pfeilerwand, stehen die Briefe der Könige. Wir können folgende Gesandtschaften unterscheiden:

<sup>1)</sup> S. meine Anmerkung zu b Z. 22. Dazu fragt C. Robert mit Recht, ob es nicht denkbar sei, dass an Stelle der jetzigen Südmauer ursprünglich eine nach Süden offene Halle stand, die den nördlichen Abschluss des benachbarten Platzes bildete. Als man die Agora und die anschliessenden Gebände im Süden baute, kehrte man die Orientirung dieser Halle um; aber es blieb ihr der alte Name. Ohne eine neue architectonische Untersuchung wird die Entscheidung dieser Frage kaum möglich sein.

I. Δημοφῶν, Φιλίσχος und Φέρης in Antiocheia in Persis bei Antiochos III (Nr. 18); bei seinem ältesten Sohn Antiochos in unbekannter Stadt (Nr. 19); vgl. das Psephisma der persischen Antiochener Nr. 61, wo Z. 31 auch die Patronymika der Gesandten stehen: Δημοφῶν Δυχιδέως, Φιλίσχος Φιλίον, Φέρης Φέρητος. Der Brief des dritten Antiochos (Nr. 18) wird 205 verfasst sein, als der König nach siebenjähriger Abwesenheit wieder an die Reichsgrenze zurückkehrte. In dasselbe Jahr wird auch Nr. 19 fallen, da der im Jahre 193 im Alter von 27 Jahren verstorbene älteste Sohn des Antiochos spätestens seit 208 als Mitregent seines Vaters galt (s. die Anmerkung zu Nr. 19).

II. Πυθίων und Δυκομήδης bei Attalos I. von Pergamon (Nr. 22); genauere chronologische Fixirung unmöglich.

III.  $\Delta io\pi \epsilon i \vartheta \eta \varsigma$  und  ${}^3 I \vartheta \alpha \lambda i \delta \eta \varsigma$  bei Ptolemaios, unter dem wahrscheinlich Ptolemaios IV., Philopator I. (221—204) zu verstehen ist (Nr. 23).

IV. 'Απολλοφάνης Αλοχύλου, Εὔβουλος 'Αναξαγόφου, Αυκομήδης Χαφισίου, Gesandte in Boiotien (Nr. 25), wo der Name des 'Απολλοφάνης in die Lücke b 2 einzusetzen ist, in Phokis (Nr. 34, 4. 24), in Athen (Nr. 37, 11. 33), in Chalkis (Nr. 47, 10) und in Eretria und Hestiaia (Nr. 48, 4). Genauer zu datiren ist nur das Psephisma von Chalkis, das noch von König Philipp (Z. 1) abhängig ist; es kann also nicht nach 199 v. Chr. verfasst sein. In dem Psephisma von Athen kann die Datierung nicht in Ordnung sein; vgl. dazu die Anmerkung S. 28.

V. 'Αριστόδαμος Διοκλέος, 'Αριστέας Γοργάσου, 'Αντάνωρ Κωλωτίωνος bei den Akarnanen (Nr. 31, 8. 42), und bei den Epiroten (Nr. 32, 3. 40). N\u00e4here Fixirung ist unm\u00fcglich.

VI. Σωσικλής Διοκλέος (als ἀρχιθέωρος), Αριστόδαμος Διοκλέος, Διότιμος Μηνοφίλου in Kephallenia (Nr. 35, 4. 27), in Ithaka (Nr. 36, 5. 24), in Korkyra (Nr. 44, 9. 37), in Apollonia (Nr. 45, 5. 40), in Epidamnos (Nr. 46, 5. 34). Αριστόδαμος Διοκλέος hat nicht nur an der Gesandtschaft Nr. V theilgenommen, die nach dem Westen Nordgriechenlands geschickt war, sondern wir treffen ihn auch zusammen mit seinem Bruder Σωσικλής, der nach Nr. 91 a. b. d im Jahre 195/4 Hieromnemon in Delphi war, in Nr. 91 c beim κοινὸν τῶν Αἰτωλῶν, von dem er im Jahre 194/3 geehrt wird. Die beiden Brüder haben offenbar nach der ersten Feier der grossen Leukophryena im Auftrage ihrer Vaterstadt noch

eine zweite Reise nach Griechenland unternommen, bei der Sosikles als ἱερομνήμων anerkannt wurde. Der Agonothet der Leukophryena soll die Verkündigung des dem Sosikles von den Amphiktionen zuertheilten Kranzes übernehmen (Nr. 91 a, 11). Die Hieromnemonie der Magneten (vgl. die Inschrift aus Thermos Zeugn. Nr. LIVa) wird also höchst wahrscheinlich mit der glänzenden Ausstattung der Feier der Leukophryena zusammenhängen, die ein delphisches Orakel den Magneten anempfohlen hatte. Als Anerkennung dafür und für ihre Theilnahme an den Pythien erhalten sie nun die Hieromnemonie.

VII. Διαγόρας Κρατίνου, Ζώπυρος Ερμώνακτος, Διότιμος Δυκομήδους sind nach Thessalien geschickt und jedenfalls in Gonnos und Phalanna (Nr. 33) gewesen. Es liegt nahe anzunehmen, dass sie auch das jetzt stark zerstörte Psephisma einer dritten thessalischen Stadt (Larisa?) nach Magnesia gebracht haben (Nr. 26).

VIII. Φιλίσχος Πυθαγόρου, Κόνων Διονυσίου, Λάμπετος Πυθαγόρου waren in Megalopolis (Nr. 38) und wahrscheinlich noch in all den anderen arkadischen Städten, die in der Subscription aufgezählt werden, ferner in Argos (Nr. 40, 3. 11), bei den Sikyoniern und Kallistaiern (Nr. 41) und bei den Messeniern (Nr. 43). Diese Theorie hat also die Peloponnes bereist. Ich habe ihr auch den dürftigen Rest des Psephisma Nr. 76 zugewiesen, wo ich die Namen von Lampetos, Konon und Philiskos ergänzt habe. Da Philiskos allein zu den Achaiern und Eleern (Nr. 39), Lampetos allein nach Korinth (Nr. 42) gegangen ist, werden wir annehmen können, dass auch Konon in irgend einer nordpeloponnesischen Stadt als alleiniger Gesandter der Magneten fungirte. drängte offenbar am Ende so, dass die Trennung der Dreimännercommission nöthig war. Von diesen Psephismen peloponnesischer Staaten lässt sich keines datiren, auch das von Megalopolis nicht, wie ich früher geglaubt habe. B. Nieses Ausführungen in dieser Zeitschr. XXXIV 1899, 549 ff. haben v. Wilamowitz (Götting. Gelehrt. Anz. 1900, 568) und mich von der Irrigkeit der in den Inschr. von Magnesia vorgetragenen Datirung überzeugt. Wegen der Nennung von Methydrion in der Subscription glaubt Niese a. a. O. 551 Anm. 2, dass das megalopolitische Psephisma erst kurz nach der Beendigung des antiochischen Krieges, also etwa 188, gegeben sei; wie sich nachher ergeben wird, werden wir kaum berechtigt sein, die Entsendung der Theorieen noch in diese Zeit hinein auszudehnen.

IX. Μολοσσός Καλλιφώντος, Δημήτριος 'Αμφιστράτον, Καλλικράτης 'Ιφικράτον bereisen die Inseln des aegeischen Meeres (Nr. 49 und 50). Eine genauere Datirung ergiebt sich nicht. Dass Nr. 49 ein Psephisma von Delos ist, wie ich schon vermuthet hatte, hat jetzt Ad. Wilhelm, Oesterr. Jahresheste IV 1901, Beiblatt 26 schlagend nachgewiesen, indem er in dem Antragsteller 'Αριστείδης [Τηλεμν]ήστον wiedererkannte.

X. Von der nach Lesbos (Nr. 52) geschickten Gesandtschaft ist nur  $\Delta tov \dot{v}\sigma tog$   $E\dot{v}$  — heut noch kenntlich, der sonst nicht vorkommt. Denn in Z. 6 unter —  $\tau \tilde{\omega}$   $\Delta \gamma$  — jenen  $E\pi i \times \sigma v g og$   $\Delta \gamma \alpha g i \sigma \tau v v$  verstehen, der zu den dionysischen Techniten geschickt ist, kann nur eine unsichere Hypothese bleiben.

XI. In die benachbarten ionischen Städte reisen Διομέδων Διονυσίου, Νέαιθος Νεαίθου, Μενεκράτης Πολυάρκου (Nr. 53). Datirung unmöglich, zumal die Urheberin des Psephisma (Klazomenai?) nicht einmal sicher ist. Diese Gesandtschaft geht auch nach Teos. Trotzdem wird noch

XII. eine besondere Theorie eben dorthin zu den dionysischen Techniten gesandt, bestehend aus Πυθόδοτος Χαρισίου, Έπικουρος Αγαρίστου, Πρύτανις Πυρωνίδου (Nr. 54, vgl. Nr. 89), die die selbstständige Bedeutung des κοινὸν τῶν περὶ τὸν Διόνυσον τεχνιτῶν bezeugt.

XIII. Δάμπων (Sohn des Φανίας nach Nr. 56, 6), Διαγίρας, Πυθοόημος sind Gesandte in Rhodos (Nr. 55) und Kos
(Nr. 57); dieselben wohl auch in der unbekannten Stadt Nr. 58;
erhalten ist da nur Z. 3 der Name des Lampon. Letzterer sondert
sich von den beiden Anderen ab, um allein nach Knidos zu gehen
(Nr. 56, 6).

XIV. Ein Gesandter Namens — αρχος τοῦ Παρμενίωνος geht mit Anderen, deren Namen verloren sind, nach der unbekannten Stadt Nr. 63.

XV. Nach einer unbekannten Stadt (Nr. 66) werden auch Πυθόνιχος ἀπολλωνίου und Διονύσιος ἀριστέου ausgesandt.

XVI. Nach Kreta gehen Θεόδοτος (Αντιόχου) und Αριστόμαχος (Αριστοκλέους) (Nr. 70); die Namen der Väter derselben sind aus dem Psephisma der Hierapytnier (Zeugn. Nr. LIV 3) bekannt. Eine Datirung ergiebt sich nicht.

XVII. Διότιμος Μηνοφίλου geht zusammen mit einem unbekannten Sohn eines Aristeus nach Syrakus (Nr. 72), das trotz seiner Zerstörung durch Marcellus im Jahre 212 mit dem Auslande ebenso selbstständig verkehrt wie die römischen Besitzungen Apollonia (Nr. 45), Epidamnos (Nr. 46), Korkyra (Nr. 44). Atottμος Μηνοφίλου ist bereits aus der Gesandtschaft Nr. VI bekannt, die die Inseln des ionischen Meeres und das nördliche Westgriechenland bereist hat. Während seine Collegen, die Söhne des Diokles, Sosikles und Aristodamos, die wir im Jahre 195/4 bereits wieder in Delphi bei den Amphiktionen treffen (Nr. 91), bald nach Magnesia zurückgekehrt sein werden, ist Diotimos noch weiter nach Sicilien gereist, wo er sich dem unbekannten Sohne eines Aristeus anschloss. Eine andere Möglichkeit ist freilich die, dass Sosikles und Aristodamos gleich auf der ersten Reise Delphi besucht haben. Das ist aber deshalb unwahrscheinlich, weil sich in in keiner der vier Urkunden von Nr. 91 eine Erwähnung einer Einladung zu den Leukophryena findet. Ein so später Termin, etwa 196, wurde sich für die Bereisung Westgriechenlands auch kaum empfehlen, wie wir gleich des Näheren sehen werden.

XVIII. Φιλίσχος Πυθαγόρου, der zusammen mit Lampetos und Konon an der Bereisung der Peloponnes theilgenommen hat, erscheint als ἀρχιθέωρος einer aus ihm, Zoilos und Leontis, den Söhnen des Mandrodoros bestehenden Gesandtschaft. Die Stadt, deren Psephisma in dem Bruchstück Nr. 78 erhalten ist, ist unbekannt; aus den δραχμαὶ ἀλλεξάνδρειαι Z. 25 lässt sich nichts erschliessen.

XIX. Δημήτριος Δημοφώντος, Διονύσαρχος Αναξαγόρου sind mit dem ἀρχιθέωρος Αυχομήδης Αυχομήδου τοῦ .... ου in einer Stadt Namens Antiocheia, die ich mit dem pisidischen identificirt habe, Gesandte der Magneten (Nr. 81). Die beiden ersteren, zu denen man in der Lücke Z. 9 wohl auch Δυχομήδης ergänzen kann, kehren in dem Psephisma Nr. 79 wieder, dessen Herkunft nicht zu bestimmen ist.

XX. Πρύτανις Πυρωνίδου, den wir bereits bei den dionysischen Techniten gefunden haben, ist zusammen mit dem sonst nicht vorkommenden Φιλήνως Ζηνοδότου Gesandter in einer unbekannten Stadt (Nr. 82).

Soweit wir urtheilen können, betreffen diese Gesandtschaften sämmtlich das grosse Fest, von dem die Stiftungsurkunde spricht. Eine genaue Datirung aber ergiebt sich aus ihnen nicht; es liegt aber kein Grund vor, das Fest in den Anfang des II. Jahrhunderts hinabzudatiren. Das Psephisma von Chalkis kann nach 199 v. Chr. nicht verfasst sein; im Jahre 206 ziehen die Theoren aus. einzelne von ihnen bis zu den Euphratländern vordringen mussten und doch auch da gewiss von Stadt zu Stadt gezogen sind, müssen mehrere Jahre verstreichen, bis das Fest unter Anwesenheit der Theoren aller hellenischen Staaten gefeiert werden konnte. Wegen des olympischen Pankrations der Knaben in der Stiftungsurkunde Nr. 16, 15 können die Urkunden erst nach Ol. 145 (201/0 v. Chr.) aufgeschrieben worden sein; nehmen wir an, dass dies etwa 199 v. Chr. geschehen ist, so kann das erste grosse Fest der Aevzoφρυηνά sehr gut im Jahre 202 stattgefunden haben; vielleicht Ich denke mir, dass bald nach dem Fest auch schon 203. mit der Einmeisselung der Urkunden begonnen ist. Denn Alles spricht auch dafür, dass die Agora in derselben Zeit, in der der Hermogenestempel gebaut ist, mit den Säulenhallen umgeben ist, deren Wände die Festurkunden tragen. Die Agora von Magnesia, die mehrfach als legóv bezeichnet ist (Nr. 230-232), ist im engsten Zusammenhang mit dem Artemision ausgeschmückt worden. Ein Theil der Spiele wird bei den Δευχοφουηνά sicher auf diesem weiten, schönen Platze ausgeführt worden sein, auf dem kein Gebäude weiter stand als auf der südlichen Hälfte der schlanke ionische Bau eines Tempels des Zeus Sosipolis. Auch der Bau der Säulenhallen der Agora wird also mit dem grossen Feste der Λευχοφουηνά zusammenhängen. Sie sollten die grosse Festgemeinde, die aus allen Theilen von Hellas zu dem glänzenden Feste zusammenströmte, aufnehmen, wenn die Sonne zu heiss brannte oder Zeus seine gewaltigen Regenmassen auf die ausgedörrten Gefilde herabschickte. Ich glaube, wir können also den Bau der Säulenhallen, die auch den Eindruck machen, dass sie zum Theil mit grosser Eile ausgeführt sind, ebenfalls in die Jahre 220-206 setzen, wo eine fieberhafte Bauthätigkeit die Magneten ergriffen zu haben scheint.

Die Magneten haben offenbar mit grossem Stolz auf die stattliche Reihe der Königsbriefe und Psephismen geblickt, die ihnen die Entsendung der Theoren eingebracht hat. Die ganze Reihe ist mit grosser Sorgfalt in den Stein gehauen, und namentlich müssen die Königsbriefe an der Pfeilerwand mit ihren grossen, sauberen Buchstaben sehr schön gewirkt haben. Eine bestimmte Ordnung der Antwortschreiben ist offenbar nicht vorgenommen worden. Zum Theil hat man den Eindruck, dass sie nach den Gesandtschaften geordnet sind. Aber das Exempel geht, wie man aus unserer obigen Zusammenstellung sehen kann, nicht ganz auf. Dass die Königsbriefe, rechte Renommirstücke, allen anderen Urkunden vorangestellt sind, wird nicht weiter auffallen. So erklärt sich z. B., dass die beiden Antiochosbriefe (Nr. 18 und 19) von dem Psephisma der Antiochener in Persis, zu denen dieselben Gesandten geschickt sind, getrennt sind. Aber es finden sich in der Anordnung auch sonst hie und da noch Inconsequenzen, die sich auf diese Weise nicht erklären lassen und auf die unten noch hingewiesen werden wird.

Die einzelnen Psephismen tragen oft noch unten ein Vermerk, aus dem hervorgeht, dass sich ihnen noch ein oder mehrere Staaten oder Städte angeschlossen haben, wie z. B. Nr. 33, wo sich den Bürgern des thessalischen Gonnos die von Phalanna angeschlossen haben. B. Niese hat darauf hingewiesen, dass diese Vermerke sämmtlich von dem magnetischen Schreiber herrühren, und unsere Schlussfolgerungen aus der Subscription von Nr. 38, die uns zu der Annahme eines für diese Zeit nicht bezeugten und in der That sehr unwahrscheinlichen κοινόν των Αρκάδων, mit vollem Recht zurückgewiesen. Es ist verkehrt, aus diesen Subscriptionen irgend welche Schlüsse auf die politische Gliederung Griechenlands ziehen zu wollen. Die Gruppirung der Städte in den Subscriptionen ist allein das Werk des γραμματεύς in Magnesia. Dieser hat die grosse Masse der Actenstücke, die die Gesandten von ihren Reisen mitgebracht haben, sortirt, die passenden ausgewählt und zur Publication auf der Westwand der Agorahallen bestimmt; die minder wichtigen hat er in den Subscriptionen kurz erwähnt. Müssen wir also in der That die Verwerthung der Subscriptionen für die politische Geschichte ablehnen, so geben uns doch die Psephismen selbst dafür einigen Ersatz, ganz abgesehen von dem, was wir namentlich aus den Präscripten über die Verfassung der einzelnen Gemeinwesen lernen.

Besonderes Interesse beansprucht die 'lustige' Urkunde von Ithaka, über die v. Wilamowitz Goett. Gel. Anz. 1900, 568 gehandelt hat. Mit Recht hat der magnetische Schreiber auf die Wiedergabe dieses Psephisma zur Freude der Nachwelt nicht verzichtet.

Hermes XXXVI.

Wir amusiren uns, wie die Ithaker mit ihrem Odysseus renommiren; sie besitzen weiter nichts als die Erinnerung und Freude an ihrem Odysseus, genau wie die jetzigen Bewohner von Thiaki, denen W. Doerpfeld durch seine verbluffende, die Ueberlieferung souveran verachtende Theorie, dass der Palast des Odysseus auf Leukas zu suchen sei, auf die Dauer schwerlich Einbusse thun wird. Als die Magneten nach Ithaka kamen, um für die Beschickung ihres Festes zu werben, werden sie von den Samaiern auf Kephallenia nach Ithaka geleitet, wie aus Nr. 35, 36. 37 παραπέμψαι δὲ αὐτούς εἰς Ἰθάκην hervorgeht. Eine Parallele zu dieser an die Aufgabe der homerischen Phaiaken erinnernden Bestimmung giebt es in den anderen Psephismen nicht1); sie lehrt also, dass Ithaka auch damals in einer Art Abhängigkeitsverhältniss von Kephallenia stand. Ausdrücklich wird Z. 36, 25 auch die σπουδά τοῦ μολεῖν ποθ' άμέ gelobt. Von ähnlicher Wichtigkeit ist eine Angabe in dem Psephisma von Argos (Nr. 40, 15), nach der die Argiver ποιναι μετά των 'Αχαιων der Artemis Leukophryene opfern sollen; sie beweist, dass Argos sich damals im achaiischen Bunde befand, wozu denn auch die Nachricht bei Liv. XXXI 25 stimmt, dass Philipp V. eine Tagung des achaiischen Bundes überrascht. Dagegen ist aus der Subscription des Psephisma der Achaier Nr. 39, 48 δμοίως δὲ ἀπεδέξαντο καὶ Ἡλεῖοι nach den Bemerkungen von Niese auf die Zugehörigkeit der Eleer zum achaiischen Bunde nichts zu schliessen. Dass derselbe damals arg geschwächt war, beweist die Entsendung eines Gesandten (Nr. 39, 3).

Wenn man diese stattliche Reihe von Urkunden überblickt, die der Nachwelt von dem in Magnesia gefeierten Fest der Δευχοφρυηνά Kunde geben, so überrascht die Thatsache, dass dies Fest in aussermagnetischen Inschriften so selten erwähnt wird. Mir war bei der Herausgabe der Inschriften nur die rhodische Siegerinschrift aus dem I. Jahrhundert v. Chr. IG. Ins. 1 73b bekannt (Zeugn. Nr. LXIII). B. Haussoullier hat aber aus seinem Schatz unedirter Urkunden aus dem Heiligthum des Apollon in Didyma jetzt ein

<sup>1)</sup> Höchstens kann man hierher ziehen Nr. 26, 22, wonach die Larisaier den magnetischen Theoren ein πλοῖον zu geben scheinen, das sie nach Samos (?) bringen soll. Aber die Urkunde ist so verstümmelt, dass man ihr Zeugniss ungern verwerthet. Vgl. dazu Aug. Fick in Bezzenbergers Beitr. XXVI S. 280, dessen Bemerkungen zu den Inschriften von Magnesia mir durch die Freundlichkeit des Verfassers eben in Correctur zugehen.

neues Zeugniss hinzusügen können (a. O. p.209, 1). Ebenso aussallend ist es, dass wir nur aus Athen, dem Heiligthum des Zeus Panamaros und aus Paladari in Mysien Weihungen an Artemis Leukophryene kennen (Zeugn. Nr. XLII. LXIII). Man empfängt den Eindruck, dass die um 200 v. Chr. durch die Gesandtschaften künstlich entfachte Begeisterung für die magnetische Artemis in Hellas nicht gar lange vorgehalten hat. Die Magneten hatten die Absicht, das Fest ihrer Localgöttin zu einem panhellenischen zu machen und dadurch ihre Sympathieen für das griechische Mutterland zu bezeugen. Aber viel Erfolg haben sie damit offenbar nicht gehabt, wenn man namentlich die Wirkung vergleicht, die von dem benachbarten, grossen Heiligthum der ephesischen Artemis ausgegangen ist.

Die ephesische Artemis hat in ihrem Cult stets ihre individuellen Züge bewahrt; die ephesischen Priester haben die völlige Hellenisirung ihrer Göttin niemals zugelassen. Die Artemis Eφεσία war von den anderen Göttergestalten, die unter dem Namen der Artemis verehrt worden, deutlich verschieden; sie bewahrte sich ihre Eigenheit und damit ihre Macht auf die Gemüther der Hellenen. Ganz anders die Leukophryene. Auch sie war wie die Έφεσία ursprunglich nur eine Form der alten kleinasiatischen Göttermutter, die in den einzelnen Gegenden unter dem Namen, den ihr die betreffende Ortschaft (Δινδυμήνη, Ἰδαία, Πλακιανή u. s. w.) gab, verehrt wurde. Aber als die Hellenen in das Delta des Maiandros gekommen waren und nicht weit vom Berge Thorax in der Ebene die Stadt Magnesia gegründet hatten, fanden sie in der in der Nähe der Ortschaft Leukophrys verehrten μήτης eine ihrer heimathlichen Artemis ähnliche Göttin wieder, mit deren Hellenisirung sie schnell und erfolgreich Ernst machten. kennen noch den Anfang eines von Anakreon für die Leukophryene gedichteten Cultliedes, in dem sie als blonde Tochter des Zeus, άγρίων δέσποινα θηρών und Stadtgöttin der Magneten geseiert wird. So viel ich sehen kann, hat sie nur in ihrem Cultbilde, das wir von den Münzen kennen, Züge ihrer orientalischen Abkunft bewahrt; denn das im Parthenon des Artemisions (s. Nr. 100) aufgestellte ξόανον der Δευχοφουηνή scheint dem ephesischen geglichen zu haben wie ein Ei dem anderen. Leider haben die Ausgrabungen zu unserer Kenntniss von dem Aussehen des magnetischen Cultbildes nichts Neues beigetragen. Nur die Cultbildbasis

ist in der Cella gefunden; in den Ritzen derselben lasen wir ganz minimale Reste von Goldblech auf, die auf ein mit Gold bekleidetes Eóavov schliessen lassen. Den Grund für die geringe Verbreitung des Cults der Leukophryene, für die die Magneten im letzten Viertel des III. Jahrhunderts so bemüht gewesen sind, sehe ich eben darin, dass die Priester zu wenig auf die Erhaltung des Individuellen im Cult der Leukophryene bedacht gewesen sind. Die griechische Religion zeigt uns eine Fülle göttlicher Gestalten wie keine andere Religion. Bis in die Kaiserzeit hinein haben sich unbedeutende locale Culte mit einer Zähigkeit erhalten, die unser Staunen hervorruft und die sich nur dadurch erklärt, dass die individuellen Züge des einzelnen Cultus treu bewahrt wurden. Den magnetischen Priestern fehlten dieser weite Blick und der conservative Sinn, der den Cultus der Hellenen sonst auszeichnet. Immer war den Magneten die Verbindung mit dem Mutterlande die Hauptsache; dieser Politik ordneten sie auch die Religion unter. Nicht mit dem Apoll von Didyma standen sie in enger Beziehung, nicht daher holten sie die Orakel, die sie zur Entfaltung ihres Gottesdienstes der Artemis brauchten; ihre Theoren gingen nach Delphi, ihr Fest der Artemis sollte iooni 910g werden, und das Bild des delphischen Apollon schmückte ihre Münzen. Aber all dies half nichts. Die Pracht des Tempels und des Festes brachten der Leukophryene einen panhellenischen Ruhm, der nur eine kurze Episode blieb.

Die Artemis von Magnesia trägt den Beinamen Δευχοφρυηνή von der Ortschaft Δεύχοφρυς, deren alte Naturgöttin in diesem Beinamen der Artemis fortlebt. Durch die Inschriften wissen wir jetzt genau, dass dieses der officielle Beiname der Göttin war. Es giebt keine Steininschrift, die eine andere Namensform zeigt. Nur auf Münzen des Domitianus, Traianus, Hadrianus, Caracalla, Severus Alexander begegnet die Form Δεύχοφρυς, und Δευχοφρύνη nur einmal London Cat. 164, 49. 50. In einer einzigen Urkunde, der sogenannten Καθίδουσις-Inschrift Nr. 100 b, 41 wird Artemis als Νιχηφόρος bezeichnet. Es muss dies in jener Zeit ein officieller Beiname gewesen sein, da die vor jedem Hause am Fest der Εἰσιτήρια aufzustellenden Altäre die Inschrift Δρτέμιδος Δευχοφρυηνής Νιχηφόρου tragen sollen. Die Inschrift stammt, wie wir sahen, aus der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts v. Chr.; auf welche νίχη der Magneten sich der Beiname bezieht, wissen wir nicht. Abgesehen

von der Hilfe, die sie den Delphern beim Einfall der Gallier 279/8 geleistet haben, sind uns eigentlich nur Μαγνήτων κακά bekannt. Es ist nicht unwichtig, darauf hinzuweisen, dass Artemis diesen Beinamen erst in der zweiten Hälfte des 2. Jahrhunderts erhalten haben kann, da die Ka9i6qvaig-Urkunde (100 a) selbst und alle Asylieinschriften den Beinamen nicht geben, und dass er ferner nur ein ganz vorübergehender gewesen sein kann, weil er in keiner späteren Inschrift vorkommt. 1) Wenn die Cella ihres Tempels Παρθενών heisst, wie aus Nr. 100 hervorgeht, so wird man wohl daraus schliessen dürfen, dass sie den Magneten als die παρθένος κατ' ἐξοχήν galt. In den Briefen und Psephismen, die ihr grosses Fest betreffen, erhält sie oft die Bezeichnung ἀρχηγέτις, εὐεργέτις, καθαγεμών της πόλεως. Aus der alten Göttin Leukophryene hat sich dann später noch die Heroine Δευχοφούνη entwickelt, deren Grabmal nach Zenon von Myndos im Hieron der Artemis gezeigt wurde (Clemens Alexandrin. Protr. p. 29 C Sylb.).2)

Die Gesandten berufen sich aber nicht nur auf den delphischen Orakelspruch und die Epiphanie der Artemis; sie bringen auch noch besondere Schriftstücke mit, die namentlich den Zusammenhang Magnesias mit dem Mutterlande betonen sollen. Am aussührlichsten berichten darüber die Epidamnier in Nr. 46. Dort haben die Theoren vor allem auf die Hilfe hingewiesen, die die Magneten einst den Delphern bei dem grossen Galliereinfall des Jahres 279/8 gewährt haben (vgl. Pausan. X 20, 5 und die magnet. Inschr. Nr. 215 a, 14). Ferner beriefen sie sich auf die Wohlthaten, die ihre Mitbürger mehrmals den Kretern erwiesen hatten: είς τὸ χοινὸν Κρηταιέων διαλύσαντες τὸν ἐμφύλιον πόλεμον. Hier brachten sie offenbar Urkunden bei. Eine derselben ist uns noch erhalten (Nr. 65 a.b), die einen Streit zwischen Gortyn und Knosos betrifft, der durch die Zerstörung Milets durch die Lyttier entstanden ist. Leider ist die Urkunde so stark zerstört, dass an dem Gelingen ihrer Herstellung gezweifelt werden muss. Jedenfalls sind aber die Magneten hier Schiedsrichter gewesen, wie später

Hinzuzufügen ist hier noch das Münzbild Mionnet Descr. III (Ionie) 647 (Zeugn. S. VI Z. 32), auf dem Leukophryene von zwei Niken umgeben dargestellt ist.

<sup>2)</sup> Diese Heroine spielt bekanntlich in der Gründungsgeschichte von Magnesia eine grössere Rolle, worauf ich hier nicht weiter eingehen will. Die Zeugnisse sind in der Einleitung zu den Inschriften S. IX gesammelt.

in dem Grenzstreit zwischen Hierapytna und Itanos (Nr. 105). Die Einmeisselung der Urkunde mitten in der Reihe des das Artemisfest betreffenden Psephismen erklärt sich nur durch jene Angabe im Psephisma der Epidamnier, dass sich die magnetischen Theoren auf das Eingreifen der Magneten in den ewigen Grenzstreit kretischer Städte ausdrücklich bei den Epidamniern berufen haben. Freilich ist die Urkunde dann durch ein Versehen des magnetischen άρχιτέχτων an einen falschen Platz gerathen wie auch das knosische Ehrendecret für die Magneten Theogeiton und Iophon (Nr. 67). Denn der richtige Platz für diese Urkunden wäre natürlich der nach den Inschriften Nr. 16. 17 gewesen - oder mindestens nach Nr. 20. 21. Erwähnenswerth ist noch, dass die Subscription von 65 [ἀχολούθως δὲ ἔδοξ]εν ψηφίσασθαι καὶ - loig [E]Lev Depratoig entschieden auch an einen falschen Platz gerathen ist. Denn diese Subscription kann sich nicht auf den Streit zwischen Knosos und Gortyn beziehen, sondern muss vielmehr für ein kretisches Psephisma, das das Fest der Leukophryene betraf, bestimmt gewesen sein. So fehlen denn auch die Eleuthernaier in der Subscription Nr. 21. Ferner brachten die magnetischen Theoren auch Urkunden bei, welche die Wohlthaten ihrer Stadt gegen die anderen Hellenen actenmässig belegen sollten; von diesen ist uns keine mehr erhalten. Aber was dann im Psephisma der Epidamnier folgt, dass die Gesandten δια των του θεού χρησμών καὶ διὰ τῶμ ποιητάν καὶ διὰ τῶν ἱστοριαγράφων τῶν συγγεγραφότων τὰς Μαγνήτων πράξεις illustrirt hätten, das steht auch heute noch in Stein eingegraben; denn zu diesen Actenstücken gehören vor allem die sogenannte xtiois Mayvnoias (Nr. 17) und die uns so belustigende Fälschung Nr. 20, die in unserem ganzen Inschriftenvorrath einzig dasteht und wohl noch auf lange Zeit hin ein köstliches Material zu epigraphischen Uebungen für Anfänger bilden wird. Schliesslich lasen die Theoren auch noch τὰ ψηφίσματα τὰ ὑπάρχοντα αὐτοῖς παρὰ ταῖς πόλεσιν vor, έν οίς ήν καταγεγραμμέναι τιμαί τε καὶ στέφανοι είς δόξαν άνίχοντα τᾶι πόλει. Zu diesen rechne ich das an eine falsche Stelle gerathene kretische Psephisma Nr. 67. Die ποιηταί, auf deren Zeugniss sich die Gesandten in Epidamnos berufen, kommen auch noch vor in den Psephismen von Same (Nr. 35, 9), von Ithaka (Nr. 36, 9) und Korkyra (Nr. 44, 15). Bei den ἱστοριαγράφοι wird man an Possis und den Verfertiger der

Themistoklesbriefe erinnern dürfen; vgl. F. Hiller von Gaertringen Wochenschrift für klassische Philologie 1894 S. 1331.

Obwohl es nirgends bezeugt ist, kann man mit Sicherheit annehmen, dass die Leitung des grossen Festes dem στεφανηφόρος της 'Αρτέμιδος της Λευχοφουηνής obliegt, der zugleich der höchste magnetische Beamte ist und auch dem Jahre den Namen giebt. Das Amt des στεφανηφόρος können wir vom Jahre 221/220 an nachweisen (Nr. 15. 16); früher war der Prytan der oberste städtische Beamte und gab auch dem Jahre den Namen. In der Periode, in der zum ersten Male das panhellenische Fest der Δευχοφούνεια geseiert wurde, in die wir auch die Erbauung des grossen Hermogenestempels gesetzt haben, sind wohl auch Titel und Amt des στεφανηφόρος geschaffen worden. Die Uebernahme des Amtes war offenbar, namentlich wenn die Penteteris wiederkehrte, mit grossen Kosten verknüpft, sodass sich nicht immer ein Bewerber fand, in welchem Falle die Tempelkasse des Apollon Ehre und Kosten tragen musste (Nr. 90, 1). Das Amt konnte in späterer Zeit sicher viermal von derselben Persönlichkeit bekleidet werden (s. Reg. Nr. III 5 S. 211); auch Frauen (s. ebenda) wurden zugelassen.

Von dem übrigen Cultpersonal der Leukophryene lernen wir aus den Asylieinschriften nichts kennen. Auch sonst fliesst das inschriftliche Material dafür spärlich. Die uns dem Namen nach bekannten ίέρειαι της 'Αρτέμιδος της Λευχοφουηνής sind im Reg. III 5 S. 211 zusammengestellt. Aus Nr. 161, 5 lernen wir, dass eine derselben in der claudischen Zeit Priesterin δίς κατά τὸ έξης war. Die älteste Erwähnung der lέφεια der Artemis findet sich in der Sosipolis-Urkunde (2. Jahrhundert v. Chr.) Nr. 98, 16. 22. 33. 57. Für dieselbe Zeit können wir aus Nr. 93 a, 30 auch bereits den νεωχόρος της 'Αρτέμιδος τῆς Λευχοφουηνῆς nachweisen, der auch sonst noch öfter in Inschriften erwähnt wird. Er soll für die Kosten sorgen, welche die Einmeisselung der Urkunden über einen Landstreit zwischen Magnesia und Priene veranlasst. Bei der xa9idovois des ξόανον der Artemis in den wiederhergestellten Παρθενών spielt er neben der ίέρεια die Hauptrolle (Nr. 100). Es ist auffallend, wie untergeordnet da noch das schon damals eponyme Amt des Stephanephoros ist; denn in der Festversammlung, in der der ἱεροχῆρυξ vor dem Buleuterion an den Ἰσιτήρια ein feierliches Gebet verrichten soll, erscheint der στεφανηφόρος erst nach den

Polemarchen, den Oikonomen, dem Rathsschreiber, dem Strategen und den Hipparchen. Wie in Ephesos gehören zu dem Cultpersonal der Artemis auch Akrobaten.¹) Ein hübscher Fund im ἱεφόν der Artemis war eine südlich vom Tempel gelegene Halle, die als ὁ τόπος τρικλείνου ἱερῶν αὐλητρίδων καὶ ἀκροβατῶν bezeichnet ist (Nr. 237). Leider wissen wir von dem magnetischen Cultpersonal so wenig, dass wir seine Vergleichung mit dem ephesischen nicht mehr anstellen können. Aber immerhin ist es interessant zu sehen, dass, wie in Ephesos (Inscriptions in the British Museum III 2 p. 85), so auch in Magnesia (Nr. 119. 225) Chrysophoren der Artemis bezeugt sind.

Ausserordentlich wenig ist uns über den Verlauf des grossen Festes bekannt. Es ist keine Urkunde erhalten, die die Vorschriften für das der Artemis darzubringende Opfer oder den άγών enthält. Doch dürfen wir etwa Folgendes als sicher annehmen. Die Gesandten der Könige und Staaten haben ein Opfer auf dem Altar der Leukophryene dargebracht. Die Reste dieses Altars sind noch im Westen des Artemisions gefunden worden; es war ein mächtiges Bauwerk, dem pergamenischen Altar vergleichbar. Grosse Reliefplatten mit Darstellungen ruhig stehender Göttergestalten entsprachen den Gigantomachiereliefs. Reste dieser Colossalfiguren befinden sich in dem neuen Pergamonmuseum, in dem ihre Deutung hoffentlich besser gelingen wird als uns auf dem Ausgrabungsfelde. Es liegt im Hinblick auf die uns jetzt noch bezeugten Phylen Magnesias (Anollwriag, Apple, Appodiciág, Aiág, Eoμηίς, Έστιάς, Ήφαιστιάς, Ποσειδωνιάς) nahe, an die Darstellung der Zwölfgötter zu denken, obwohl für diese der passendere Platz naturgemäss der Zwölfgötteraltar selbst gewesen wäre, der aber durch Nr. 98, 43 ausdrücklich für die Agora bezeugt ist, sodass mir eine Identificirung des vor dem Artemision gefundenen Altars mit dem in der Sosipolisurkunde erwähnten Zwölfgötteraltar schlechterdings ausgeschlossen zu sein scheint. Der Artemisaltar ist dreimal inschriftlich erwähnt, erstens in der Stiftungsurkunde Nr. 16, wo Z. 21 von den γέρα die Rede ist, die den Magneten für ihre Göttin dargebracht werden sollen, zweitens in dem berühmten Schiedsspruch der Magneten in dem Grenzstreit zwischen Hierapytna und Itanos, der nach einem feierlichen Opfer auf dem

Für Ephesos vgl. Hesych s. v. ἀχριτοβάται und Greek inscriptions in the British Museum III p. 85.

Altar der Leukophryene (Nr. 105, 26) gefällt wird, und drittens in der Sosipolisurkunde Nr. 98, 52. Letztere Erwähnung ist die wichtigste, da aus ihr hervorgeht, dass an dem Fest des Zeus Sosipolis neben Artemis auch Apollon auf ihrem Altar ein Opfer empfangen soll. Apollon hat also in Magnesia offenbar keinen selbstständigen, grossen Altar besessen, was ausserordentlich auffallend ist, da die Bedeutung seines Cults keine geringe war. Auffallend ist es auch, dass dem Apollon nicht auch an dem Fest der Asvxogovnva ein Opfer dargebracht wird; denn auf einen delphischen Orakelspruch hin ist das Fest der Artemis zu einem grossen, panhellenischen geworden. In keiner Urkunde wird ein besonderes Opfer für Apollon verordnet, das die fremden Gesandten auf dem Altar der Artemis ihrem Bruder darzubringen hätten. Dagegen wird das Opfer für Artemis als der wichtigste Bestandtheil des Festes oft hervorgehoben: z. B. Nr. 31, 30 ff. im Psephisma des κοινόν των Ακαρνάνων: ἀποστέλλειν δὲ καὶ θεωρούς τούς (σ)υνθύσοντας τὰν θυσίαν - - -, δόμεν δὲ καὶ Ἱππαρχον τὸν ταμίαν εἰς άπαρχάν ται θεωι είς ταν θυσίαν άργυρίω δραχμάς έκατον πεντήχοντα, Nr. 34, 22 im Psephisma des χοινόν των Φωκέων: άποστέλλειν δὲ καὶ θεαρούς καὶ θύειν, καθάπερ καὶ ἐν τούς λοιπούς άγωνας, ό(χ)α παραγγέλλωντι Μάγνητες, Νr. 36, 19 beschliessen die Ithaker: δόμεν δὲ καὶ ἐν ἀπαρχὰν τᾶι θεῶι δραχμάς ἐπιχωρίας δεκαπέντε καὶ τὸ ἐνέστιον θύμα οίν, Nr. 40, 14 die Argiver συντελείν τὰν θυσίαν κοινᾶι μετά τῶν Αχαιών, αν συντελεί ὁ δαμος ὁ των Μαγνήτων τωμ πρός τωι Μαιάνδοωι ται Αρτέμιδι ται Λευχοφουηνάι, ausführlich sind die Korkyraier Nr. 44, 28: onws de zai of Juagol algeθώντι και αποσταλώντι είς τὸν καιρὸν τὸν δέοντα, προβούλους τούς γενομένους έν άρχαι κατά τον χρόνον τον συνίχοντα έπιμεληθήμεν ώς αν αποσταλώντι, εί κα δυνατόν ήι ται πόλει, δόμεν δὲ τοῖς τε νῦν παρούσι θιαροῖς ἱερεῖον ἐνίστιον τέλειον καὶ ἐκέχειρον εἴς τε τὰν θυσίαν καὶ τάλλα τὰ νομιζόμενα άργυρίου Κορινθίου δραχμάς έχατον πεντήχοντα, έπεί κα τὰν ἐπαγγελίαν τοῦ ἀγῶνος ποιήσωνται. Wahrscheinlich werden namentlich Ziegen der Artemis geopfert worden sein; wenigstens erhält sie eine Ziege am Sosipolisfest Nr. 98, 50.

Auf das Opfer folgten dann die Agone, die aus einem μουσικός, γυμνικός und ἱππικός bestanden. Sie hatten τιμαὶ ἰσοπύθιαι und waren στεφανίται, vgl. dazu die Zusammenstellungen im Register III 8 A S. 214. Aus der Stiftungsurkunde Nr. 16 erfahren wir, dass man diese Agone zuerst auf die asiatischen Hellenen beschränken wollte, indem man den Orakelspruch des Apollon anfänglich in dieser Weise auslegte. Dann aber wurde 206 unter dem Stephanephoros Moiragoras die Ausdehnung des Agons auf alle griechischen Staaten beschlossen und der Werth des Kranzes auf 50 Golddrachmen festgesetzt. Ueber den Verlauf der Agone sind wir leider nur unvollkommen unterrichtet. Der musische Agon umfasste mehrere Tage, wie aus Nr. 15b, 14 hervorgeht, wo von der [πρώτ]η ἡμέρα τῶν αὐλητῶν die Rede ist. Auf welche Gegenstände sich die anderen Theile des μουσικός άγών bezogen haben, wissen wir nicht. Aber als sicher können wir annehmen, dass auch ein Wettstreit im Kitharaspiel stattfand. Vgl. dazu Nr. 98, 45, nach der an dem Sosipolisfest ακροάματα αὐλητής συριστής χιθαριστής stattsanden, und dann die Ehreninschrift für den Kitharoden Anaxenor Nr. 129, der als iepwinerog του Σωσιπόλιδος Διός (Zeugn. Nr. I 64) sich wahrscheinlich am Fest des Sosipolis durch sein Kitharaspiel besonders ausgezeichnet hatte; [xήρυχες] τοῦ μουσιχοῦ sind bezeugt durch Nr. 89, 76. An anderen Tagen fanden dann die αγώνες γυμνικοί και ίππικοί statt, die, wie die Zusammenstellung im Register auf S. 214 zeigt, auch ein sester Bestandtheil der Δευχοφουηνά sind. Auch hier versagen die Inschristen für die Einzelheiten. Ein Theil dieser ayaivec ist jedenfalls im Stadion ausgeführt worden, dessen Reste noch heute an den Abhängen des Thorax, auf denen die Stadtmauer entlang lief, westlich vom Theater zum Theil wohl erhalten sind; vgl. dazu Nr. 243-246. Für die ordnungsgemässe Ausführung aller dieser Agone hatten die Agonotheten zu sorgen, denen Unterbeamte wie die χήρυχες τοῦ μουσιχοῦ und der γραμματεύς τοῦ μεγάλου άγῶνος τῶν Δευκοφουηνῶν Nr. 193, 14 zur Seite standen.

Die Magneten bitten die fremden Staaten aber nicht nur um ihre Theilnahme an Opfer und Agon; sie fordern auch auf den Rath des delphischen Gottes hin die Anerkennung ihres Landes als einer χώρα ἱερὰ καὶ ἄσυλος, genau so wie es wenige Jahre darauf die Teier für ihren Dionysostempel verlangen. Auf die den Magneten damals verliehene Asylie und ihre Anerkennung durch Scipio und Sulla berufen sie sich noch im Jahre 22 n. Chr. vor dem römischen Senat, wie aus Tacitus ann. III 62 hervorgeht: Proximo Magnetes L. Scipionis et L. Sullae constitutis nitebantur,

quorum ille Antiocho, hic Mithridate pulsis fidem ac virtutem Magnetum decoravere, uti Dianae Leucophryenae perfugium inviolabile foret.

Wie oft das penteterische Fest der Leukophryene nach der grossen Feier um 200 gefeiert worden ist, wissen wir nicht. Aber von einem Feste wenigstens haben wir noch Kunde, das mit ähnlichem Glanze geseiert sein muss wie das erste. Denn die Reihe der Briefe und Psephismen wird durch drei Psephismen beschlossen, die erst der Mitte des 2. Jahrhunderts v. Chr. angehören können (Nr. 85-87). Die Datirung giebt Nr. 87, das Psephisma einer pergamenischen Stadt, das während der Regierungszeit von Attalos II. gegeben sein muss. Da in der Aufzählung der Attaliden Z. 15 ff. Philetairos nicht erwähnt wird, muss dieser bereits todt sein. Wann Philetairos aber gestorben ist, ist meines Wissens nicht überliefert. Derselben Zeit gehört auch Nr. 86 an, das Psephisma einer anderen pergamenischen Stadt, und da Nr. 85, das Psephisma von Magnesias Nachbarstadt Tralles (ἀστυ[γείτονες] Z. 2), in derselben Schrift wie Nr. 86 und 87 aufgeschrieben ist, wird man auch dieses in die Regierungszeit des zweiten Attalos setzen dürfen. Man kann also diese drei Psephismen nicht über das Jahr 159 v. Chr. hinaufdatiren. Die nach Tralles geschickten Theoren, Nikodemos Sohn des Mandrokles, ein jüngerer Nikodemos, auch Sohn eines Mandrokles (also offenbar Enkel des vorigen) und Isagoras Sohn und Enkel eines Diagoras kommen sonst nirgends vor. Nur können wir einen älteren Verwandten des letzteren als Antragsteller unter dem Stephanephoros Polykleides in Nr. 100a, 11, dem Psephisma über die καθίδουσις des ξόανον der Artemis Leukophryene in den eben wieder hergestellten Parthenon, nachweisen. Die Namen der Gesandten in Nr. 86 sind verloren; wahrscheinlich werden sie aber Leontiskos und Apollonios geheissen haben, die in dem Psephisma der anderen pergamenischen Stadt (Nr. 87) erwähnt werden.

Das Fest ist damals offenbar ganz noch in der alten Weise gefeiert worden, d. h. es bestand auch aus der θνσία und dem ἀγῶν στεφανίτης ἰσοπύθιος μουσικὸς γυμνικὸς ἱππικός. In allen drei Psephismen wird wieder die Einwirkung des delphischen Gottes erwähnt, und dass auch die Gesandten dieser Periode von der ἐπιφάνεια der Leukophryene gesprochen haben, geht aus Nr. 86, 6 hervor. Die zweite pergamenische Stadt (Nr. 87, 20. 27 beschliesst den magnetischen Gesandten εἰς ἀπαρχὴν τῆι θεῶι δραχμὰς ἑκατόν zu gehen.

Berlin. OTTO KERN.

## AETIUS.

Flavius Aetius,<sup>1</sup>) den die entfernteren Orientalen als den Schirmherrn des Westreichs,<sup>2</sup>) den rechten Arm seines Kaisers,<sup>3</sup>) den letzten Römer <sup>4</sup>) bezeichnen und die gleichzeitigen Dichter <sup>5</sup>) wie Geschichtschreiber <sup>6</sup>) des Occidents mit überschwänglichen Worten preisen, der einzige Private dieser Epoche,<sup>7</sup>) welcher die nur noch decorative, aber immer noch höchste Ehrenstelle des ordentlichen Consulats dreimal bekleidet hat und durch vier Decennien der factische Regent des Westreichs, erscheint bei näherer Betrachtung

<sup>1)</sup> Die Belege für den Vollnamen chron. minora 3 p. 529.

<sup>2)</sup> Marcellinus zum Jahre 454: magna Occidentalis rei publicae salus
.... cum ipso Hesperium cecidit regnum nec hactenus valuit relevari.

<sup>3)</sup> Procopius b. Vand. 1, 4 p. 329.

<sup>4)</sup> Procopius b. Vand. 1, 3 p. 322 neben seinem Rivalen Bonifatius.

<sup>5)</sup> Eines von dem aus Ligurien nach Gallien übergesiedelten Dichter Quintianus verfassten Lobgedichts auf Aetius Heldenthaten gedenkt Sidonius carm. 9, 289 f. — Theilweise erhalten ist bekanntlich das von dem Spanier Merobaudes (vgl. Hydatius chron. 2, 24 c. 128) auf ihn als Consul verfasste. Dasselbe wird von Niebuhr auf das dritte Consulat (446) bezogen, ist aber wohl bei Gelegenheit des zweiten (437) vorgetragen worden. Denn der späteste darin erwähnte sicher zu fixirende Vorgang ist der Friede mit den Vandalen 435; über die bei diesem Vertrag ausgemachte von Niebuhr richtig erkannte Zwischenheirath schweigt die geschichtliche Ueberlieferung, aber die Sendung des vandalischen Kronprinzen Hunerich nach Rom in Folge des Friedens von 435 (Procopius b. Vand. 1, 4) darf damit wohl in Verbindung gebracht werden. Besser für das zweite Consulat als für das dritte passt es, dass die dem Dichter in Rom gesetzte Statue, auf die er in der prosaischen Vorrede seines Lobgedichts ausführlich eingeht, nach Ausweis der erhaltenen Inschrift (CIL VI 1724) im Jahr 435 gesetzt ist.

<sup>6)</sup> Die an Lobpreisung der merobaudischen nicht nachstehende Schilderung des Aetius bei dem nur aus Gregorius Frankengeschichte (2, 8. 9) bekannten Historiker Renatus Profuturus Frigeridus ist allem Anschein nach bei Lebzeiten des Aetius abgefasst.

<sup>7)</sup> Constantius, der Schwager und schliesslich Gollege des Kaisers kann nicht wohl als Privater angesehen werden, obwohl er das dritte Consulat etwas früher erhielt als die Kaiserwürde.

in den über sein Thun vorliegenden, im Ganzen zuverlässigen und unparteiischen Berichten<sup>1</sup>) in minder günstigem Lichte, verdient aber dennoch eine eingehende Betrachtung. "Untergehend", sagt Goethe, "ist es ja dieselbige Sonne"; und im Westreich fällt allerdings der letzte Lichtschimmer auf ihn.

Aetius war, wie die meisten der nicht der ausländischen Soldatesca entstammenden namhaften Offiziere der römischen Spätzeit, ein Illyrier, gebürtig aus Durostorum (Silistria) in Moesien2), insofern dem Ostreich angehörig, als dieses Gebiet im Jahre 378, ohne Zweifel vor seiner Geburt, vom Westreich an den Herrscher des Ostens Theodosius abgetreten worden war.3) Aber sein Vater Gaudentius, aus einem angesehenen Bürgerhaus jener Stadt hervorgegangen,4) hatte im Westreich die Beamtenlaufbahn eingeschlagen und, vom Leibwächterführer beginnend,5) es bis zum Heermeister der Reiterei gebracht, in welcher Stellung er in den späteren Jahren des Honorius bei einer Militärrevolte in Gallien umkam.6) Die Mutter war eine vornehme Italienerin.7) Seine Geburt fällt vermuthlich in das letzte Decennium des 4. Jahrhunderts. Nach der Sitte dieser Zeit, die mit dem Räuber- auch das Ritterwesen aufgebracht und in der die Gefolgschaften grossen Umfang und staatliche Bedeutung gewonnen hatten, waren die vornehmen Jünglinge der römischen Aristokratie, wenn sie die militärische Laufbahn einschlugen, eben wie die germanischen Fürsten, nicht bloss Führer, sondern auch Kämpen; wie von den Königen der Hunnen die Schützenmeisterschaft gefordert ward,8) so wird auch Aetius gerühmt als trefflicher Reiter und gewandt in der Führung des Bogens und der

<sup>1)</sup> Die wichtigsten Angaben rühren her von Zeitgenossen aus der Epoche nach seinem Sturz, so die von Prosper, Priscus, Hydatius, Sidonius.

<sup>2)</sup> Jordanes Get. 34, 176.

<sup>3)</sup> Die sonst uns bekannten namhaften Männer dieses Namens - ob derselben Familie, lässt sich nicht entscheiden - gehören dem Ostreich an.

<sup>4)</sup> Jordanes a. a. O.

<sup>5)</sup> Frigeridus a. a. O. Die Nachricht, dass die comites Gaudentius und Jovinus im Jahre 399 die heidnischen Tempel in Africa niederreissen liessen Augustinus civ. dei 18, 54; Cons. Constantinop. chron. 2, 246), bezieht sich sicher auf den im Jahre 401 als comes Africae genannten Gaudentius (Theod. 11, 17, 4) und es ist nichts im Wege diesen für den Vater des Aetius zu halten.

<sup>6)</sup> Frigeridus a. a. O.; Chr. Gall. chr. 1, 452; Merobaudes paneg. 112 sq.

<sup>7)</sup> Frigeridus a. a. O.

<sup>8)</sup> Ol, mpiodorus fr. 18.

Lanze so wie kundig der Abschätzung der Entfernungen und sonstiger dem Offizier nöthiger Thätigkeiten.1)

Seine Laufbahn begann er, ähnlich wie Stilicho und andere Vornehme dieser Epoche, als kaiserlicher Kanzleischreiber mit Offizierrang.<sup>2</sup>) Bald aber fasste ihn das staatliche Getriebe, zunächst passiv: als Stilicho nicht lange vor seiner Katastrophe (408) mit dem Gothenkönig Alarich Bündniss machte, wie es scheint, um gemeinsam das Ostreich anzugreifen, war der junge Aetius unter den von den Weströmern ihrem Verbündeten gestellten Geiseln und blieb bei ihnen drei Jahre.<sup>3</sup>) — Es folgte darauf zwischen 408 und 423 eine ähnliche Geiselstellung bei den Hunnen,<sup>4</sup>) deren geschichtliche Beziehung wir nicht kennen, die aber für Aetius spätere Stellung entscheidend geworden ist; hier knüpften sich die Beziehungen zwischen ihm und diesen Barbaren, von denen weiterhin die Rede sein wird.

Nach Honorius Tode (423) ernannte dessen Nachfolger Johannes den jungen Mann zu einem seiner Leibwächterführer, womit er in die höchste Rangklasse eintrat, und weiter zu seinem Hausmeister.<sup>5</sup>) Als dann dem neuen Herrscher von

<sup>1)</sup> Frigeridus; Merobaudes praef.

<sup>2)</sup> Frigeridus: a puero praetorianus. Gemeint ist der tribunus et notarius praetorianus, wie er suftritt bei Stilicho (CIL VI 1730) und dessen Sohn (Zosimus 5, 34, 7), bei dem Grossvater Cassiodors (var. 1, 4, 10) und sonst (z. B. CIL VI 1761). Vgl. meine ostgothischen Studien (Neues Archiv 14, 462, 481).

<sup>3)</sup> Frigeridus. Wahrscheinlich darauf geht Merobaudes paneg. 121 sq. und carm. 4, 42 sq.; namentlich die Worte in jener Stelle: quod dux premat impiger armis, edomuit quos pace puer können nicht von den Hunnen verstanden werden, mit denen Aetius sich damals noch nicht gemessen hatte, sondern nur von den vielfach vor 435 von ihm bekämpsten Gothen. — Die Zeit hat Tillemont 5, 557 bestimmt.

<sup>4)</sup> Frigeridus. Hierauf gehen wahrscheinlich die ersten aus dem Panegyricus erhaltenen Worte, welche auf die Gothen nicht bezogen werden können.

<sup>5)</sup> Frigeridus: comes domesticorum et cura palatii. Dies entspricht genau der ungefähr gleichzeitigen, aber auf das Ostreich bezüglichen Titulatur Stilichos CIL VI 1731: comiti domesticorum et stabuli sacri, denn die Verwaltung des kaiserlichen Marstalls und die cura palatii sind gleichartig (Theod. 6, 13, 1. 11, 18, 1; Ammian 31, 13, 18). Die Stellung erläutert Claudian in Bezug auf Stilicho (laus Serenae 190 ff.): delectus equorum .... semine Cappadocum .... primus honor; es ist also die domus divina per Cappadociam (Not. Or. 10) gemeint. Wenn der Dichter fortfährt: gemina most

dem constantinopolitanischen die Anerkennung versagt ward und dieser Truppen zusammenzog, um im Westen dem einzigen noch übrigen männlichen Spross der regierenden Dynastie, dem fünfjährigen Urenkel Valentinians I. die Nachfolge zu verschaffen, sandte Iohannes den Aetius zu dem diesem befreundeten Hunnenfürsten, ausgerüstet mit grossen Geldmitteln, um ein Hülfsheer gegen die Byzantiner nach Italien zu führen. Aetius erfüllte seinen Austrag, kam aber zu spät nach Ravenna; drei Tage vorher war Johannes auf Geheiss des byzantinischen Feldherrn Aspar enthauptet worden.') Es kam zwischen Aetius und Aspar zum Schlagen2); · bald aber vertrugen sich die beiden Parteien (425). Placidus Valentinianus, der Dritte dieses Namens, wurde als Kaiser anerkannt; für den Knaben führte das Regiment seine Mutter Galla Placidia und unter ihr der magister militum Felix3); Aetius blieb in seiner Laufbahn'); mit den Hunnen wurde Friede geschlossen und ausser Geldzahlung und Stellung von Geiseln,\*) unter ihnen der Sohn des Aetius Carpilio, ) ihnen die pannonische Provinz Savia förmlich abgetreten.7)

tinde a germine duxit agmina, so ist der comes domesticorum der Inschrift gemeint; die in derselben Notitia neben einander stehenden domestici equites und domestici pedites geben dazu den Commentar. Aus dem Poeten ersieht man, dass die in den Inschriften mit dem Domesticat verkoppelten Hofstellen keineswegs mit demselben rechtlich combinirt werden dürsen, wie sie denn auch sonst stets selbständig austreten (vgl. ausser den angeführten Stellen noch Theod. 11, 1, 29. 11, 17, 3; Ammian 14, 7, 19. 22, 3, 7. 26, 8, 1. 31, 12, 15; Cassiodor var. 1, 5). — Von diesen vornehmen Curapalatinen zu unterscheiden sind die subalternen curae palatii der Not. dign. Or. 17, 5; Occ. 15, 6.

<sup>1)</sup> Frigeridus; Philostorgius 12, 14.

<sup>2)</sup> Philostorgius a. s. O.; Chr. Gall. chr. 1, 658; Sokrates h. e. 7, 42. 43.

<sup>3)</sup> Hydatius chr. 2, 26.

<sup>4)</sup> Philostorgius a. a. O.: τὴν τοῦ κόμητος ἀξίαν λαμβάνει. Es bleibt dahingestellt, ob dies die comitiva domesticorum war oder eine gleichartige Stellung; gewiss ist nur, dass der eigentliche Machthaber unter diesem Frauenregiment Felix war.

<sup>5)</sup> Philostorgius a. a. O.: οἱ βάρβαροι χρυσίφ καταθέμενοι τὴν ὀργὴν καὶ τὰ ὅπλα ὁμήρους τε δόντες. Dass die Geiselstellung gegenseitig war, sagt der Bericht nicht, ist aber dem Gebrauche dieser Zeit angemessen (Zosimus 5, 36) und war für die Römer in der Sachlage gegeben.

<sup>6)</sup> Priscus fr. 8 p. 81, ohne Zeitangabe.

<sup>7)</sup> Priscus fr. 7 p. 76 (vgl. fr. 8 p. 89): σ΄κει τὴν πρὸς τῷ Ξάφ ποτάμφ Παιόνων χώραν τῷ βαρβάρφ κατὰ τὸς Asτίου στρατηγοῦ τῶν Έσπερίων

In den folgenden Jahren finden wir Aetius in Gallien an der Spitze der römischen Truppen. Die Westgothen, welchen wenige Jahre zuvor im südwestlichen Gallien von den Römern Sitze angewiesen worden waren und welche Tolosa zu ihrer Hauptstadt gemacht hatten, suchten ihr Gebiet zu erweitern; die von ihnen belagerte Hauptstadt Südfrankreichs Arelate wurde im Jahre 425 von Aetius entsetzt.¹) Im mittleren und nördlichen Frankreich errang er gleiche Erfolge: er entsetzt Tours,²) schlägt den bis nach Arras vorgedrungenen Frankenfürsten Cloio³) und wirft im Jahre 428 die Franken zurück über den Rhein.⁴) Auch glückliche Kämpfe an der Donau in Vindelicien⁵) und Noricum⁶) so wie gegen die Juthungen²) fallen wohl in diese Jahre.

Diese Wassenthaten, vermuthlich mit einem hauptsächlich bei den Hunnen geworbenen Söldnerheer verrichtet,<sup>8</sup>) brachten im

- Prosper zum Jahre 425; Hydatius chr. 2, 21; Chr. Gall. chr. 1, 658;
   Sidonius ep. 7, 12.
  - 2) Sidonius carm. 5, 211.
  - 3) Sidonius carm. 5, 212. Vgl. Gregorius hist. Fr. 2, 9.
- 4) Prosper zum Jahre 428: pars Galliarum propinqua Rheno, quam Franci possidendam occupaverant, Aetii comitis armis recepta (vgl. Jordanes Get. 34, 176 und Hydatius chr. 2, 22 c. 98). Darauf bezieht sich wohl Merobaudes paneg. 5: Rhenus.... Hesperiis flecti contentus habenis gaudet ab alterna Thybrin sibi crescere ripa, was etwa heissen soll, dass der den Römern wiedergegebene Rhein sich dem römischen Tiberis gegenüber seiner Befreiung erfreut.
  - 5) Sidonius carm. 7, 234.
  - 6) Sidonius carm. 7, 233; Hydatius chr. 2, 22 c. 93. 95.
- Sidonius carm. 7, 233; Hydatius chr. 2, 22 c. 93; Chr. Gall. chr.
   1, 658. Sie waren ohne Zweifel vom linken Donauufer her in Baetien eingefallen.
- 8) Die Mannschaften des neben und unter Aetius Zweitcommandirenden in Gallien Litorius sind hunnische Reiter und ihr militärischer Werth wird hervorgehoben (Prosper zum J. 439; Hydatius chr. 2, 23: Sidonius carm. 7, 246); ohne Zweifel gilt dasselbe von den Truppen des Aetius selbst.

<sup>\*</sup>Pωμαίων συνθήκας ὑπακούουσαν. Marcellinus zum Jahre 427: Pannoniae, quae per quinquaginta annos ab Hunnis retinebantur, a Romanis receptae sunt. Jene zeitlose Angabe und diese zuverlässig, wenn auch nicht auf das Jahr genau, datirte gehören ohne Zweifel zusammen. Gedacht ist bei der letzteren wohl an das erste Auftreten der Hunnen im Westen im Jahre 376, obwohl man die Einnahme Pannoniens durch dieselben nicht allzu wörtlich nehmen darf. Ein Vertrag, durch welchen das Westreich seine östlichste Provinz Savia an die Hunnen abtrat gegen (nominelle) Rückgabe der belden Pannonien, konnte füglich so, wie Marcellinus es thut, aufgefasst werden.

Jahre 429 dem Sieger die Beförderung zum Heermeister; Felix aber, der das Consulat für 428 empfing, behielt die führende Stellung.1) Es kam dann zwischen den beiden Generalen zum Bruch. Felix wurde im Jahre 430 in Ravenna in einem Militäraufstand getödtet;2) die näheren Umstände der ohne Zweifel von Aetius herbeigeführten Katastrophe sind nicht bekannt. Die Erbschaft des Ermordeten trat er an, gewann die leitende Stellung am Hofe 3) und erhielt das ordentliche Consulat für das Jahr 432. Aber in eben diesem trat ihm ein mächtiger Nebenbuhler gegenüber. Der Statthalter von Africa Bonifatius, gleich dem Aetius ein tüchtiger Offizier, aufgefordert am Hofe zu erscheinen, kam nach langem Zögern endlich diesem Befehle nach4) und sein Einfluss erwies sich bald als übermächtig. Wahrscheinlich versuchte Placidia, welcher sowohl nach der Katastrophe des Johannes wie nach der Ermordung des Felix von Aetius die Hand gezwungen worden war, sich seiner zu entledigen, so wie ein namhafter General sich bereit fand für sie einzutreten.5) Aetius wurde entlassen,6) aber er wich nicht ohne Kampf. Nichts zeigt so deutlich die vollständige

Prosper zum J. 429: Felice ad patriciam dignitatem provecto Aetius magister militum factus est. Nach den weiterhin zu gebenden Ausführungen dürfte Aetius damals zum magister equitum per Gallias ernannt worden sein zumal da er in Gallien commandirte.

Prosper zum J. 430; Hydatius; Marcellinus; Johannes Ant. fr. 201, 2;
 Agnellus chr. 1, 301.

Nach den unten zu gebenden Ausführungen wird Aetius damals vermuthlich zum magister equitum et peditum praesentalis ernannt worden sein.

<sup>4)</sup> Dass Bonifatius im Jahre 427 dem Befehl, am Hofe zu erscheinen, nicht sofort folgte und es darüber zum Conflict zwischen ihm und der Regierung kam, sagt Prosper zu diesem Jahre, wo übrigens die zu ihm geschickten Leute eher ausgesandte Mörder sind als eigentliche Commandoführer. Dass er sich gefährdet glaubte, beweist seine Verhandlung mit den Vandalen, welche für das römische Africa und für das Westreich überhaupt so verhängnissvoll geworden ist; schliesslich aber fügte er sich dem Hofe: navigasti...navigare oboedientiae fuit, schreibt an ihn Augustinus ep. 220. — Dass Aetius ihn durch falsche Nachrichten über ihm drohende Nachstellungen zum Ausbleiben bestimmt habe, erzählt nur Prokopius b. Vand. 1,3 (und nach ihm Johannes Ant. fr. 196); es ist an sich nicht wahrscheinlich und, wenn die Meldung über Bonifatius Aeusserungen auf dem Todbett richtig ist, schlechthin unmöglich.

<sup>5)</sup> Nach Prosper zum Jahre 432 wird Bonifatius bei seiner Rückkehr nach Italien zum magister militum ernannt, wo die Vollmachtstellung gemeint sein dürfte.

<sup>6)</sup> Prosper zum J. 432; Hydatius chr. 2, 22. Hermes XXXVI.

Auflösung der militärischen wie der staatlichen Ordnungen in diesen Zeiten wie das Treffen, das nicht weit vom Hoflager, fünf Milien von Ariminum, zwischen den Gefolgschaften des entlassenen und des neu berufenen Heermeisters geliefert ward und in welchem beide Offiziere persönlich mit einander fochten. Der Sieg blieb dem Bonifatius, aber er war von dem besser bewaffneten Aetius schwer verwundet worden und starb einige Monate nachher. Sterbend soll er — man meint ein Ritterbuch zu lesen — seiner Gattin Pelagia aufgegeben haben, wenn sie abermals sich vermähle, keinem andern die Hand zu reichen als dem Aetius.<sup>4</sup>) In seiner Stellung ersetzte ihn sein Schwiegersohn Sebastianus.<sup>2</sup>)

Aetius blieb also amtlos; aber er war nicht gemeint im Privatstand zu verharren. Behauptend, vielleicht mit Grund, dass er daheim seines Lebens nicht sicher sei, flüchtete er aus dem Reich und begab sich zu seinem alten Freunde, dem Hunnenkönig Rua.<sup>3</sup>) Von dessen Schaaren begleitet erschien er nach einiger Zeit in Ravenna.<sup>4</sup>) Placidia fügte zum dritten Mal sich in das Unvermeidliche: Schastianus wurde entlassen und flüchtete nach Constantinopel<sup>8</sup>); Aetius erhielt seine alte Machtstellung zurück und weiter zunächst den Patriciat,<sup>6</sup>) sodann abermals das ordent-

<sup>1)</sup> Prosper a. a. O.; Hydatius a. a. O.; Chr. Gall. chr. 1, 658; consul. Ital. chr. 1, 301; Marcellinus zum Jahre 452; Johannes Ant. fr. 201.

<sup>2)</sup> Hydatius chr. 2, 22.

So nennt ihn Priscus fr. 1 p. 71 und daraus lordanes Get. 35, 180;
 Rugas Sokrates h. e. 7, 43, Ruga oder Rugila die gallische Chronik chr.
 658-661, Roilos Theodoretus h. eccl. 5, 37.

Prosper zum Jahre 432; Hydatius chr. 2, 22: Chr. Gall. chron. 1, 658
 109. 112.

<sup>5)</sup> Hydatius a, a, O.

<sup>6)</sup> Hydatius a. a. O.: Aetius dux utriusque militiae patricius appellatur. Es ist zweiselhaft, ob dieser Titel hier in der gewöhnlichen und legitimen oder in eminenter Bedeutung zu fassen ist. Ueber die erstere, wonach der Titel den von Constantin eingeführten hohen Personaladel bezeichnet, habe ich in den ostgothischen Studien (Neues Archiv 14, 483) gehandelt und dem dort Gesagten nichts hinzuzusügen. Aber daneben, und wie es scheint abusiv, wird der Titel namentlich im Westreich verwendet als Bezeichnung der eigentlich wohl selbst abusiven Vollmachtstellung, von der unten S. 538 ff. gesprochen wird. So wird nach Olympiodor fr. 13 Iovinus, der, von Honorius abfallend, sich dem Attalus anschliesst, deshalb bezeichnet als πατρίκιος Αττάλου. So bemüht sich nach Johannes Ant. fr. 201, 4 Petronius Maximus nach Beseitigung des Aetius της πατρικιότητος τυχείν, obwohl er diesen Adelstitel

523

liche Consulat für 437. Von besonderen den Hunnen erwiesenen Dankbezeugungen ist nicht die Rede; die zwischen Aetius und dem Hunnenfürsten gewechselten Dienstleistungen und Geschenke, deren gelegentlich Erwähnung geschieht, bezeugen mindestens das fortdauernd gute Einvernehmen.

In neu befestigter Stellung nahm Actius die Operationen in Gallien wieder auf. Bestimmt datirt ist die Expedition gegen die Burgunder im Jahre 435,2 so wie die Kämpfe gegen die Gothen, wohin die Entsetzung Narbos im Jahre 4362 gehört so wie die nach der Niederlage seines Unterfeldherrn Litorius bei Toulouse im Jahre 439 von ihm getroffenen Anordnungen.4 Die Ansiedelung alanischer Haufen bei Orleans mag neben den Beziehungen dieses Stammes zu den Hunnen in der Abwehr des gothischen Vordringens ihre Erklärung finden. Vielleicht gehört in diese Zeit auch die Expedition gegen die Aremoriker und der halb sagenhafte Hülferuf, den die von der römischen Regierung aufgegebenen Römer Britanniens an Actius gerichtet haben sollen.4 Wenigstens zeitweise scheint Gallien relativ beruhigt gewesen zu sein. In Anbetracht all dieser Erfolge erhielt der Feldherr im Jahre 446 eine sonst unerhörte Auszeichnung, das dritte Consulat.

Aber in diese leidlich befriedigenden Zustände brachten die Beziehungen zu den Hunnen eine üble Störung. Bei diesen waren nicht lange nach dem Jahre 432 auf den König Rua die

längst besitzt. So creirt bei Jordanes Get. 45, 236 Kaiser Leo zum Kaiser des Westens den Anthemius patricium suum. Wenn diese Benennung als ausschliessliche vielfach Männern wie Aetius (z. B. Cassiodor var. 1, 4, 11), Ricimer und sonst beigelegt wird, auch ein patricius praesentalis bei den Ostgothen auftritt (Neues Archiv 14, 506), so ist sie vermuthlich in diesem abusiven Werth zu fassen, der dann im Mittelalter zum legitimen wird.

- 1) Priscus fr. 8 p. 84. 92. fr. 11 p. 96.
- 2) Prosper zum Jahre 435; Hydatius chr. 2, 22, 23; Chr. Gall. chr. 1 660; Sidonius carm. 7, 234.
  - 3) Prosper zum Jahre 436; Hydatius chr. 2, 23.
  - 4) Hydatius chr. 2, 23; Prosper zum Jahre 439.
  - 5) Chr. Gall. chr. 1, 660 c. 124. 127; Jordanes Get. 37, 194. 38, 197.
  - 6) Jordanes a. a. O. Zeuss, die Deutschen S. 704.
  - 7) Sidonius carm. 7, 246; Merobaudes paneg. 8; Johannes Ant. fr. 201, 2.,
  - 8) Gildas chr. 3, 36.
- 9) Chr. Gall. 1, 660: pacatis motibus Galliarum Actius ad Italiam regreditur. Merobandes paneg. 30 ff.

Brüder Bleda und Attila gefolgt<sup>1</sup>) und nachdem im Jahre 444/5 der letztere jenen beseitigt und dessen Reichstheil sich angeeignet hatte,<sup>2</sup>) herrschte Attila im Hunnenland allein. Wir vermögen nicht in genügender Weise zu ermitteln, was dieser Mann gethan und gewollt hat, da wir nicht viel anderes über ihn erfahren als was zugleich die beiden Römerreiche angeht; indess ist es für diese Darstellung erforderlich über Attilas damalige Stellung nicht völlig hinwegzugehen.

Das Volk der Chunen oder der Hunnen, das seit der theodosischen Epoche in unserer Ueberlieferung hervortritt, hat dem Anschein nach eine vielgetheilte Einheit gebildet, eine unter einem obersten Herrscher einigermaassen vereinigte, aber in zahlreiche Sonderherrschaften zerfallende Masse, und es mag wohl Attilas hauptsächliche politische Leistung gewesen sein, dass er, insbesondere nachdem er den älteren Bruder beseitigt hatte, der obersten Reichsstelle grössere Straffheit und Machtgewalt gegeben hat,<sup>3</sup>) wie denn diese Geschlossenheit mit seinem frühen Tode sofort wieder verschwand und der Hader unter seinen Söhnen der Hunnenmacht ein jähes Ende bereitete. Sein Herrschaftsgebiet erstreckte sich von den beiden Ufern der mittleren Donau aus<sup>4</sup>) nicht blos nord-

<sup>1)</sup> Das Jahr des Regierungswechsels ist nicht bestimmt zu ermitteln; dass die Chr. Gall. 1, 660 Bledas Antritt in das 11., seinen Tod in das 23. Jahr des Theodosius setzen, führt ungefähr auf das Jahr 432/3, was sich mit dem vorher (S. 522 A. 3) wiedergegebenen Bericht leidlich verträgt. Bleda war wohl der ältere Bruder, da ihn die Chr. Gall. a. a. O. allein, Marcellinus zum Jahre 442 an erster Stelle nennen.

<sup>2)</sup> Prosper zum Jahre 444; Chr. Gall. 1, 660; Marcellinus zum Jahre 445.

<sup>3)</sup> Dass die Brüder Bleda und Attila sich in das Gebiet getheilt hatten, zeigt Prosper zum Jahre 444. Ueber das Unterkönigs- und Häuptlingswesen bei den Hunnen vgl. Priscus fr. 1 p. 71 und fr. 8 p. 82. 83. 88.

<sup>4)</sup> Vom rechten Donauuser betrachteten die Hunnenherrscher nach Priscus fr. 7 p. 76 als ihr eigenes Gebiet, in dem sie den römischen Bauern die Bestellung des Bodens untersagten, Pannonien in der Längsausdehnung bis nach Novae (unweit Swischtowa) in Thrakien, in der Breite von fünf Tagereisen bis zu der grossen mösischen Stadt Naissus (Nisch) an der oberen Morawa, wohin der früher an der Donau stattfindende Grenzhandel von ihnen verlegt ward. Wenn späterhin Attila den Gesandten des Ostreichs zugesagt haben soll die Donaugrenze einzuhalten (Priscus fr. 14 p. 98), so kann damit wohl nur dasjenige Gebiet gemeint sein, das hiernach an der unteren Donau dem Ostreich verblieben war. Dass als die Notitia die letzte Redaction erhielt und vermuthlich schon längere Zeit vorher ein grosser Theil der Donauprovinzen

östlich weithin über die Nordküste des schwarzen Meeres,1) sondern auch in seiner Auffassung, welche durch die ihm tributäre Stellung der beiden römischen Reichshälften einigermaassen gerechtfertigt ward,2) einerseits bis zu den Inseln des atlantischen Oceans,3) andererseits bis an den Euphrat; in seinen Herrschaftsträumen unterwarf er sich nicht bloss Rom und Constantinopel, sondern auch Medien und Persien.4) Seine Hofhaltung bot ein wunderbares Völkergemisch: an dieser königlichen Tafel sassen nebeneinander die Abgesandten des römischen West- wie die des Ostreichs und die Angehörigen zahlloser Barbarenstämme; das Durcheinander der hunnischen, der germanischen, der griechischen und der lateinischen Rede diente zur Belustigung der Tischgäste<sup>5</sup>); dass seinem aus Gallien von Aetius ihm zugesandten Schreiber Constantius, einem geborenen Italiener, die Zusage der Vermählung mit einer reichen und vornehmen Römerin pünktlich erfüllt werde, spielt eine Rolle in der diplomatischen Verwickelung zwischen Attila und Valentinian.6) Barbarische Pracht und barbarische Kunst begegneten sich hier mit dem römisch-orientalischen Luxus. Aber während seine Tafel mit Gold- und Silbergeschirr bedeckt war, blieb er selbst einfach, ass von seinem Holzteller und trank aus dem Holzbecher der Skythen, nahm auch keinen Antheil an dem lustigen Tafeltreiben, sondern sass dabei mit strengem und ernstem Gesicht und ohne ein Wort des Scherzes.7)

geradezu von den Römern aufgegeben war, ist am Schluss dieses Aufsatzes (S. 540 A. 3) ausgeführt worden.

Attila beherrscht das ganze Skythenland (Priscus fr. 8 p. 90, vgl. p. 88).

<sup>2)</sup> Der Jahrestribut des Ostreichs betrug nach Priscus Angaben (fr. 1 p. 72, fr. 5 p. 74) zuerst 350, dann 700, zuletzt 2100 Pfund Gold (bei welcher Verdreifschung die viermonatliche Steuerperiode der Römer zu Grunde gelegt ist); daneben erpresste er eine einmalige Zahlung von 6000 Pfund Goldes, die den reichen Osten völlig ruinirte. Der Tribut des Westreichs wird auch erwähnt (Priscus fr. 8 p. 90), aber die Höhe ist uns nicht überliefert.

<sup>3)</sup> Priscus fr. 8 p. 90. Es kann nur Britannien gemeint sein.

<sup>4)</sup> Priscus a. a. 0.

<sup>5)</sup> Mit lebendigen Farben schildert Priscus fr. 8 p. 91 die Hofhaltung des Hunnenkönigs, die eigenartige strenge Tafelordnung und nach aufgehobener Tafel den Vortrag hunnischer Kampf- und Preislieder und die Belustigung der Barbaren an der Sprachverwirrung.

<sup>6)</sup> Priscus fr. 8 p. 93.

<sup>7)</sup> Priscus fr. 8 p. 92. 93, fr. 12. 13. 14. 18.

ephemere Erscheinen der hunnischen Grossmacht, die ungefähr wie die napoleonische vorüber gefluthet ist, hat die Antwort abgeschnitten auf die Frage nach ihrem wirklichen Gehalt; auch in dem Zusammenbruch des Römerstaates ist Attila nicht mehr als eine Episode und kam das Ende von anderer Seite. Aber für die hier behandelte Epoche ist das Hunnenreich die führende Grossmacht.

Zu ernstlichen Conflicten zwischen dieser neuen Grossmacht und den beiden Römerreichen ist es nicht gekommen, so lange der führende der beiden Herrscher Theodosius II. am Leben war. Der Uebergriffe der Hunnen auf das rechte Donauufer ist bereits gedacht worden; sie führten zu der Einnahme und der Verwüstung der grossen Römerstädte daselbst, und wie im Westreich zur rechtlichen, so im Ostreich wenigstens zur factischen Ueberantwortung eines grossen Theils der Uferprovinzen an den mächtigeren Nachbar. Aber der Hof von Constantinopel liess eben dies und eigentlich alles sich gefallen. Auch diese Monarchie machte, wie die unsrige und am Ende eine jede, die Erfahrung, dass an der Feigheit des Herrschers das Schicksal des Volkes hängt. Eine schimpflichere Botschaft ist wohl nie dem Herrscher eines grossen Reiches ins Gesicht gesagt worden, als sie Kaiser Theodosius, nachdem sein Versuch den König Attila durch Meuchelmord aus dem Wege zu räumen kläglich gescheitert war, von dessen Gesandten hinnahm\*); aber weder damals noch sonst während dieser fast vierzigjährigen Regierung ist es zwischen den Römern und den Hunnen zu ernsten kriegerischen Conflicten gekommen. Dass auch im Westreich wenigstens seit Honorius Tode das Regiment wesentlich von der Gnade des Hunnenfürsten abhing, insbesondere Aetius seine politische Stellung ihm verdankte und seine militärischen Erfolge durch hunnische Söldner gewann, ist bereits auseinandergesetzt worden. Diese Eintracht aber wurde gestört durch dynastische Interessen,2)

<sup>1)</sup> Priscus fr. 12. Wie König Attila eines Königs, so sei Kaiser Theodosius eines Kaisers Sohn, aber indem dieser sich jenem zinspflichtig gemacht habe, sei er dessen Sclave geworden und er sei ein nichtswürdiger Sclave, da er seinem Herrn nach dem Leben trachte.

<sup>2)</sup> Wie viel mächtiger bei monarchischer Degeneration diese sind als die Interessen des Staates, dafür ist dieser Urenkel Valentinians I. ein merkwürdiger Zeuge. Von den benachbarten grossen und kleinen Mächten nahm er alles hin; aber als der Gemahl seiner Vaterschwester Constantius von Honorius zum Mitregenten angenommen wurde, war er im Begriff gegen diesen marschiren zu

zunächst durch eine liederliche Prinzessin. Die Schwester des weströmischen Kaisers Valentinians III., Nichte des oströmischen, Justa Grata Honoria, als Prinzessin von Geblüt schon als Kind mit dem Augustatitel geschmückt, liess sich in früher Jugend mit einem Subalternen in ein strafbares Verhältniss ein1) und wurde, während der Buhle mit dem Leben büsste, zwar auf Fürbitte der Mutter nicht eigentlich bestraft, aber doch von der kaiserlichen Familie in einer Art von Einsperrung gehalten. Lange Jahre darauf trat diese Dame mit König Attila in Verbindung und trug ihm ihre Hand an, welche dieser annahm, zugleich aber die Forderung stellte auf erbrechtliche Gleichstellung der Schwester mit dem Bruder, das heisst auf Abtretung der Hälfte des römischen Westreichs.2) Während der oströmische Kaiser als Familienhaupt seine Einwilligung gab, suchte man am weströmischen Hofe dem in jeder Hinsicht unbequemen Antrag auszuweichen, indem der Prinzessin schleunigst ein Ehemann gefunden ward; Attila aber beharrte auf seinem Begehren.3)

Da starb durch einen — man wagt kaum zu sagen durch einen unglücklichen — Fall vom Pferde Kaiser Theodosius (450, 28. Juli). Nun schlugen die Dinge um. Die Generale des Ostens, die den tüchtigen Offizier Marcianus zum Kaiser erkoren, sagten dem König Attila auf und weigerten ihm die Weiterzahlung des

lassen, und er liess marschiren, als nach dem Tode seines Vaterbruders ein Hausfremder in Ravenna zum Kaiser ausgerufen ward.

<sup>1)</sup> Da die Heirath der Aeltern Constantius III. und Galla Placidia am 1. Jan. 417 stattfand und ihr jüngeres Kind, Valentinian III. am 3. Juli 419 geboren ward, so fällt die Geburt des älteren, dieser Honoria, Ende 417 oder Anfang 418, ihr Verhältniss zu ihrem Intendanten Eugenius nach den Chronisten in das Jahr 434.

<sup>2)</sup> Marcellinus zum Jahre 434; Priscus fr. 15.16; Johannes Antiocheuus fr. 199. Die Zeit lässt sich nicht genau ermitteln. Marcellinus sehliesst den Bericht nur an den früheren Vorgang an; wahrscheinlich liegt zwischen dem Liebeshandel und dem Heirathsantrag eine geraume Zwischenzeit und scheinen auch die Verhandlungen über den letzteren sich lange hingezogen zu haben.

<sup>3)</sup> Der Gatte, den man ihr gab, um Attilas Antrag zu beseitigen, ist Flavius Cassius Herculanus Consul 449. — In Priscus Bericht (fr. 8 p. 89. 93) erscheint neben König Attila als die eigentliche Königin der Hunnen die Kreka; aber er hatte einen zahlreichen Harem (ebenso sein Bruder Bleda: Priscus p. 84) und hielt eben damals Hochzeit mit der Tochter des Hunnen Eskam (a. a. 0. p. 83). Einen solchen Platz also wird die römische Prinzessin begehrt haben.

Tributs. Das Westreich folgte; jenes Ehebundniss wie die Erbfolge wurden definitiv abgelehnt und damit war der Krieg erklärt.1)

Aber nicht sofort kam es zum Waffenkampf zwischen den Hunnen und den Römern. Während jener Verhandlungen hatte Attila eine grosse Expedition gegen den Nordwesten unternommen, zunächst gegen die Franken am rechten Rheinufer2); wenn er dabei ein Einrücken in Aquitanien in Aussicht nahm, so geschah dies im Einverständniss mit den stets mit den Gothen daselbst im Kampf liegenden Römern.3) Nun aber waren durch jenes Zerwürfniss die Römer aus Verbündeten zu Gegnern Attilas geworden. Das Hunnenheer setzte über den Rhein und brach in Belgien ein4); Metz wurde von ihm belagert und erstürmt.5) Damit kam denn die Wehrlosigkeit des entkräfteten Grossstaates zu Tage. Aetius hatte seine Erfolge in Gallien, insbesondere gegen die Gothen, wesentlich mit hunnischen Söldnern erstritten; jetzt versagten diese und eigene Truppen hatte er so gut wie keine.") Als Attila in der Hoffnung auf den Uebertritt der an der Loire angesiedelten Alanen gegen Orleans vorging,") blieb dem römischen Feldherrn keine andere Wahl als mit den ehemaligen Gegnern Bündniss zu machen und wie einst mit den Hunnen die Gothen, so jetzt mit den Gothen die Hunnen zu bekämpfen. Das gelang denn auch, ohne Zweifel weil die Gothen bei dem Ansturm des gewaltigen Königs um ihre eigenen neu gewonnenen Sitze besorgt wurden.8) Es kam im Jahre

<sup>1)</sup> Priscus fr. 15.

<sup>2)</sup> Nach dem Verzeichniss der ihm unterthänigen Völkerschaften bei Sidonius carm. 7, 328 muss Attilas Herrschaft sich über zahlreiche westdeutsche Stämme erstreckt haben. Von der Ueberwältigung der Burgunden durch ihn spricht Prosper zum Jahr 435. Den Krieg, welcher zu der Schlacht bei Chalons führt, begann Attila nach Priscus fr. 16 gegen die Franken.

<sup>3)</sup> Prosper zum Jahre 451.

<sup>4)</sup> Sidonius carm. 7, 328.

<sup>5)</sup> Hydatius chr. min. 2, 26; Frigeridus bei Gregorius hist. Fr. 2, 8. Die Stadt muss damals noch römisch gewesen sein.

<sup>6)</sup> Der Römer Sidonius sagt es selbst carm. 7, 328: vix liquerat Alpes Actius tenue et rarum sine milite (d. h. ohne römische Truppen) ducens robur in auxiliis. Priscus zufolge waren die Franken getheilt; nach dem Tode ihres Königs hielt der ältere Sohn zu Attila, der jüngere zu Actius.

Jordanes (aus Priscus) Get. 37, 194, Gregorius hist. Fr. 2, 7, Sidonius ep. 7, 12.

<sup>8)</sup> Nach Sidonius carm. 7, 330 ff. liessen die Gothen sich durch den römischen Patricier Avitus bestimmen den Kampf gegen Attila aufzunehmen.

451 gegen die zurückweichenden Hunnen in der Champagne zu der gewaltigen Völkerschlacht auf dem mauriacensischen Felde zwischen Troyes und Chalons. In der That wurde dieselbe geschlagen zwischen dem Gothenkönig Theodoridus und dem König der Hunnen Attila; die Römer standen wohl zu jenem, aber fielen wenig ins Gewicht. Sie war in hohem Grad blutig — der König der Gothen und ein Schwager Attilas waren unter den Gefallenen —, aber unentschieden¹); nur insofern durften jene sich den Sieg zuschreiben, als Attila in Folge derselben seinen schon begonnenen Rückzug fortsetzte und über den Rhein in sein Herrschaftsgebiet zurückging.

Dem Westreich war damit nur für den Augenblick geholfen. Im nächsten Jahr nahm Attila den Krieg wieder auf und diesmal unmittelbar gegen Italien. Hier, wo die Römer auf sich selbst angewiesen waren, kam es so wenig wie an der Donau zu einer Gegenwehr in offener Feldschlacht. Die einzelnen Städte Oberitaliens, auch die grössten, Aquileia, Mailand, Pavia fielen eine nach der anderen in die Gewalt der skythischen Horden.2) Allem Anschein nach hing es nur von Attila ab, gleich Alarich sich der Hauptstadt selbst zu bemächtigen; aber er kehrte um, vielleicht weniger mit Rücksicht auf den aus dem Ostreich erwarteten Zuzug und auf die in seiner Armee ausbrechenden Seuchen 3) als in Erinnerung an das Ende Alarichs und in der Meinung durch einen solchen Erfolg den Neid der Götter herauszufordern. Dann raffte schon im folgenden Jahr (453) den gewaltigen Kriegsfürsten ein jäher Tod dahin. Der sogenannte Friede, den er das Jahr zuvor mit dem Westreich geschlossen hatte, mag ihm nur ein Waffen-

<sup>1)</sup> Der sicher aus Priscus entlehnte Schlachtbericht des Jordanes Get. 36 ff. ist im wesentlichen zuverlässig; dass Gregorius h. Fr. 2, 7 aus ihm schöpft, ist mir nicht mehr zweifelhaft (vgl. meine Vorrede zum Jordanes p. XXXVI), da das Werk des Frigeridus schwerlich bis zu diesem Jahr hinabreichte. Die von Priscus unabhängigen Quellen, Prosper zum Jahre 451, Hydatius chr. 2, 26, Chr. Gall. chr. 1, 662. 663 u. a. m. fügen diesem Bericht weniges hinzu. Dass die Schlacht in der Champagne zwischen Troyes und Chalons sur Marne geschlagen ward, steht fest; das "mauriacensische Feldfgenau zu bestimmen ist bisher nicht gelungen.

<sup>2)</sup> Jordanes Get. 41, 216. 42, 219-222 u. a. St. m.

Hydatius chr. 2, 26. An der Friedensgesandtschaft nahm der römische Bischof Leo Theil (Prosper z. d. J. und sonst), aber seine Beredtsamkeit hat den Hunnen schwerlich zur Umkehr bestimmt.

stillstand gewesen sein, und sicher hätte er bei längerem Leben auch mit dem Ostreich abgerechnet. Aber mit seinem Tode brach durch die Uneinigkeit seiner Söhne das Hunnenreich sofort aus einander und in der weiteren Katastrophe des Römerstaates ist dieser Nation keine hervorragende Rolle zugefallen.

Aetius hat, wie dies auch die Zeitgenossen einräumen, in diesem Hunnenkrieg eine klägliche Rolle gespielt,1) wohl weniger durch persönliche Verschuldung des tapferen Offiziers als in Folge des Verzichts des römischen Regiments auf die eigene Wehrhaftigkeit und der unvermeidlichen Consequenzen des ausländischen Werbesystems. Seine Machtstellung am weströmischen Hofe wurde durch diese Vorgänge zunächst nicht erschüttert. Allem Anschein nach ging er damit um, da Kaiser Valentinian selbst keine Söhne hatte, seinen Sohn Gaudentius mit einer Tochter desselben zu vermählen und ihm damit die Thronfolge zu verschaffen.2) Aber bei dem misstrauischen und untergeordneten Herrscher, welchem, wie schon seiner Mutter, dieser General in recht gewaltsamer Weise sich zum Vormund gesetzt hatte, mag gegen denselben lange ein Groll bestanden haben, und es fehlte an Hofleuten nicht, die denselben schürten; genannt werden insbesondere der Oberkämmerer Heraclius, ein Verschnittener, und der hochgeborene und ehrgeizige Patricier Petronius Maximus, der bald darauf einige Monate hindurch selber das Diadem trug. Am Hofe selbst, während der Berathung von Finanzfragen, stach am 21. September 454 der Kaiser eigenhändig den General nieder. Dass diese Execution nach den staatsrechtlichen Ordnungen des absoluten Regiments durchaus legitim und rechtsbeständig war, leuchtete den germanischen Gefolgsleuten des Feldherrn nicht ein. Zwei derselben vergalten wenige Monate darauf, am 16. März 455, dem gekrönten Mörder in gleicher Weise auf dem römischen Marsfeld.3)

Prosper zum Jahre 452: nihil duce nostro Aetio secundum prioris belli opera prospiciente. Das Treffen bei Chalons galt den Römern natürlich als ein Sieg des Aetius über Attila.

<sup>2)</sup> Prosper zum J. 454.

<sup>3)</sup> Prosper a. a. 0. und andere Stellen mehr. Sie heissen Optila und Thraustila (Marcellinus z. d. J.); der letzte Name kehrt wieder bei dem Gepidenkönig Trapstila, dem Vater des Thrasaricus (Jordanes Get. 58, 300; Paulus hist. Rom. 15, 15) und bei einem Condottier Zenos (Johannes Ant. fr. 211, 4 Müll.). Ueber den zweiten Namen vgl. Müllenhoff in den Indices zu meinem Jordanes S. 155: "Beide Namen", schreibt mir Edw. Schröder, "sind

531

Angemessen wird es sein mit dieser Ausführung über den letzten namhaften Römerfeldherrn eine eingehendere Erörterung über das römische Heermeisteramt zu verbinden. Von der darüber vor Jahren in dieser Zeitschrift gegebenen Darlegung¹) habe ich nichts Wesentliches zurückzunehmen; wohl aber bedarf sie weiterer Entwickelung und Begründung.

Die Heermeisterstellen der spätrömischen Zeit stehen von Anfang an in der höchsten Rangklasse des Illustrissimats und weichen im Rang nur den Reichs- und den hauptstädtischen Präfecturen.<sup>2</sup>) Titular führen die Heermeister, abgesehen von ihrer Zugehörigkeit zu den comites der ersten Klasse,<sup>3</sup>) im Anschluss an die altrepublikanische Dictatorenordnung,<sup>4</sup>) je nachdem das Commando auf die Infanterie oder die Cavallerie oder auf beide bezogen wird, die Bezeichnungen magister peditum oder magister equitum oder auch magister equitum et peditum<sup>5</sup>) oder magister utriusque militiae. Titular im strengsten Sinn sind die von der Waffenkategorie absehenden Bezeichnungen nicht, weder die bei den Schriftstellern gangbare und selbst in den Adressen der kaiserlichen Rescripte häufig auftretende Bezeichnung magister militum,<sup>6</sup>) griechisch στρατηλά-

ganz unzweiselhaft germanisch und nichts ist im Wege sie als gothisch anzusprechen, resp. sie einem den Gothen nahe verwandten ostgermanischen Stamm zuzuweisen. Die Hunnen kommen nur insofern in Betracht, als wenigstens in der Königsfamilie, und wie es scheint, gerade unter gepidischem Einfluss, die germanische Namengebung in Brauch war.

- 1) Siehe diese Ztschr. 24 (1889) S. 260 ff.
- 2) VO. von 372 C. Th. 6, 7, 1: praefectos urbi, praefectos praetorio, magistros equitum ac peditum indiscretas ducimus dignitates; zwischen ihnen allen entscheidet den Rang lediglich die Beamtenanciennetät. Indess stehen die hohen praefecti immer vor den hohen magistri und mehr wird auch aus Ammian 21, 16, 2 nicht gefolgert werden dürfen.
- Die volle Titulatur comes et magister mit folgender Determinirung findet sich häufig.
- 4) Wie in früherer Zeit so auch in dieser haftet an der Bezeichnung magister entweder der Begriff des militärischen Commandos, das auch dem magister officiorum zukommt, oder der des Schreibmeisters.
- 5) Die Folge magister equitum et peditum (oder peditumque) ist fest, obgleich der magister equitum im Rang dem magister peditum nachsteht.
- 6) Inschriftlich scheint magister militum nur auf Steinen der nachjustinianischen Epoche zu begegnen (CIL. II 3420. VIII 101. 1863. 4354. 4799). — Magister allein steht dafür zwar einmal (CIL. V 8120, 4) durch den Beisatz per Thracia(m) gesichert, bezeichnet aber regelmässig den magister officiorum. — Die auf pannonischen Ziegeln (CIL. III 4668 [+ 11375] =

της,<sup>1</sup>) noch viel weniger die hie und da begegnenden magister armorum<sup>2</sup>) oder rei castrensis.<sup>3</sup>) — Unter den Determinativen wird das den beiden höchsten Heermeistern zukommende in praesenti oder praesentalis selten titular verwendet <sup>4</sup>), wogegen die den Sprengel bezeichnenden auch im officiellen Gebrauch häufig erscheinen.

Aber die allgemeine Regel, dass im Gebrauch die eigentlichen Amtstitel den Rangtiteln weichen, erstreckt sich auch auf die Heermeisterschaft. Wie der Rangtitel consularis die Amtstitel praeses und legatus so zu sagen absorbirt hat, so tritt hier für den Volltitel comes et magister militum im Gebrauch häufig, vermuthlich vorzugsweise in der Anrede, der einfache comes ein, 5) wenn gleich

11856 und das. 4669 [+ 11376]) genannten magistri können weder militum noch officiorum sein, da nach Angabe Hirschfelds (Berliner Sitz.-Ber. 1901 S. 689 ff.) einem solchen die Rangbezeichnung v. p. beigelegt wird. — Nur sprachlich gleichartig ist der vom tiro zum disce(n)s equitum und dann zum mag(ister) equitum avancirende Legionar CIL. V 8278.

- 1) Die Titulatur στρατηλάτης mit folgendem Determinativ in praesenti (τοῦ πραισέντου Chron. pasch. p. 601. 603 Bonn) oder des Sprengels ist die einzige technische im Orient gebräuchliche, wenn gleich häufig das allgemeine Wort στρατηγός dafür eintritt. Στρατηλάτης 'Ρωμαίων ίππικῆς τε και πεζικῆς findet sich bei Sokrates hist, eccl. 6, 6; sonst wird die Waffe nicht hinzugesetzt, wie denn auch seit Theodosius im Ostreich es keine anderen Heermeister giebt als utriusque militiae.
- 2) Häufig bei Ammian 15, 5, 24. 36-16, 7, 3-20, 1, 2-20, 9, 5 -21, 8, 1-25, 8, 11-26, 5, 2-27, 12, 5-29, 6, 3-31, 13, 18, sonst wohl nirgends.
- 3) Ammian 27, 10, 6. Auch Umschreibungen finden sich bei diesem Schriftsteller mehrfach, so rector pedestris militiae 15, 4, 2. 18, 3, 1 und equorum copias qui tuebatur 28, 3, 9.
- 4) Ich finde dafür keine anderen Belege als die Adresse in einem Rescript des Anastasius Cod. Iust. 12, 35, 17 und das Distichon des Justinianus Consuls 521 (CIL. V 8120, 3).
- 5) Wo comes allein steht, ist bei strengem Sprachgebrauch ein geringeres Amt gemeint (Ammianus 26, 5, 3: nondum magister, sed comes; Theod. 8, 7, 11: emissa ad magistros militum et comites et duces omnes). Aber sehr oft wird comes schlechtweg von dem Heermeister gesetzt, zum Beispiel bei Ammianus 21, 9, 5. 6; Theod. 7, 1, 11. 7, 4, 23. Ambrosius nennt in der Leichenrede auf Valentinian II. c. 25. 27 den führenden Heermeister Valentinians II., den Arbogastes kurzweg dessen comes und ebenso Orosius 7, 35, 10: einfach comes heisst er auch bei Paulinus vita Ambr. 30 und in einer Kölner Inschrift (Brambach 360 Dessau 1, 790: iussu v. c. [et inlustris Arboga]stis comitis). Daraus darf keineswegs geschlossen werden, wie es bei Pauly-Wissowa u. d. W. geschieht, dass er nicht magister militum gewesen ist; er heisst öfter also (Prosper zum Jahre 392; narr. de Valentiniano chr. 1, 651; So-

dieser diesen hohen Beamten mit ganz untergeordneten Kategorien gemein ist. Dies aber hat wahrscheinlich weiter veranlasst, dass, wie (S. 522 A. 6) gezeigt ward, nicht den Heermeistern überhaupt, aber dem führenden unter ihnen namentlich im Westreich in der gewöhnlichen Rede der Titel patricius gegeben wird; insofern abusiv, als dies höchste Rangprädicat nicht, wie der Comes-Titel, von Rechtswegen mit dem Amt verbunden ist, aber dadurch bedingt, dass dem factisch höchsten Offizier der Patriciat nicht wohl fehlen konnte.

Die Institution selbst geht wahrscheinlich zurück auf Constantinus I.¹) Sie hat zunächst darin bestanden, dass den bisherigen Gardecommandanten die militärische Gewalt genommen und das Commando über die am Hoflager befindlichen Truppen²), abgesehen von der zu der unmittelbaren Dienerschaft zählenden dem magister officiorum unterstellten Leibwache, zwei Generalen übertragen wurde, von denen der eine über die Infanterie, der andere über die Reiterei gesetzt ward.³) Ausser durch die Trennung des

krates 5, 25; Sozomenus 7, 22). Es hört überhaupt das Verständniss der späteren Entwickelung auf, wenn man die Machtstellung dieser römischen Generalissimi von Arbogastes bis auf Theoderich nicht an ihre Rechtstellung anknüpft.

<sup>1)</sup> Zosimus 2, 33. Es ist derselbe Bericht, welcher von den vier Reichspräfecturen handelt, und, wie ich in dieser Ztschr. 36, 207 gezeigt habe, in Beziehung auf diese nicht frei von Anticipationen; auch bei den Magisterien das Gleiche anzunehmen ist wenigstens anderweitig nicht angezeigt. In der merkwürdigen Aufzeichnung (Theod. 7, 20, 2) über die zwischen Constantin (in seinen früheren Jahren) und seinen Soldaten im Heerlager (bei den principia) gepflogene Verhandlung, wo der Kaiser bei dem Erscheinen begrüsst wird a praefectis et tribunis et viris eminentissimis, können die letztgenannten nur die praefecti praetorio sein; von den magistri ist nicht die Rede. — Das älteste datirte Zeugniss für ihr Dasein — denn die Aeusserung Theod. 8, 1, 5 giebt keine Sicherheit und die angeblich constantinische Verordnung Theod. 11, 1, 1 gehört dem Constantius — ist ein Erlass vom Jahre 347 (Theod. 5, 4, 1), an welchen Victors Notiz über die Schlacht bei Mursa (42, 13: Silvanus . . . . . pedestre ad magisterium adulescentior peruenerat [Hdschr. meruerat]) und die ammianischen Berichte sich anschliessen.

<sup>2)</sup> Es sind dies, wie noch die Notitia Dignitatum trotz einiger Verschiebungen deutlich zeigt, die Truppenkörper (vexillationes, legiones, auxilia), welche als palatini oder comitatenses bezeichnet werden, während die riparienses (oder pseudocomitatenses) als Grenztruppen Befehlshabern minderen Ranges unterstellt sind.

Dies hebt Zosimus a. a. O. hervor und bestätigt die weitere Entwickelung durchaus,

obersten Heerbefehles von der obersten Staatsverwaltung unterschied sich diese Ordnung von der früheren hauptsächlich dadurch, dass die mehreren praefecti praetorio, so viel wir wissen, rechtlich coordinirt waren und auch von keiner Theilung der ihnen unterstellten Mannschaften unter ihnen berichtet wird, hier dagegen nicht bloss die beiden Waffen getrennt sind, sondern auch gegenüber dem Reiterführer dem Commandanten des Fussvolkes der höhere Rang eingeräumt wird.<sup>4</sup>) — Bei monarchischer Theilverwaltung des Reiches wurde selbstverständlich an jedem Hofe dieses Doppelcommando eingerichtet. — Das Heermeisteramt wird, wie alle Aemter dieser Epoche, auch titular verliehen,<sup>2</sup>) was namentlich bei auswärtigen Fürsten nicht selten vorgekommen ist; es ist dies nicht bloss eine Ehrung, sondern wegen der hohen mit dem Amt verbundenen Besoldung zugleich eine Pensionirung.<sup>3</sup>)

An sich und ohne Zweifel auch anfänglich<sup>4</sup>) hat das Sprengelwesen mit dem Magisterium nichts zu schaffen; wie das Hoflager an keine Oertlichkeit rechtlich geknüpft ist, gilt das gleiche auch von den am Hofe anwesenden Truppen und ihren Generalen. Aber noch unter der constantinischen Dynastie ist der Sprengelbegriff mit dem Magisterium verknüpft worden und dadurch eine nicht gleichwerthige, aber doch gleichnamige zweite Kategorie von Oberoffizieren entstanden. Zwar von dem magister peditum gilt dies nicht.

<sup>1)</sup> Dass der magister peditum (die nobilior militia: Ammian 18, 3, 6) nächst dem Kaiser die höchste Machtstellung im Staate einnimmt, zeigt Ammian mehrfach (14, 11, 24, 15, 5, 17, 27, 6, 3); verschiedene der hohen Offiziere dieser Epoche, wie zum Beispiel Ursiciaus und Severus, erscheinen erst als equitum und später als peditum magistri. Auch in der Not. Dign. Occ. steht der magister peditum nicht bloss dem magister equitum voran, sondern bei wesentlicher Gleichstellung beider, die namentlich in der alternirenden Ernennung der Bureauchefs für die unter ihnen stehenden Commandanten (principem ex officio magistrorum militum praesentalium, uno anno a parte peditum, altero a parte equitum; abweichend nur c. 28, 36) zum Ausdruck kommt, bleibt doch der Oberbefehl über die Flotte und die ansässigen Ausländer (laeti und gentiles) dem magister peditum vorbehalten (Not. Occ. c. 42). Vgl. über diese Militärcolonien meine ostgothischen Studien im Neuen Archiv 14, 500.

<sup>2)</sup> Theod. 6, 22, 4. 8, 5, 44 und sonst.

<sup>3)</sup> So Attila bei Priscus fr. 8 p. 20.

<sup>4)</sup> Nach den uns vorliegenden Daten könnte gleichzeitige Entstehung der hößischen und der Sprengelmagisterien angenommen werden; sie wird aber dadurch ausgeschlossen, dass die Institution selbst nur auf jene passt.

535

Wo er bei den Schriftstellern begegnet,1) ist er immer der höfische Oberfeldherr, wenn er auch unter Umständen vom Hofe aus zu militärischen Expeditionen in die Provinzen entsandt wird.2) Dagegen wird der secundare Titel magister equitum schon unter Constantius bei den mit einem höheren Provinzialcommando beauftragten Offizieren gefunden.3) In der Umgebung des Kaisers Valentinianus I. befinden sich mehrere Reiterführer4) und mehrfach wird in dieser Epoche bei dem Reiterführer der Sprengel zugesetzt.5) Es lässt sich nicht mit Bestimmtheit sagen, ob diese Commandobezirke damals je nach Umständen abgegrenzt oder schon feste gewesen sind; vermuthlich haben sie erst im Laufe der Zeit, so wie sie später auftreten, sich fixirt. Auf jeden Fall haben diese Commandos einen grösseren Kreis umfasst als die Ducate und sind hervorgegangen aus der militärischen Nothwendigkeit wenigstens zeitweise grössere Landschafts- und Truppencomplexe zu einem Commando zusammenzufassen.

Die Erstreckung der Institution auf örtliche Sprengel hat zurückgewirkt sowohl auf die Competenz wie auf die Titulatur dieser
Offiziere. Wenn die Theilung der Competenz nach den Waffen
für die ursprünglichen hößischen Magisterien geeignet gewesen war,
so konnte der Oberbefehlshaber des Sprengels unmöglich auf
eine einzelne Waffe beschränkt werden. Offenbar ist ihnen die an

Titular erscheint er überhaupt nicht, weder in Inschriften noch in kaiserlichen Erlassen.

<sup>2)</sup> So Silvanus Ammian 15, 5, 2; Barbatio das. 16, 11, 2. 17, 6, 2. Aber dieser letztere ist doch in comitatu das. 18, 3, 1.

<sup>3)</sup> Der früheste sichere Beleg dafür gehört in das Jahr 355, wo Julianus als Prinz des kaiserlichen Hauses den Oberbefehl in Gallien erhält, aber Marcellus und Sallustius ihm beigegeben oder vielmehr nach der Absicht des Kaisers übergeordnet werden (Zosimus 2,2,2; Eunapius fr. 8 Müller). Sallustius ist der Praefect von Gallien; dass er dieses Amt vor seiner Präfectur unter Julian bekleidet haben muss, habe ich in dieser Ztschr. 36, 216 gezeigt; diese damls von mir übersehene Stelle giebt die Bestätigung und die richtige Datirung. Marcellus wird von Ammian in dem Bericht über diese Jahre 16, 4, 3. c. 7, 3 ausdrücklich magister equitum genannt; der magister equitum praesentalis aber war im Jahre 355 und später Arbetio (Ammian 15, 4, 4. 21, 13, 3).

<sup>4)</sup> Ammian 29, 3, 7: der Kaiser spricht Recht magistris equitum auditoribus.

<sup>5)</sup> Gallien: Ammian 25, 8, 11. 26, 5, 2. Illyricum: Ammian 21, 9, 5. 6. 23, 3, 1. 26, 5, 3. 11. 29, 6, 3.

sich unangemessene Titulatur des Reitersührers nur gegeben worden, um sie dem magister peditum gegenüber als Oberostiziere zweiten Ranges zu charakterisiren; was für den magister equitum per Gallias im fünsten Jahrhundert sich positiv belegen lässt, dass er Fusstruppen wie Reitern vorgesetzt war,¹) gilt ohne Frage sür sämmtliche magistri equitum mit Ausnahme des magister equitum praesentalis. — Aber auch die Titulatur ist von dieser veränderten Competenz schon im vierten Jahrhundert afficirt worden: es begegnet bei einzelnen Sprengelcommandanten ein Schwanken zwischen der eigentlich legitimen Benennung magister equitum und der sachlich angemessenen magister equitum et peditum oder utriusque militiae,²) bei anderen sogar die officielle Annahme der letzteren Amtsbezeichnung.³)

Durch Theodosius I. ist im Ostreich das Magisterium wesentlich umgestaltet worden.<sup>4</sup>) Zwar hinsichtlich der Militärsprengel

<sup>1)</sup> Not. Dign. Occ. 7, 63 ff. 166 ff.

<sup>2)</sup> Marcellus (vgl. S. 535 A. 3), den Ammian in dem Bericht über seine Amtsführung magister equitum nennt, heisst bei späterer Erwähnung (22, 11, 2) ex magistro equitum et peditum. - Silvanus wird in zwei zusammengehörigen Erlassen vom Jahre 349 (Theod. 7, 2, 1. 8, 7, 3) einmal mag. mil. genannt, einmal mag. eq. et ped.; er wurde nach der Schlacht von Mursa von Constantius zum mag. peditum befördert. Seine Stellung unter Constans im Jahre 349 lässt sich nicht genau präcisiren. - Jovinus, dem Ammian und verschiedene Rescripte den Titel mag. eq. geben, wird in einem einzigen (Theod. 7, 1, 7) mit dem Volltitel genannt. - Hellebichus, als comes et magister utriusque militiae in einem Rescript vom 20. Dec. 393 (Theod. 9, 39, 1) bezeichnet, scheint nach dem was wir sonst von ihm erfahren (Sievers Libanius S. 178) magister militum per Orientem gewesen zu sein. - Ebenso wird zu urtheilen sein über den in einem Rescript des Constantius (Theod. 11, 1, 1) erwähnten weiter nicht bekannten Eusebius ex magistro equitum et peditum. Allerdings können bei allen diesen Angaben Redactions- und Abschreiberfehler untergelaufen sein.

<sup>3)</sup> Die unter Valentinian und Valens in beiden Reichshälften aufgeführten Lager- und Burgenbauten sind angeordnet worden in Arabien von Julius comes magister eq. et ped. (CIL. III 88 vom Jahre 371), in Illyricum von Equitius comes et mag. equitum peditumque (CIL. III 10596 aus den Jahren 365/7) oder comes et utriusque militiae magister (CIL. III 5670a vom Jahre 370; CIL III 3653 vom Jahre 371). Diese Titulaturen sind sicher die officiellen.

<sup>4)</sup> Zosimus 4, 27: ὁ δὲ βασιλεὺς Θεοδόσιος . . . . τοὺς τῶν στρατιωτικῶν ἡγουμένους πλείονας ἢ πρότερον εἰργάσατο ἐνὸς γὰρ ὅντος ἐππάρχου καὶ ἐπὶ τῶν πεζῶν ἐνὸς τεταγμένου πέντε ἢ πλείοσιν (so wird zu schreiben sein) διένειμε τὰς ἀρχάς. Dies ist nicht genau richtig, zeigt aber doch unverkennbar, dass die fünf magistri militum der Not. Dign. Orientis auf Theo-

hat er die bestehenden Verhältnisse nur beibehalten und vielleicht regulirt: wir finden dort späterhin drei derartige Sprengelcommandos: für den Osten, für Thrakien und für Illyricum und ihre Inhaber nennen sich magistri equitum et peditum.¹) Aber die beiden Commandos über die am Hoflager befindlichen Truppen sind, wie es scheint zwischen 386 und 391,²) in der Weise gestaltet worden, dass beide Beamte gleichgestellt wurden wie bei der ehemaligen Prätorienpräfectur und dass von den Fusstruppen wie von den Reitern jedem die Hälfte zugetheilt ward, demnach jedem der Titel magister equitum et peditum in praesenti (oder praesentalis) zukommt.³) Das Motiv wird nicht ausgesprochen, liegt aber auf der Hand: der übermächtige magister peditum konnte der monarchischen Ordnung gefährlich werden und man griff dagegen zu der althergebrachten Aushülfe der gleichen Collegialität.

dosius zurückgehen; die "mehreren", die das Aerar belasten, sind wohl nicht die occidentalen, sondern die zahlreichen codicillaren magistri militum, bei denen die Besoldungen allerdings eine Rolle spielen (S. 534 A. 3).

1) Not. Dign. Occ. 1, 6-8. c. 7-9.

2) Timasius heisst in einem Erlass vom Jahre 386 (Theod. 4, 17, 5) comes et magister equitum, was sich nur mit dem älteren System verträgt. Dagegen ist der an den comes et magister utriusque militae Richomer gerichtete Erlass Theod. 7, 1, 13 vom 27. Mai 391 (welcher während des Verweilens des Theodosius im Occident erlassen denen des Ostreichs zugezählt werden muss) nur mit der neueren Ordnung vereinbar, denn dieser General kanu damals nur den ersten Platz unter den magistri militum eingenommen haben und wurde also nach der früheren Ordnung magister peditum gewesen sein. Fällt nach diesen Urkunden die von Theodosius vorgenommene Umgestaltung zwischen 386 und 391, so lässt sich damit die Angabe des Zosimus (4, 45, 2), dass in dem Krieg gegen Maximus 388 Timasius als magister peditum, Promotus als magister equitum das Commando führten, nach dem älteren System wohl vereinigen; dass jener die erste Stelle einnahm, beweist der Vorrang in dem beiden Generalen für das folgende Jahr verliehenen Consulat. Wenn dagegen der Zeitgenosse Ambrosius ep. 41 den Timasius magister equitum et peditum nennt, so entspricht diese Titulatur der neueren Ordnung. Unvereinbar mit beiden und in Widerspruch mit dem vorhin angeführten theodosischen Rescript vom Jahre 391 ist die andere Angabe des Zosimus (4, 55), dass Richomer bestimmt gewesen sei den Krieg gegen Eugenius als magister equitum zu führen. Auch anderswo begeht dieser Schriftsteller derartige Fehler; so macht er in Julians Perserkrieg den Victor beharrlich zum magister peditum, während Ammian und später (4, 24, 3) er selbst ihn als Reiterführer bezeichnen. - Auch späterhin begegnet im Orient kein magister equitum und stehen die überlieferten Titulaturen mit der Notitia Dignitatum im Einklang.

<sup>3)</sup> Not. Dign. Or. c. 5. 6.

Aber auf das Westreich hat Theodosius diese Neuerung nicht erstreckt. Wenn die Notitia Dignitatum Occidentis, wie dies nicht bezweifelt werden kann, die Militärordnung des beginnenden fünften Jahrhunderts uns darstellt, so führte damals der einzige im Westreich fungirende Sprengelmagister, der von Gallien, den alten Titel magister equitum, den alten Titel magister equitum, den alten deissen die beiden Hofgenerale magister peditum in praesenti und magister equitum in praesenti. De Theodosius hat also im Occident die hergebrachte Einrichtung wenigstens in ihren Grundzügen bestehen lassen.

Um von dem Umfang dieses obersten Commandos in derjenigen Ausgestaltung, zu der es laut der Notitia Dignitatum im fünften Jahrhundert gelangt war, eine Anschauung zu gewinnen, ist dessen Stellung zu den übrigen Truppenkörpern kurz zu erörtern. Abgesehen von der bei allen militärischen Ordnungen mit dem höheren Rang selbstfolglich verbundenen Ueberordnung hat das Obercommando des Westreichs die wichtige Befugniss sämmtlichen niedrigeren Stellen, hier dem Sprengelmagisterium von Gallien so wie den militärischen Comitiven und Ducaten den Chef (princeps) ihres Bureaus (officium) zu setzen.") Im Ostreich besteht eine

Die Magisterien des Gildo in Africa (mag. utriusque militiae Theod. 9, 7, 9) und des Nepos in Dalmatien (cod. Iust. 6, 61, 5) sind exceptionell und ephemer.

<sup>2)</sup> Auch das einzige Rescript aus dieser Zeit, das an einen magister equitum adressirt ist (Theod. 2, 23, 1 vom Jahre 423: Crispino comiti et mag. eq.), ist occidentalisch und auf den mag. eq. per Gallias zu beziehen. — Bei Zosimus 5, 32 werden unter den im Jahre 408 aus Gallien flüchtenden und in Ticinum erschlagenen Beamten und Offizieren nach Limenius ppo Galliarum und Cheriobaudes mag. eq. per Gallias (τὸν στρατηγὸν τῶν ἐκεῖσε ταγμότων) genannt Βικέντιος τε καὶ Σάλβιος ὁ μέν τῶν ἱππέων ἡγούμενος, ὁ δὲ τοῦ τῶν δομεστίκων τάγματος προσστάς. In dem ersteren erkennt der neueste Herausgeber den mag. equitum praesentalis, der aber nach der Rangfolge hieher nicht passt; vielmehr werden diese beiden die comites domesticorum equitum et peditum sein, da Zosimus mit den Titeln des Commandanten der δομεστικών τλη (5, 36) und ἔππαρχος (5, 43) wechselt.

<sup>3)</sup> Not. Dign. Occ. 1, 5-7 c. 5-7.

<sup>4)</sup> Die ohne Zweisel ältere Ordnung, dass bei jeder Stelle der princeps aus dem Bureau selbst hervorgeht (de eodem officio), findet sich in der Not. Dign. Occ. nur für die drei Militärbezirke an der Donau, Pannonia 1 und II und Valeria, so wie für die Belgica II, wahrscheinlich nur deshalb, weil diese

AETIUS 539

gleichartige Einrichtung, aber hier sind es nicht die magistri militum praesentales, sondern der magister officiorum, welcher den provinzialen Truppencommandanten aus seinen Officianten die Bureauchefs zusendet. 1) Wann diese Einrichtungen getroffen worden sind, wissen wir nicht. Es ist indess nichts im Wege die den magistri des Westreichs zustehende Ernennung der militärischen Bureauchefs in den Provinzen auf die theodosische Ordnung des Westreichs zurückzuführen. Vorausgesetzt und erweitert wird sie in einem occidentalischen an Stilicho gerichteten Erlass vom Jahre 398.2)

Aber weit wichtiger noch ist die rechtliche Unterordnung des Obercommandanten von Gallien unter das Hofcommando und überhaupt die Umwandlung der dem letzteren unterstellten Truppen aus einem Hofheer in eine oder vielmehr in die Reichsarmee.3) Der magister equitum von Gallien besteht fort und hat auch noch, wie vorher gesagt ward, ein eigenes Bureau, aber eigene Truppen, wie die Sprengelcommandanten des Ostreichs sie haben, hat er nicht, sondern commandirt diejenigen Hoftruppen beider Waffen, welche in Gallien lagern,4) ist also geradezu Unterbefehlshaber des oder der höchsten magistri. Weiter heissen der oder die magistri des Hofcommandos wohl noch praesentales und ihre Truppen palatini oder comitatenses, aber ihr factisches Quartier haben sie keineswegs nur am Hoflager, sondern sie sind vertheilt durch das ganze Reich, theils in Gallien, wie schon bemerkt ward, theils in anderen Militärbezirken, wenn gleich deren Commandanten ausser diesen höfischen auch andere eigene Truppenkörper unterstellt sind.5) Ausserdem

factisch nicht mehr dem Reiche angehörten und also keine Veranlassung gewesen war hier das Schema zu ändern.

Später unter Anastasius sind bei diesen Ernennungen die magistri militum praesentales auch im Ostreich betheiligt (cod. Just. 12, 35, 18).

<sup>2)</sup> Theod. 1, 7, 3: sicut...comitibus et ducibus diversarum provinciarum et limitum, ita et ... comiti per Africam principes et numerarii ex
officio magisteriae potestatis mittantur. Die Erstreckung dieses Rechtes auf
die numerarii wird sonst nicht erwähnt. Der Erlass wurde wahrscheinlich
veranlasst durch die in diesem Jahre erfolgte Niederwerfung Gildos.

<sup>3)</sup> Not. Dign. Occ. 7, 111.

<sup>4)</sup> Die Formel dafür lautet (7, 63. 166): intra Gallias cum v. inl. comite et magistro equitum per Gallias; die verzeichneten Truppenkörper kehren wieder unter denen der beiden magistri praesentales.

<sup>5)</sup> Die Ueberlieserung ist hier mehrfach zerrüttet. Dass bei den comites die von Illyricum und Spanien sehlen, obwohl dieselben in c. 7 genannt

sind die See- und Flussslotten des Reiches so wie die Militäransiedlungen der Barbaren innerhalb der Reichsgrenzen sämmtlich
dem magister peditum unterstellt.¹) Nimmt man die in dem Schema
allerdings nicht austretende und demnach von Rechtswegen wohl
als zulässig, aber personal zu fassende Combination des Insanterieund des Cavalleriecommandos hinzu, so sehlt so gut wie nichts an
der rechtlichen Umwandlung der Hostruppencommandos in ein
Reichsgeneralissimat.²) Dass diese Einrichtung, wie sie uns in der
Notitia dignitatum Occidentis entgegentritt, keine ephemere Erscheinung ist, geht schon hervor aus dem Charakter dieses Schriftstückes; es ist nicht ein einheitlich abgefasstes, sondern ein längere
Zeit hindurch in Gebrauch gebliebenes und mehrsach abgeändertes
Beamtenschema.³) Dessen wesentliche Ergebnisse werden weiter

werden, ist wohl Schreiberversehen und sicher ist nur durch solches in c. 7 bei der Infanterie Africa, bei der Reiterei Spanien ausgefallen. Durch späteren Nachtrag sind in das Verzeichniss der comites die des tractus Argentoratensis und des litus Saxonicum eingeschaltet, denen im c. 7 nichts entspricht. Dennoch tritt das Schewa mit voller Deutlichkeit zu Tage. Die Formel dafür ist beispielsweise für Tingitanien bei den magistri militum (7, 135. 206): intra Tingitaniam cum v. sp. comite Tingitaniae, während bei Tingitaniae (c. 26) andere Truppenkörper aufgeführt werden sub dispositione v. sp. comitis Tingitaniae. Nach dem über die Stellung des mag. eq. per Gallias Bemerkten kann dies nur so aufgefasst werden, dass dieser Comes über die höfischen Truppenkörper in seiner Provinz nach Anweisung des Hofcommandos, über seine eigenen nach eigenem Ermessen verfügt.

- 1) S. 534 A. 1. Ausnahme machen auch hier die S. 538 A. 4 genannten Commandos Pannonien I. II, Valeria, Belgica II, ausserdem Raetien und Britannien, in denen die Flotten den Commandanten unterstellt werden, wahrscheinlich ebenfalls nur deswegen, weil diese Provinzen factisch vom Reich gelöst waren und daher das ältere Schema stehen geblieben ist. In der Notitia Orientis erscheinen die Flotten ausschliesslich in den Donauprovinzen (Dacia ripensis, Moesia I. II, Scythia) und zwar unter den örtlichen Commandanten, so dass also auch darin die ohne Zweifel ältere Ordnung festgehalten worden ist. Hier aber ist dies Commando noch im fünften Jahrhundert nachweislich theilweise effectiv gewesen. Denn ein Erlass vom Jahre 412 (Theod. 7, 17, 1) giebt dasselbe den Duces vonMoesia (II) und Scythia, welche auch in der Not. Or. 1, 51—53 allein aufgeführt werden, während in dem Verzeichniss der Ducate ausser ihnen noch Moesia und Dacia ripensis erscheinen. Offenbar sind diese beiden Districte als vom Reiche gelöst in c. I gestrichen, dagegen c. 41. 42 stehen geblieben.
- Zosimus 5, 4, 2: Στελίχων ... απαν σχέδον τὸ 'Ρωμαίων στρατόπεδον ὑπήκοον είχε.
- Den auffallendsten Beleg dafür, die Behandlung des zur Zeit der Abfassung der Notitia längst den Römern verloren gegangenen Britanniens nach

durch die historischen Berichte bestätigt und ergänzt. — Auf der anderen Seite aber ist der Gegensatz zwischen dem ursprünglichen constantinischen Heermeisteramt und diesem Reichsgeneralissimat so handgreislich wie tiefgreisend. Die ohne Zweisel stusenweise eingetretene Entwickelung der Institution in ihren einzelnen Momenten chronologisch zu verfolgen gestatten unsere Quellen nicht; nichts desto weniger lassen die wesentlichen Momente auch der Zeit nach sich einigermaassen fixiren.

Dass unter den Herrschern des constantinischen Hauses die Heermeister im Wesentlichen geblieben sind, was sie ursprünglich waren, Commandanten der zum Hoflager gehörigen Infanterie und Cavallerie, kann bei dem Charakter dieser durchaus auf Selbstherrschaft gestellten Regierungen keinem Zweifel unterliegen, und dies gilt mindestens ebenso von den Anfängen der valentinianischen Dynastie. Insbesondere begegnet in dieser Epoche nirgends die Cumulation der beiden zum Hofe gehörigen Obercommandos.1) Entwickelt hat sich das spätere Generalissimat aus dem Knaben- und Frauenregiment des Westreichs. Der erste in der Reihe dieser reichsverderbenden Reichsretter dürste Arbogastes gewesen sein, zunächst unter Gratianus neben und unter Bauto an zweiter Stelle commandirend,2) dann nach Bautos Tode betheiligt am Kriege gegen Maximus (388) und, wahrscheinlich auf Anordnung des Theodosius, dem Knaben Valentinian II. als Heermeister beigegeben.3) Dass er ein derartiges Commando geführt hat, kann nicht in Zweifel gezogen werden.4)

Nachdem Eugenius oder vielmehr Arbogastes niedergeworfen

diocletianisch-constantinischem Schema, habe ich in dies. Ztschr. 19, 233 entwickelt. Aber es geht dies viel weiter, namentlich in den Donauprovinzen beider Reichsbälften; darüber ist ausser den hier vorgetragenen Bemerkungen insbesondere Seecks eingehende Ausführung in dies. Ztschr. (11, 71 ff.) zu vergleichen.

<sup>1)</sup> Wenn Jovianus seinen Schwiegervater Lucillianus zum mag. eq. et ped. ernannte (Ammianus 25, 8, 9. 10), so kann, da dies ein Sprengelcommando nicht wohl gewesen sein kann, allerdings an die Combination der beiden höfischen Magisterien gedacht werden. Indess bei dem Schwanken der Titulatur und der kurzen Dauer dieser Regierung ist dabei nicht weiter zu verweilen.

<sup>2)</sup> Zosimus 4, 53.

Philostorgius 10, 8; Prosper zum Jahre 388. Da Bauto in diesem Krieg nicht genannt wird, wird er vorher gestorben sein.

<sup>4)</sup> Nach Zosimus 4, 53 zerreisst er vor den Augen Valentinians das von diesem an ihn gerichtete Entlassungsschreiben. Auch heisst er mehrfach magister equitum et peditum (S. 532 A. 5).

war, lag es in der Hand des Siegers das Magisterium nach dem orientalischen Muster umzugestalten. Er hat dies nicht gethan. Das Westreich war für ihn ein erobertes Gebiet, das er unter dem nominellen Regiment des Honorius seinem durch Verschwägerung dem Kaiserhaus angehörigen Feldherrn Stilicho überwies. Dieser bekleidete seit dem Jahre 385 im Ostreich das Magisterium<sup>1</sup>) und hatte damals in demselben die zweite Stelle;2) im Jahre 394 in dem Kriege gegen Eugenius und Arbogastes scheint er das Beste gethan zu haben.3) In Folge dessen gab Theodosius ihm im Occident die Stellung, wie sie thatsächlich wenigstens Arbogastes inne gehabt hatte; diesem Vicekaiser wurde kein gleichberechtigter College an die Seite gesetzt.4) Formell wurde dies erreicht durch die Cumulation der beiden höfischen Magisterien, welche wegen der darin für das monarchische Princip liegenden Gefährdung durch die theodosische Ordnung ausgeschlossen ward, während die ältere sie zwar nicht vorschrieb, aber zuliess. Auf diese Cumulation<sup>5</sup>) ist es

Zosimus 6, 34, 6: τρεῖς πρὸς τοῖς εἴκοσιν ἐνιαυτοὺς ἐστρατηγηκώς;
 CIL. VI 1731 (āhnlich VI 1730): Stilichoni ... socio bellorum omnium et victoriarum, adfini etiam divi Theodosi Augusti.

<sup>2)</sup> Der dem Ostreich augehörige Erlass vom 29. Juli 393 (Theod. 7, 4, 18 + 7, 9, 3) ist adressirt Abundantio, Stilichoni et ceteris comitibus et magistris utriusque militiae. Abundantius, Consul 393, und Stilicho werden die beiden magistri praesentales sein.

<sup>3)</sup> Unter den im Jahre 394 gegen Arbogastes commandirenden Generalen nennen Zosimus 4,57 und Johannes Ant. fr. 187 den Stilicho, jener neben dem Timasius, dem Oberfeldherrn in dem Kriege gegen Maximus und allem Anschein nach auch in diesem. Es kann sich nur auf diesen Krieg und zunächst auf den Gegensatz dieser beiden Feldherren beziehen, wenn Glaudian (laus Serenae 194 ff.) angiebt, dass die alten Generale, die grandaevi equitum peditumque magistri, dem an Jahren und im Rang nachstehenden Offizier die erste Stelle eingeräumt hätten. Die Worte: fremuit cum Thracia belti tempestas, cunctis pariter cedentibus unus eligitur ductor müssen sich auf den Vormarsch und eine bei diesem dem Stilicho zu Theil gewordene Auszeichnung beziehen. Ueberhaupt kann es nicht wohl allein die Vermählung mit der kaiserlichen Nichte gewesen sein, welche Thedosius bestimmt hat nach erfochtenem Siege dem Stilicho eine so ausserordentliche Macht- und Vertrauensstellung einzuräumen.

<sup>4)</sup> Zosimus 4, 59: τὸν νίὸν 'Ονώριον ἀναδείχνυσι βασιλέα Στιλίχωνα στρατηγόν τε ἀποφήνας ἄμα τῶν αὐτόθι ταγμάτων καὶ ἔπίτροπον ἀπολιπών τῷ παιδί. Eunapius fr. 62. Iohannes Ant. fr. 188. Orosius 7, 37, 1.

<sup>5)</sup> Bei der Behauptung Seecks (quaestiones de notitia dignitatum p.8ff), dass zur Zeit der Absassung der Notitia dign. die beiden Stellungen getrennt

AETIUS 543

zurückzuführen, dass Stilicho in den occidentalischen an ihn adressirten Rescripten¹) so wie in den daselbst ihm gesetzten Inschriften magister equitum et peditum²) oder utriusque militiae³) genannt wird.

Diese eben geschilderte Organisation, einschliesslich der Combination der beiden höfischen Magisterien, hat allem Anschein nach durch das ganze fünfte Jahrh. im Westreich bestanden und liegt noch nach dessen Zusammenbruch den germanischen Ordnungen Italiens zu Grunde. Von Arbogastes und Stilicho an zeigt sie uns durchaus als den effectiven Staatsleiter einen einzelnen Offizier, der, wo ihm die Amtsbezeichnung gegeben wird, den Titel magister utriusque militiae führt und dem kein anderer gleich oder nächst berechtigt zur Seite steht. Wäre dieses oberste Commando doppelt besetzt gewesen wie im Ostreich oder hätte auch nur factisch neben dem magister peditum praesentalis ein nicht viel geringerer magister equitum praesentalis gestanden, so könnten davon in der Ueberlieferung die Spuren nicht fehlen; ich habe aber keine solche gefunden.4) Abgesehen von den unmittelbar auf Stilicho folgenden Zuständen, über welche die verwirrte Ueberlieferung kein sicheres Urtheil gestattet,5) tritt bald darauf das dem stilichonischen an-

gewesen seien und es einen magister utriusque militiae nicht gegeben haben könne, ist dies nicht berücksichtigt.

Sie reichen vom 13. Sept. 398 (Theod. 1, 7, 3) bis zum 22. März 407 (Theod. 7, 13, 18) und sind adressirt comiti et magistro utriusque militiae, wofür einmal (Theod. 1, 7, 3) mag. mil. steht.

<sup>2)</sup> CIL. VI 1730.

<sup>3)</sup> CIL, VI 1188-1190. 1731-1733. IX 4051.

<sup>4)</sup> Bei der Schwierigkeit solche Negativen festzustellen darf ich die Mitforscher ersuchen, auf Instanzen gegen diese Behauptung aufmerksam zu sein und zu machen.

<sup>5)</sup> Wenn nach Stilichos Ermordung 408 Honorius nach Zosimus Bericht (5, 36) στρατηγοίς ἐπέστησε τῷ στρατεύματι . . . Τουρπιλλίωνα μὲν τοῖς ἱππεῦσιν, Οὐαράνην δὲ τοῖς πεζοῖς, so sollte man allerdings meinen, dass damals Varanes zum magister peditum, Turpillio zum magister equitum ernannt worden sei, und nichts lag näher als die Sprengung der beiden cumulirten Generalate. Aber die Nachricht ist verdächtig. Varanes kennen wir nur als orientalischen Consul dieses Jahres 410 (Prosper z. d. J.; chr. Alex. z. J. 412) und irgend eine Namenverschiebung kann dem unzuverlässigen Berichterstatter leicht begegnet sein. Turpillios Nachfolger ist nach dem besseren Olympiodorus fr. 13, dem Zosimus hier wohl folgt, und diesem selbst 5, 47. 48 Valens, dieser aber nach jenem στρατηγὸς ἐκατέρας δυνάμεως, so dass es nahe liegt dieselbe Stellung auch dem Turpillio beizulegen. — Wahrschein-

scheinend gleichartige Regiment des Constantius ein ') und sodann die vorher behandelten Magisterien des Felix, des Aetius, des Bonifatius; an Ricimer und die letzten Krisen des Westreichs genügt es zu erinnern. König Theoderich endlich ist, wie ich anderweitig gezeigt habe, 2) von seinem Gothenfürstenthum abgesehen, nichts als der römische magister equitum et peditum praesentalis.

Es mag noch eine Bemerkung hinzugefügt werden über die Abfassungszeit unserer Notitia dignitatum.<sup>3</sup>) Da dieselbe, wie bemerkt ward (S. 540 A. 3), ihrer Anlage nach vielleicht in die constantinische Epoche zurückreicht, aber später mehrfach und ungleich und inconsequent corrigirt ist, so kann überhaupt nur gefragt werden, bis zu welcher Epoche die darin enthaltenen chronologischen Momente hinabreichen. Darunter dürften die folgenden Erwähnung verdienen.

- 1. Gildos Sturz im Jahre 398 wird Occ. 12, 5 vorausgesetzt.
- 2. Kaiserliche Benennungen, welche namentlich bei den Militärabtheilungen zahlreich begegnen, ergeben, von den älteren abgesehen, die folgenden chronologischen Anhaltspunkte:

nach Arcadius benannt: 5,

nach Honorius benannt: 21,

nach Theodosius benannt (ausschliesslich im Ostreich): 19,

nach Valentinian benannt: 8,

nach Placidus Valentinianus benannt: 1 (Occ. 7, 36: Placidi Valentiniani felices).

licher dünkt mir die wohl auch auf Olympiodor zurückgehende Angabe bei Zosimus 5, 48 und Sozomenus 9, 7. 8, dass Honorius sich geweigert habe dem Alarich das magisterium equitum et peditum zu übertragen, dagegen der Kaiser von Alarichs Gnaden Attalus sich dazu verstanden, Alarich aber das römische Amt verschmäht habe.

<sup>1)</sup> Wenn von den Kämpfen des Jahres 411 gegen die gallischen Usurpatoren Sozomenus 9, 14 recht berichtet, so führt darin Constantius das Fussvolk, sein College (συστρατηγός) Ulfila die Reiter; und an sich steht der Annahme nichts im Wege, dass damals die beiden Waffen getrennt verwaltet und beide magistri praesentales nach Gallien entsandt wurden. Aber da auf den Inschriften (CIL. VI 1719, 1720) Constantius comes et magister utriusque militiae heisst, so dürfte er eher schon damals die Vollmachtstellung eingenommen und Ulfila als magister equitum per Gallias neben ihm commandirt haben.

<sup>2)</sup> Ostgothische Studien, Neues Archiv 14, 505 ff.

Zuletzt behandelt in der S. 542 A. 5 angeführten Dissertation Seecks und von demselben in dies. Ztschr. 11, 71 ff.

Also war bei der letzten Redaction die Erinnerung an Arcadius († 408) zurückgetreten, dagegen Honorius († 423), Theodosius II. (408-450), Placidus Valentinianus (424-456) entweder noch am Leben oder doch erst kürzlich verstorben. Denn dass die zahlreichen nach Theodosius benannten Abtheilungen wenigstens der Mehrzahl nach von dem zweiten den Namen führen, geht hervor aus dem Auftreten der nach Honorius benannten in beiden Reichshälften, der theodosischen dagegen nur im Ostreich, offenbar weil in den der Schlussredaction vorangehenden Jahren Honorius als Oheim über den minorennen Neffen das Uebergewicht hatte, also zu Ehrungen für ihn auch der Osten sich veranlasst sah, nicht aber der Westen zu Ehrungen für den Knaben in Constantinopel. Unter den valentinianischen ist wenigstens die zuletzt angeführte frühestens im Jahre 424 aufgekommen, aber vermuthlich auch wenig später, da die Zahl der valentinianischen Titulaturen, selbst wenn sie sämmtlich von dem dritten Kaiser dieses Namens herrühren sollten, nicht gross ist. Danach wird die Schlussredaction mit einiger Sicherheit um 425 gesetzt werden können.

- 3. Die aus dem Schema sich ergebende Liste der Diöcesen und der Provinzen des Reiches steht unter den drei uns erhaltenen brauchbaren Verzeichnissen dieser Art¹) zwischen dem veronesischen aus diocletianischer Zeit und dem des Hierokles aus der Zeit Justinians. Die wahrscheinlich von Theodosius I. herrührende Benennung zweier Provinzen des Ostreichs als Arcadia und Honorias und die sonstigen in dieser Liste enthaltenen chronologisch mehr oder minder zu fixirenden Momente stimmen mit dem gegebenen Ansatz überein, führen aber nicht weiter und werden darum hier nicht erörtert.²)
- 4. Der praepositus sacri cubiculi steht zwar schon unter Theodosius I. in der ersten Rangklasse der Beamten,<sup>3</sup>) aber erst der

<sup>1)</sup> Ueber die Unbrauchbarkeit des hauptsächlich bei Polemius Silvius erhaltenen habe ich in deu chron, min. 1,532 gehandelt.

<sup>2)</sup> Eine Reihe der wichtigeren Einzelfragen ist a. a. O. behandelt.

<sup>3)</sup> Theod. 7, 8, 3; die Rangordnung ist danach: praefecti praetorio und urbi — magistri militum — comites consistoriani (wozu der magister officiorum, der quaestor s. p. und die comites sacrarum largitionum und rerum privatarum gehören) — praepositus sacri cubiculi. Dem entspricht das ebenfalls constantinopolitanische Rescript vom Jahre 414 Theod. 11, 28, 9. Dass das occidentalische vom Jahre 409 (Theod. 11, 18, 1) dem praepositus s. c. eine höhere Rangstellung anweise, ist mit Unrecht angenommen worden;

Erlass Theodosius II. vom Jahre 422 hat innerhalb dieser Klasse ihm die Stelle unmittelbar nach den Reichs- und Stadtpräfecten und den Heermeistern angewiesen, so dass zwischen diesen drei Kategorien für die Zukunft lediglich die Amtsanciennetät (ordo provectionis) eines Jeden die Rangstelle bestimmen soll.¹) Ohne Zweifel ist diese Verfügung gleich oder bald nachher auch in dem damals vom Osten abhängigen Westreich zur Anwendung gekommen. Dass unser Schema in beiden Reichshälften dieser Anordnung entspricht, beweist die Abfassung desselben nach dem bezeichneten Jahre.

- 5. Auf die merkwürdige Thatsache, dass der quaestor sacri palatii dem magister officiorum in den Erlassen aus der Zeit vor der Abfassung der Notitia wie auch der späteren vorgeht<sup>2</sup>), in der Notitia aber sowohl des Ost- wie des Westreiches umgekehrt der magister officiorum dem quaestor vorangestellt wird, hat Seeck aufmerksam gemacht. Es muss eine um das Jahr 425 eingetretene temporäre Rangverschiebung zu Grunde liegen, deren geschichtlicher Zusammenhang nicht bekannt ist.
- 6. Hinsichtlich der vielfach in der Notitia begegnenden Rangangaben gilt, was über die Provinzen gesagt ward: sie stimmen im
  Allgemeinen mit den uns sonst bekannten Ansetzungen überein, ohne
  dass besondere Zeitbestimmungen sich daran anknüpfen lassen.
  Dass den Provinzialstatthaltern zweiten Ranges im Westreich der
  auch sonst vielfach bezeugte Perfectissimat beigelegt wird, im Ostdagegen der Clarissimat, kann kaum auf einer damals bestehenden
  Rechtsverschiedenheit berühen; es wird dabei wohl ein Schreibfehler oder eine Interpolation zu Grunde liegen.<sup>3</sup>)

die Stellung der comites domesticorum und anderer Beamten mehr beweist, dass hier die Rangfolge nicht streng eingehalten wird.

Theod. 6, 8, 1. Der Erlass bezeichnet dies ausdrücklich als eine Rangerhöhung und schliesst sie für die schon bestehenden Rangverhältnisse aus.

<sup>2) 362:</sup> Theod. 11, 39, 5. — 372: Theod. 6, 9, 1. — 380: Theod. 6, 9, 2. — 416: Theod. 6, 26, 17. Justinian Cod. 7, 62, 38. Tribonianus rückt auf vom magister officiorum zum quaestor sacri palatii. Dazu die Rubriken in dem 438 publicirten Theodosianus 1, 8. 9 und 6, 9 so wie im Cod. Iust. 12, 6. Die umgekehrte Folge erscheint ausser in der Notitia nur in dem vorher erwähnten Erlass vom Jahre 409 (Theod. 11, 18, 1), der hierfür wohl beweiskräftig ist, und einem andern (Theod. 1, 8, 1) vom Jahre 415 so wie in dem Zenos Cod. Iust. 3, 24, 3.

<sup>3)</sup> Vgl. darüber die sorgfältige Ausführung bei Hirschfeld 'die Rangtitel der römischen Kaiserzeit' (Sitz.-Ber. d. Berliner Academie 1901) S. 592. Wenn der Perfectissimat wirklich im Jahre 412 abgeschaft war, so ist bei der Schluss-

Um das Jahr 425 also hat die Notitia dignitatum so, wie sie uns vorliegt, die letzte Redaction erhalten. Damals herrschte im Ostreich Theodosius II. (geboren 401), im Occident seine Creatur Placidus Valentinianus (geboren 419); von der zwischen beiden Reichshälften bestehenden Eintracht bei starkem Uebergewicht des Ostens legt, wie die Vermählung des jungen weströmischen Herrschers mit der Tochter des oströmischen im Jahre 437 und die Publication des im Ostreich ausgearbeiteten Gesetzbuches in beiden Reichshälften in diesem und dem folgenden Jahr, so auch die Notitia dignitatum omnium deutliches Zeugniss ab. So wenig wie die Benennung der Constitutionensammlung nach dem oströmischen Herrscher darf es verwundern, dass in der Notitia der Orient an erster Stelle steht.

redaction Occ. 45, 1 die frühere Fassung versehentlich stehen geblieben; indess haben mich die den Untergang des Persectissimats betreffenden Argumente nicht überzeugt.

Berlin.

TH. MOMMSEN.

## DIE AOTIKA ZHTHMATA DES CHRYSIPPOS UND DIE UEBRIGEN PAPYRI LOGISCHEN INHALTS AUS DER HERCULANENSISCHEN BIBLIOTHEK.

In Herculaneum haben sich neben der grossen Menge der epikureischen Rollen auch einige Reste stoischer Schriften vorgefunden. Bis jetzt sind drei Papyri dieser Art festgestellt worden. Der eine trägt die Nummer 1038 und ist in der Collectio altera V Blatt 22-25 und später von Alfred Gercke in seinen Chrysippea p. 710-711 herausgegeben worden. Der am Ende der Rolle aufgezeichnete Titel lautet Χουσίππου περί προνοίας β, ihm gehen die Ueberbleibsel von 7 Columnen voraus. Der Papyrus wird heute auf acht Tafeln und auf einem losen Bogen aufbewahrt. Nur der kleinere Theil dieser aufgerollten Blätter lieferte lesbare Stücke; der Rest ist durch die schlechte Aufwicklung dermassen zertrümmert und ineinander gerathen, dass man die Neapler nicht tadeln kann, wenn sie nur sieben Seiten bearbeiteten. Doch zeigte eine flüchtige Durchsicht der Blätter, dass bei sehr sorgfältiger Untersuchung eine ganze Anzahl von weiteren Worten wird hinzugewonnen werden können,1) und schon dieses muss bei einem so wichtigen Schriftstück für einen ziemlichen Gewinn gelten. Eine andere Rolle, Nr. 1421, gehört demselben Werke an, doch ist aus ihr nichts weiter als der Titel bekannt: Χρυσίππου πε[ρ]ὶ προ[νοίας ... Aus den wenigen Blättern (5 pezzi) hat man in Neapel nichts abschreiben lassen, sie sind auch bis heute noch nicht näher untersucht worden. Der Papyrus 1020 endlich ist der stoischen Litteratur nur auf Grund des Inhalts zugewiesen worden. Die 4 colonne und 3 frammenti, welche aus dieser Rolle Collect. alt.

Auch lässt sich Gercke's Text an manchen Orten berichtigen und ergänzen; fr. 1s z. B. war nicht λέγ]οντι, sondern πράτ]τοντι zu schreiben. Die Schrift ist nicht eben leicht zu entziffern.

X 112-117 veröffentlicht worden sind, haben H. von Arnim veranlasst, den Inhalt näher zu untersuchen. Dabei war er so glücklich, in der englischen Abschrift einen weit vollständigeren Text vorzufinden, und so konnte er in dem Aufsatze: "Ueber einen stoischen Papyrus der Herculanensischen Bibliothek' (in dieser Zeitschrift Bd. XXV [1890] S. 473-495) wichtige, ziemlich ausgedehnte Ueberreste einer stoischen Abhandlung moralischen Inhalts vorlegen. Der Herausgeber hatte einen bis ins Einzelne durchgearbeiteten Text und aussührliche, auf Sprachgebrauch und Inhalt eingehende Anmerkungen geliefert, doch ist seine Arbeit keineswegs abschliessend. Was zunächst die Oxforder Abschrift anbelangt, so ist ihre Wiedergabe in den Arnimschen Lesarten nicht ganz ausreichend,1) von weit grösserer Wichtigkeit ist eine Nachvergleichung des Papyrus. Er wird nämlich noch heute aufbewahrt und zwar auf fünf Tafeln (cornici). Auf der ersten Tafel befinden sich col. 1, 2, 3 der Neapler Zählung und das nur bei den Engländern in Abschrift erhaltene Stück Oxf. Photogr. III 714, 121 (S. 483 Arnim), auf der zweiten die Neapler col. 4 und sodann leere Seiten, welche mitsammt den schmalen Umrollungsstreifen andeuten, dass hier das Ende des Papyrus war. Die drei letzten Tafeln enthalten die Reste von 12 weiteren Columnen, hier als frammenti bezeichnet. Von diesen frammenti wurden bislang nur 3 entziffert, so dass also bei einer peinlichen Untersuchung (sie ist ebenso wie bei dem oben angeführten Pag. 1038 durch die grosse, in den Blattlagen entstandene Verwirrung sehr erschwert) die Zahl der Columnen mehr als verdoppelt werden kann. Dies wird auch darum sehr viel Mühe kosten, weil die Schrift sich nicht eben sehr von dem dunkeln Grunde abhebt. Man kann aber wohl zu jeder Zeile des Arnimschen Textes auf Grund der Nachprüfung des Papyrus Zusätze machen 2). Diese Umstände müssen denn dazu auffordern, die Ab-

<sup>1)</sup> Inzwischen wurden nämlich die disegni in der Sammlung der Oxforder Photographien Bd. III Blatt 708—715 (115—122) bekannt gemacht. Hermes XXV S. 483 giebt Arnim als Oxforder Lesart für ή ἄγνοια: HKA · Gl., während vielmehr HKANCI. gelesen wird. Zum Theil mögen diese Abweichungen auf der Schwierigkeit des Druckes beruhen.

<sup>2)</sup> col. 225 Neap. bestätigt der Papyrus die Verbesserung προσήμεν, col. 148 steht der Schreibsehler έντες sür όντες wirklich da und ebenso 221 ψευδόσι sür ψευδέσι, auch παραρειθμήσαι Oxf. Photogr. III 714, 72120 ist gesichert. Weit werthvoller aber ist der Papyrus z. B. col. 15 (S. 484 Arn.), wo die Worte τούτοις δὲ ὤ[ε φ]α[σ]ιν ἀκολ[ο]υθεῖ τὸ τοὺς [σ]οφο[ὺς] ἀνεξα-

handlung der werthvollen Blätter noch einmal in die Hand zu nehmen, was man am ehesten von dem erhofft, der schon auf Grund der mangelhaften Abschriften so vortrefflich den Inhalt der Schrift erschlossen hat.

Wahrend von Arnim den Papyrus noch nicht mit aller Bestimmtheit dem Chrysippos hat zutheilen wollen, so kann man nun dieser Vermuthung dadurch eine neue Stütze geben, dass ein vierter stoischer Papyrus des herculanensischen Bücherschatzes wiederum den Namen jenes Philosophen in der Titelangabe aufweist. Dieser Papyrus, Nr. 307, ist im Jahre 1802 von G. B. Casanova in 12 Rollenstücken (pezzi) aufgewickelt worden, aus denen dann die Neapler officina de' papiri 15 colonne und 28 frammenti abschreiben liess. Von letztern wurden, da das Meiste die Kosten nicht zu lohnen schien, nur 3 in Kupfer gestochen, so dass die im 7. Bande der Collectio altera von Blatt 176-193 reichende Ausgabe des Papyrus nur 15 Columnen und 3 lose Bruchstücke enthält. Auch die Engländer haben eine Abschrift anfertigen lassen, die, ausgenommen das frammento 1 der Neapler, die nämlichen Stücke wiedergiebt; sie ist nun in der Sammlung der Photographien Bd. II 285-300 (28-42) zugänglich gemacht worden. Was endlich die Rolle selbst anbelangt, so ist der grössere und besser erhaltene Theil auf fünf Tafeln ausgebreitet, der Rest wird auf loser Blattunterlage aufbewahrt. Bis jetzt hat ausser Gomperz, der im 2. Bande der Wiener Studien auf S. 140 flüchtig auf den logischen Inhalt aufmerksam macht, keiner von der Rolle gesprochen, und doch ist sie eine der wichtigsten der ganzen Collectio altera. Darum soll im Folgenden der Text, soweit er sich nur einigermaassen lesen lässt, vorgelegt werden. Zu seiner Herstellung sind die Neapler Tafeln, die Oxforder Photographien und dann auch eine grosse Anzahl von neuen Lesungen benutzt, die bei einer schnellen Durchsicht der Rolle im Jahre 1900 gewonnen wurden. Es sei hier ausdrücklich bemerkt, dass die nun folgende Bearbeitung nur eine vorläufige ist; sie wird hinfällig, wenn einst der Papyrus bis in die kleinsten Theile entziffert wird, wodurch dann sowohl die vorliegenden Columnen allenthalben ergänzt und verbessert werden, als auch noch eine Anzahl neuer sich hinzugewinnen lassen. Da

<sup>[</sup>π] ατήτους είναι και ἀναμαρτήτους και διξ. τε ζήν am Ende in κατ' Αριστοτέλην zu verbessern sind (API .. ΟΤΕΛΗΝ der Pap.), vgl. Politik Z4 1319\*3 ἀναμάρτητοι ὅντες οἱ ἐπιεικεῖς.

aber der Inhalt in der Hauptsache nunmehr feststeht, so hat schon die gegenwärtige Gestalt des Textes einen Anspruch auf Veröffentlichung.

Auf jenen fünf Tafeln1) - nur dieser Theil der Rolle ist eingesehen worden - sind die veröffentlichten Stücke in folgender Weise vertheilt. Cornice I: fr. 1-3, col. 1-2, corn. II: col. 3-6, corn. III: col. 7-10, corn. IV: col. 11-14, corn. V: col. 15, worauf eine unbeschriebene Seite<sup>5</sup>) und endlich auf der letzten Seite der Titel folgt. Dieser findet sich weder in der Neapler noch auch in der Oxforder Abschrift, doch liest man bei genauem Zusehen deutlich

XPI \_NOFIKÇ ZHT.M.

was ohne Zweifel in folgender Weise zu ergänzen ist

**XPYCIППОY** \_VOLIKMN<sup>\_</sup> ZHTHMATWN.

ó)

Diesen Titel sucht man in der Aufzählung, die Diogenes VII 189 ff. von den Werken des Chrysippos giebt, vergebens. Nun ist freilich jene Liste am Schlusse unvollständig; da sie aber nach den

<sup>1)</sup> Sie sind heute in der sala de' papiri aufgehängt, und zwar auf der linken Seite.

<sup>2)</sup> So findet es sich öfter in den herc. Rollen, dass zwischen der letzten Textseite und dem Titel leere Columnen sind (s. auch S. 549). Im Pap. 176 füllt dieser leere Raum am Ende gar zwei Tafeln, d. i. in diesem Falle sechs Columnen, aus. Es leuchtet ein, dass dieser Umstand für die Frage, in welcher Grösse der Schreiber die einzelnen Papyrusblätter aneinanderlegte, von grosser Bedeutung ist. Denn es scheint aus jenen Anzeichen hervorzugehen, dass die vom Schreiber zur Herstellung der Rollen gebrauchten Blätter keine geringe Länge hatten und aus einer ganzen Anzahl von Streifen zusammengesetzt waren. Es ist wohl nützlich, hier auf eine Rolle hinzuweisen, welche eine sehr wichtige, noch nicht verwerthete Angabe liefert. Die Unterschrift des Pap. 1414, die bislang nur mangelhast mitgetheilt worden ist, lautet nach einer neuen Lesung  $\Phi \iota \lambda o \delta \dot{\eta} \mu o v \mid \pi e \varrho \iota \chi \dot{\alpha} \varrho \iota \tau o \varepsilon \mid APIO[X]X[X]H \dot{H} \dot{H} \dot{H} \Box \Delta \mid xo \lambda - \Delta u \dot{u}$ λήματα 4Ε | σελίδες PAZ. Hier kommen 95 Papyrusstreifen (κολλήματα) auf 137 Columnen, das einzelne Papyrusblatt hatte demnach die Ausdehnung von knapp 11/2 Columnenbreite. Man konnte nun vermuthen, dass der Schreiber bei der Herstellung des Buches Papyrusblätter verwandte und der Reihe nach sneinander klebte, von denen jedes fünf κολλήματα enthielt.

<sup>3)</sup> Oder eine andere Ordnungszahl.

λογικοὶ und den ἢθικοὶ τόποι eingetheilt war und von dem zweiten Haupttheil, den ἢθικοὶ τόποι, noch ein grosses Stück erhalten ist, so muss daraus geschlossen werden, dass Diogenes jenes Werk nicht aufgeführt hat. Es wäre indessen möglich, dass es sich bei Diogenes unter einem andern Titel findet: darüber wird unten noch zu reden sein.

Der nun anhebende Text hat die Abschrift von Neapel (n) die von Oxford (o) und die am Papyrus gewonnenen Lesungen (p) zur Grundlage. Eine so eindringende kritische Behandlung, wie sie von Arnim dem Pap. 1020 zu Theil werden liess, soll nicht gegeben werden; auch wurde nur eine Auswahl der Lesarten von n und o mitgetheilt, da doch ein jeder, der sich eingehender mit dem Inhalt beschäftigen will, die Tafeln selbst einsehen muss.

```
fr. 1 n (fehlt in o)
     3 ἐσομένου ΤωΝ ΚΑΙ . . . . ΝΟΟ (τῶν κατὰ γένος?)
               πληθυντικού, ού [δείξ]αν-
      5 τ]ες τῶ "μήπο[τε] τῶ πληθυντι- (ΤΟΙΛΗΟΥΝΤΙ Β)
               κῶ. Καὶ των ἐρωτ[ή]σ[εων] ὁμοί-
               \omega_{S}] METW .... OMEN .... \E
               \Gamma. |\pi \epsilon \varrho \rangle \tau [o \tilde{v}] \tau o \tilde{v} \tau o \epsilon \nu [\epsilon \sigma] \tau u [\varsigma (?)]
               εἶναι ΤΙ.... ΤΟΛ ... ΛΟΙ...
  10 \lambda \dot{\epsilon} \gamma o v \sigma [\iota \ldots] \tau \dot{o} \pi \varrho o [\eta \gamma \eta \tau \iota
               (TWNA n)
               ..ΤΟΤΕ ...... Ν τῶ πα-
               ρ]εληλυ[θέν]αι [τι τῶν] το[ιού-
               15 T.TH . . . . . ∈N . . . . . .
               \dot{\alpha}[\lambda]\lambda\dot{\alpha} \mu\dot{\alpha} \dot{\alpha} \dot{\alpha}
               ... WΝ προηγε[ίται .....
                                                                                                                                               fr. 2 (284, 26 o)
     3 πορίζεσθαι, ὅπερ С . . . . .
                                                                                                                                                                                                                  (ψεῦδος?)
               \varphi \alpha i \nu \varepsilon \tau ] \alpha [\iota]. K \dot{\alpha} \nu \tau \alpha \tilde{v} \vartheta [\alpha \ o \tilde{v} -
     5 τ' δ . . . . . . IPHTWNA . .
               \Theta A \ldots \sigma \vartheta \alpha \iota, \ o \tilde{v} \tau [\varepsilon \ \delta \iota - (rechts n, BAICY o)]
              \chi \tilde{\omega}[\varsigma] \pi \varrho o \ldots \omega \tau \ldots
               Τ...ΟC..ΜΕΝΑ.[φαν]ερόν ἐσ-
                                                                                                                                                                                                                                              (n)
             τι κατά τῶν συ[μ]βεβ[η-
10 x]ότων ἐν τῶ δι\alpha x[ε]ἰσθαι (?)
```

| ΄ ΕΙ.ΠΑΝ τὰ προ[ηγού-                                                                                                       | (links n,TOA o)                                      |
|-----------------------------------------------------------------------------------------------------------------------------|------------------------------------------------------|
| με]να Μ \CEKTEON εἶ-                                                                                                        | $(o, NA \land \land \land \land \land TEON \land n)$ |
| ν]αι έπὶ ταῦτα, ὢσϑ' ἕν[α                                                                                                   | •                                                    |
| . περὶ πάντων ποιήσασθαι                                                                                                    | (so p)                                               |
| 15 λόγον ΠΕ . ΔΕC .TI [v]πῆρ-                                                                                               | (TI n, TO o)                                         |
| χεγ [άξίω] μα [δ] παρ[χ ]                                                                                                   | (l. o,∈Γ TA n)                                       |
| ΤΙΟ ΝΟΥ παρέ[πεσ-                                                                                                           | , , ,                                                |
| θαι πα[φε]λη[λυθότι παφε-                                                                                                   | (l. o, ANΠA n)                                       |
| ληλυθός ΔΘΕΤ[ μέχοι] εἰς                                                                                                    |                                                      |
| 20 απειρον. Καὶ ἔσ[τι μὲ]ν [πα-                                                                                             |                                                      |
| εεληλυθίτας €TAC                                                                                                            | (n, OOT CTA A o)                                     |
| TAA . avròv EC N                                                                                                            | (n, in o nur wenig)                                  |
| ἐσομένας ΤΑ μ[έχ]οι εἰς [ἄ-                                                                                                 | (n, EWN . N TAA o)                                   |
| πειρον. Καὶ [παρελη]λυθό-                                                                                                   | (2, 30011111111111111111111111111111111111           |
| 25 των ἐστ[ί Π                                                                                                              | (TAN no)                                             |
| . EN . WEN                                                                                                                  | (17.14 110)                                          |
|                                                                                                                             |                                                      |
| fr. 3 (285, 27 o)                                                                                                           |                                                      |
| τὸ [πρι]εῖσθα[ι ΰ]πτίο[υς                                                                                                   |                                                      |
| ύπτι[ων                                                                                                                     | •                                                    |
| καὶ τ[οῦτο] μέ[χρι] εἰς ἄ-                                                                                                  | •                                                    |
| πειφ[ον]. Κα[ὶ] τῶν ἐντ                                                                                                     | (T.EIAYTWN n, .EIE                                   |
| ·                                                                                                                           | TA . TWN o)                                          |
| 5 NON                                                                                                                       |                                                      |
| ό[οθὰ ὑπάο]χει                                                                                                              | (?)                                                  |
| • • • • • • • • • • • • •                                                                                                   |                                                      |
| $	au$ ] $	ilde{\omega}$ ν ό $	hilde{arrho}$ $	hilde{arphi}$ $	hilde{\omega}$ ν ύπ $	ilde{lpha}$ $	hilde{arrho}$ χει $\dots$ |                                                      |
| N. THOICO . CI                                                                                                              | (o, N , TOCÇ A .                                     |
|                                                                                                                             | n)                                                   |
| 10 T. N                                                                                                                     |                                                      |
| . WM. NÇNTW €. ὑ[πάρ-                                                                                                       | 1)                                                   |
| χειν, υπτιον [δ' ού]δέν                                                                                                     | (o, € Δ€ . T n)                                      |
| IK€ . ΘAI συν                                                                                                               | (n, EKEAI o; noisto ai?)                             |
| Ν ὑπαρχειν Ν . Κ                                                                                                            | (n)                                                  |
| 15 OY TH zŵr                                                                                                                | (n)                                                  |
| τοιού[τ]ων. 'Αλλά γε τὰ πρό-                                                                                                | • •                                                  |
|                                                                                                                             |                                                      |
| 1) so o die Zeile ist in n zweimal                                                                                          | shreschriehen, und zwer so                           |
| 1) so o; die Zeile ist in n zweimal abgeschrieben, und zwar so:                                                             |                                                      |

```
τερ[ον] λεγόμενα παρεί[σθω
                                      (. CEPI. \∈ n, TEP.. € o)
  .TATIKEIHOYKAI .....TA.. (n)
  ..\NON.ION...NE.....
20.A..I..IEPBWME .. E.. EON (. A.. I... EPB o, .....
                                         IEPB n)
                                      (ITW n, TW o)
  Ν . . . . . Ν ἄπειρα . . . Πω
  .....Ος έτερ[α έσ]εσθαι τὰ
  l\delta(\omega)ς ἔχοντα \delta[\varrho \Im \acute{\alpha} (Usener), καὶ πα-
  φελη] λυθότα καὶ . . . . .
25 ... \pi] \varrho \dot{o} \varsigma \tau [\dot{o} \dot{v}] \pi \dot{\alpha} \varrho [\chi \epsilon \iota] \nu ....
                        col. 1 (286, 28 o)1)
                           . IYINTO
                            . YOINE
   .TA
                            . EXOICICAKEI
                            ξμοίων ἐσ[τί
 5.A
                            ται έπιζ[ητ
  . A
                            τοι]ούτων
   .. H (n, TḤ. o)
                            ...н⊓е
                            ....AT
   \Pi \in P . AT \in .... \in P .... \tau_{Q}[\iota - (\Pi \supset o)]
10 ούτων έκ[άσ]τους [κ]α[τὰ] τὸ περ[ὶ
   τῶν συνβ[ε]βηκότων [είναι
   δόξε[ι] καὶ [τ]ὸ π[ληθυντι]κὸν
   ... xατ' αὐτ[ὸν τ]ὰ ...... | NAI
   .... Από τούτων δ[ήπου] καὶ
15 πρός έχεῖνα ἔσται πιθανώς
   προσελθείν. Δέγοντα[ι] μέν 2)
   πληθυντικά μέν πλ[ηθυν-
   τικ]ῶν εἶναι τρόπον τιι[ὰ
```

<sup>1)</sup> Die rechte Hälfte der Schriftsäule war bei der Aufrollung abgesprungen und als sovrapposto auf der verhergehenden Papyrusschicht hängen gebliebeu. So kommt es, dass sie in n fehlt, während der Zeichner von o den Inhalt der rechten Zeilenenden auf zwei besonderen Stücken wiedergab. Von diesen ist das untere in den oben gegebenen Text mit eingeordnet, während sich das obere getrennt vermerkt findet. — In ähnlicher Weise hat die Oxforder Abschrift abgesprungene Stücke noch auf fast allen spätern Columnen aufbewahrt. Es ist dies ein unzweideutiges Zeichen, dass diese Abschrift die ältere von den beiden ist.

So MeN auf dem Randstück in o, doch liegt hier wohl ein Fehler der Abschrift vor. Man erwartet yovv.

μηδέ] τῶν πρὸς τὰ ένικὰ (TAE, n, TAE, || \IKAI o) 20 φερο]μένων, παρεληλυθότα δὲ παρεληλυθότων μή είναι, καὶ υπτια υ[πτ]ίων μηδ' έπὶ] τούτων, [καὶ] τὴν Α... [ ΚΙΡΙ (διάβασιν?) δὲ γίνεσθαι ἐπ' ἐκείνων | ΠΑΡΙ 25 M  $\ddot{\eta}$  xal  $[\tau o \ddot{v} \mu] \pi a \lambda \iota \dot{v}$ . Kär ei δ[ή τοὺς] τοιούτους ε[ί]ποι λόγους ×[αὶ περὶ] τῶν ἑτέρ[ων .... Α .... Α διαβαίνε[ιν ..... τινός [των] τοιούτων -.. CYN **30 К**^N...ТОПОNН. ENT.. ЛН  $\mathsf{T} \dots [\varphi \alpha \nu \varepsilon] \varrho \delta [\nu] \quad \pi o [\iota] \varepsilon l \nu \dots \mathsf{EI} \Delta \mathsf{Y}$ Τ . ΔΕΗ . . ΠΓΑΟΙΟ (ή διάβασις?) ἐστίν . . ΑΙΝ col. 2 (287, 29 o)  $\Lambda \ldots \pi \alpha[\varrho] \ \tilde{\epsilon} \lambda \eta \nu \pi \varrho \delta[\tau] \alpha \sigma[\iota \nu]$ μέχρι ε[ίς] ἄπειρον, οὐ πάνυ 15  $\delta \hat{e}$  τοῦτο. Oἔτ  $\alpha [\mathring{v}] x \alpha [\tau ηγορή$ ματα οΰτ' [άξι]ώ[μα]τά έστιν παρελη[λυθότων]. ÇΓΙΝΥ...[1]α (so n, AΥΤΝ .. A o) κατηγορήμ[α]τα. Καὶ ὑπτίων υπτ[ιά] έστιν κατηγορήματα 20 μέχρι είς [ά]πειρον, οὐ πάνυ δὲ τοῦτο. Οὐδ' ἄρα το[ιαῦτά] γε (p, ΟΥΔΑΦΑΤΟΝ .... € n) πληθυντικά έστιν κατηγορήματα. Καὶ πληθυντικῶν πλη- (ΚΑΝΠΛΗ η, ΚΑΝΠΑ. ο; ρ?) θυντικά έστι μέχρι είς ἄπει-

col. 3 (288, 30 o)

NON [.....άληθ]εῖς καὶ ψευδεῖς [ὥσ]π[ερ κα]τα[λη|πτικαὶ κα[ὶ
15 ἀκατάλη[π]τοι. Καὶ ἐπὶ τῆς
διανοίας τ[ὸ] παραπλήσιον ὑπάρχει. [Οὐ γ]ὰρ ἐπὶ πάντων
ἀ]δέκ[αστος καὶ ο]ὕτξοβίατε φαν- (rechts n, TWICTO o)
τ]ασίας αὐτῶν λανβάνειν,
38\*

```
20 ούτε καταλανβάνειν δύνα-
  ται πάντα, ψευδείς τε γίνον-
  ται κατ' αὐτὴν φαντασίαι καὶ
  ἀκατά[ληπ]τοι ούθεν ἦττον
  καὶ 1) κατα[ληπτι]κῶν γινομέ-
25 νων. Πα[ραπλή|σιον δὲ τού-
                               (\Delta \in . \forall Y n, \Delta \in T ... o)
  των καὶ τοῦτο [σ]υντέτευχεν
  τὸ παρὰ [\pi]οσ[ότητα ἄ]λλα \gamma[εί- (so Us.)
  νεσθαι άσ[φαλέστ]ατα καὶ (Us.)
  30 λοιπῶν ἀ[ξιωμάτ]ων κ[ατὰ
  τὶ ὅλον ἀ[ξίωμα]. Καὶ κα[τὰ
  την διάνο [ιαν άξιώμ] ατά τιν [α (TIK no)
  \xiλεγ\rho[ν . . . . . . . ] \dot{\epsilon}π\dot{\epsilon} τ[\tilde{\omega}ν
  λοιπων ..... μὴ x .....
                      col. 4 (289, 31 o)
                              (Al.. OPWN no)
  ⊙€ ...... K ........
  μὸν φαν[ερὸν ὑπάρ]χε[ιν, ἀλλὰ μη-
10 δ' ἄδηλο[ν] ὑπάρχε[ιν τοῖς τοι-
  ούτοις. Οψ μόνον δ[έπ]αρὰ τ[ὰς (80 p)
  φύσεις γίνονται τοι αῦτ αι δι-
  αφοραί, άλλὰ καὶ παρὰ τέχνας
καὶ τριβάς ἄλλων πρὸς ἄλλα
15 πολλαχῶς. Έτι δὲ τὸ ὅμοιον
  τοῖς αἶσθητ[η]ρίοις καὶ ἐπὶ τῶν
  τεχνών συντέτευχεν. Ούτο
  γάρ ούθεν αύταις έστιν φωρα-
  τὸν οὕτ' εἰς πάντα τὸν δμ[ο-
20 γενη τόπον διατείνειν δ[ύ-
  να ντ αι. Καὶ ταῦτα πάντα δι-
  ατείνειν ὑπονοητέον οὐ μό-
  νον είς τούς φρονίμους άν-
  θρώπους, άλλα και [ε]ίς τους έν[ε-
25 ούς. Ἐπιστή[σ]αι [δέ τις x]αὶ [ταὐ-
```

<sup>1)</sup>  $\vec{\eta}$ ? H kann mit der Abkürzung von xal (K) verwechselt worden sein.

τὸν ἐπὶ τῶν ὁμ[οίω]ν τ[ούτοις, (n, ECTȚA o) τί τ[ο] γινόμενον έστιν ΟΥ ΔΕ ... ΝΤΕΟ δύο λέγωσιν .. H .. Ι ούχ [ἔστιν] οὖτος οὖ-30 τος, διότι μέ[ν αὐτ]ὰ διασαφη [σα]ι οὐκ ἄν δύν[αι]ντ[ο... έπιστ]ήσαντ[ες . . . . . . . . ..ΥΔΕΜΑ..... . . . . . . . . . . . . . . . ΠΑΝ (n, BAN o) 35 TIN [. o] $\tilde{v}\tau$   $\dot{\epsilon}v\epsilon\varrho[\gamma\eta\tau\iota x]\dot{o}v$  . . . col. 5 (299, 32 o) NAICAHTOPHC..... Των δτι ταύτόν έστι [τὸ "τοῦ-10 τον [περιπα]τείν" [τω ΄΄ περιπα- ΄ τεί[ν τοῦτον]", οίον ὅτι ταὐτόν (links TOY no) έστι[ν τὸ "Δί]ωνα Θέωνα εἶναι" τῶ "Δίωνα Θέωνα εἶναί" ) ἐάν ૭ οξτως έάν 3' ωρισμένως έκφέ-15 ρωμεν. El[9] στι\*) ἀντίπειται τῶ΄΄ Δίωνα Θέωνα είναι ε τὸ ΄΄ μὴ εἰναι Δίωνα Θέωνα" κᾶν ὡρι[σμένως εκφέρωμεν. Έπὶ γ[ο]ῦν τούτων καὶ τῶν ὁμοίων οὐ 20 μόνον, τί [τὸ λ]εγόμενον, ἐστὶν [χ]αλεπὸν συνκαλείν,\*) άλλὰ καὶ μήποτε λανθάνομεν τὰ [ψ]ευδη λέγοντες ὁμοειδώς ἂν τούτων διατει[νόν-(ΔIA ∓EI p) 25 των καὶ εἰς τοὺς σοφούς. Οὕ[τε γάρ πιθαν[ό]ν μηθέν τοιοῦτο ἀποφαί[νεσ] θαι ἄν, οὖτ' ἂν

 $\tilde{\alpha}\pi o \phi[\alpha \iota] v \delta \mu[\epsilon] v \delta[v \mu \tilde{\eta}] \delta \iota \alpha \pi \delta_{-} (\Delta IA \Pi W o, AIA \Pi W o; p?)$ 

<sup>1)</sup> Ist dies nicht aus örs ταυτόν έστιν τὸ Δίωνα Θέωνα είναι τῶι Θέωνα Δίωνα είναι verschrieben?

<sup>2)</sup> POMEN ENOTI n, POMEN KA. OTI o, POMEN EI. OTI p, was deutlich zu lesen ist.

<sup>3)</sup> Suyualsiv hier in einer sonst nicht belegten Bedeutung — Surviysuv ,folgern'.

```
ρ]η[θη]ναι. Τὰ παραπλήσια
80 δ' έστ[ί]ν ἐπιλέγειν ΜΑΤ . . . .
  . \WN xαì €ΠΑΚΑΨ .....
  .. O . . . . WN \pi \alpha \varrho \alpha \lambda[\lambda] \alpha[\gamma] \dot{\alpha} \varsigma \kappa \alpha \lambda \delta[\iota
  α]λ[λαγά]ς, δταν κα[τὰ . . . . τοι-
  αύτη[ν] διαλεγ[ά μεθα . . . . .
35 . . . . . . κατὰ . . . . . . . . . . . . .
  τ]ὸ παραβε[βηκός . . . . . . .
                         col. 6 (291, 33 o)
  ούχ [ότι πληθυντι]κόν [τοι-
  οῦτο ..... ΤΕΡΟ .. ΑΝΑ ..
  ΛωΝς [... έ]χφέρον[ται.
                                      (AΦEPON n, KΦECOΔA.
                                                ΔHC o)
  Αρα πληθυντ[ι]κόν έ[στι] δι-
15 α τούτων; Καθάπερ καὶ ἐπὶ
  τῶν παραπλησίων τούτων [πα- (ΤΟΥΤWN p, ΤΟΥΠΑ n)
  φέξει ήμλ[ν] ἐπίστασιν. "Η κατὰ
  μέν τούς α[ύτ]ούς δείκ[ν]υμεν ότ[ι
   ἔσται τοι[οῦτο πληθυ[ντι]κὸν
20 οἶον "ἡμέτερος", ἄλλων δὲ καὶ
   άλλων δείπνυμεν ών ού; "Η
  μήποτε τὸ ζητούμενόν ἐστιν τοι-
   οῦτο; Ένικοῦ γὰρ ὄντος τοῦ "τού- (50 p)
   τους τύπτων" ἔσται τι τοιοῦτο.
25 Πᾶν οὖν τῶ]ν πληθυντικῶν
   τῶι] τοιούτωι [ἐστὶν παραπλή-
   σιον "τούτους τύπτων", [τῶν δ'] ἄλ-
   \lambda \omega_{r} \Delta \dots M \in \Lambda O \dots OICTOY
   30 \ddot{a}]v \mu[\dot{\eta}] xa3' \ddot{\epsilon}τερόν τινα [\dot{\epsilon}\lambda\epsilon\gamma-
   χθωμ[ε]ν λόγον καὶ διὰ [πλειό-
   v]\omega[v\pi]\lambda\eta \vartheta vvi[\iota x\tilde{\omega}v], εἰ x\alpha \iota TA
   .OII. NETITOM .... (TOM n, TOY 0)
   μετὰ [τὰ π]αρα[βεβηκότα
                          col. 7 (292, 34 o)
   Θ . . . . . . . . . τὰ [π]άντα
   TO .... [πληθυν]τικόν ον έκεῖ- (ον über der Zeile geschr.)
10 νο ...... ΘΟΑΝΤΑ (n, ΔΡΑΝΤΑ ο)
```

```
...... ΝΠΑΙΞΕΝ ἐπὶ τοῦ "[τού- (n, ΠΑΛ . ΕΛΕΠΙΤΟΥ ο)
  το[υς τύπ]των" καὶ "τοῦτον
  t\dot{v}[\pi tov]teg. \Pi[\lambda]\eta[\vartheta vv]tix\tilde{\omega}v
  γάρ τινω[ν] προηγουμένων
15 ἐκφέρε[ιν ἔ]σται [x]α[i] τὰ τοι- (ETAI on; p?)
  αῦτα "σ....ος" κα[ὶ] "ἡμέτερος" (n, ΑΥΤΑΟ...ΚΟΙΕΚΑο)
  x\alpha]i.....\Omega]\sigma\alpha\dot{\nu}\tau\omega[\varsigma]\dot{\epsilon}\pi\dot{\iota}\tau\tilde{\omega}\nu
  δ] μοίων [καὶ] μάλιστα τοιού-
τω[ν] τὸν [τρόπον]') "ὑπάρχων" καὶ
20 "ἐμρ[ὶ] ὑπάρχοντα" καὶ "ἡμῖν
  ὑπάρχων" . . . ΕΡΛ . ΗΟ ἐστίν
  EN.EN.... TOC. LAPAYM
                                         (o, . . . WN . OW . . T . . .
                                            AIAPAYMOI n)
  €.Τ. Α . . . . τουτ[. . Κ]αὶ ώσαύ-
  τως ἐπὶ [τοῦ τοιούτου] "ἐὰν
25 έγω . OC ..... OY ... CIAI . EIC (α; OC] CA ο, EIC] ΜΕΡΟ ο)
  POM . Ιτὰ ὅμοια ... Ἡ ὅτι ἀεῖ (n, aber Ἡ aus o; OMOCCΞ
                                            .. AHOTI 0)
  M \dots N \times \alpha i \dots [\lambda \alpha] \mu \beta \acute{\alpha} vov \acute{\alpha}
                                         (links n, M . EM . . . . o)
  πο Α..ΘΕΙΝ καὶ δ[ύν]αμιν ἄν- (ΗΟΑ.Θ.ΝΙΤΑ.Ο....
                                           MNAN o)
  θ_{Q}ω[π_{Q}]_{S}ANTETA......ENE (0, ..... HCAN .......
                                            EME n)
30 NI .. OI ... NOY ..... YA ... (a, NI . YITEAOT .....
                                            YA . . . o)
  τύπτεσθαι C . . . ΕΔΗΟ μέρος (TH . ΤΕC o, . . . ΤΕC n)
  ἀπορή]σει[ν αὐτο]ὺς οὐδ' [ἀπο]λα-
  \beta \ldots ]εἶναι . . . . . . . . δήπο[v
                      ···col. 8 (293, 35 o)<sup>2</sup>)
   .....Ν..Α καὶ πόσ[ο]ν...
   .....ΙΝΟΝ .... χαὶ ἐχ πόσων
 5 \gamma \varrho ] \dot{\alpha} \varphi [\varepsilon] \iota \alpha \iota \ldots \ldots
   . AME . . . . . . . . . . . MAI
```

τὸν τρόπον ist nicht sicher, da in der Lücke nur etwa 4 Buchstaben gestanden zu haben scheinen.

<sup>2)</sup> Lesungen des Papyrus standen zu dieser Seite nicht zu Gebote, und da den Abschriften nicht zu viel Gewalt angethan werden durfte, so musste die Wiederherstellung des Textes an manchen Stellen zweifelhaft oder unmöglich bleihen.

```
...ΛΟΝ ..... εὐ κολίας (?) ΤΑ
 .......ΜΕΝ . Ν [λ] έξει δὲ
  μόνηι ἐοίκ ασιν [ομ]οιά τινα, οί-
10 ον "μ[ετ]ά [τὸ τ]οῦτον φρονήσαι
 \hat{\epsilon}[\varphi]ρόν[ησ]α", καὶ "μετὰ τὸ τοῦτον (. . POXA n, \epsilon . PONAI o)
περιπατήσαι ἐκάθι[σ]α΄. Οὐ γὰρ (n, O. TAP o)
  .. αύτων και έστιν TAWI. ΟΙΟΥ (ο, .. AYT . KAIECTINTA-
                                 ΔΗΛΟΝΟΥ n interpol.)
  MENAC . ΑΚ . . Ν "μετὰ [δ]ὲ τοῦτο ἐφρό- (ο, ΜΕΝΑC . Ν.
                                 ETA.TOYTO n)
15 νησα" η "ἀνέστην". "Οντων δὲ (TACAHAN o, NHCAMEN
                                 n interp.)
  καὶ τοιούτων δεκτῶν ἔσται ἐπι- (λεκτῶν Us.)
  ζητείν κατά τί έσονται αί δια-
  φοραλαὐτῶν. "Ομοια δ' ἐστὶν τὰ
  πράγματα καὶ ἐπὶ το[ύτ]ου "[με]τὰ ...(ΤΙ...ΟΙ... ΝΑ n)
20 το] τούτον φρονήσαι έφρόνη-
  σα], ύστερον του τουτονί φρονή-
  σ[αι] φρονήσας", TWN . Ν άχολου- (NHCA . TWN ο,
                                NHCAYTWN n)
  θο[ῦ]ντος καὶ τὸ τοῦτον φρονή σαν- (ΘΕΝΤΟC n,..ΝΤΟCo)
 τα φρο]ν[ή]σαι, ό[περ] ψευδές έστιν.
25 Τὰ δ' οὐκ [ἀκολου] θοῦντος το[ῖς (ΤΑ ... Κ ο, ΤΑΔΟΥΚ n)
 τοι]ού[τοις] τοιούτο σημαι-
  ν[όμ]ενον "μετά τοῦτον [έ]φ[ρό-
  ν[ησ]α" καὶ "υστερον τούτου [ἐφ]ρό-
  νησα", ὅπερ] ψευδές ἐστιν. Τὸ
30 δ' αὐ τοιοῦ]το 'μ[ετὰ δὲ] τοῦτο φρο- (ΤΑ n, ΤΟΑ ο)
  ν[ήσας]" ΟCΚΑΙΠΟ ..... Α.ΔΕ (n, A ... OCKAK .. A. T ..
                                 ⊕€_CE o)
  ..... μεταλήψει, άλλὰ
                    col. 9 (294, 36 n)
   .....Ν ..... τοῖς σ[ημαι-
νομένοις ......
  10 νοῆσ[αι] A . . ATP .... AIΔH.H (o, NO . . El . . . . TE . . .
                                  NAIAHNAY n) .
  ΤΟΝ τοιο[υ]τ[ον ά]δύνατον άπο[σ]η-
```

```
\mu\alpha\iota\nu[\delta]\mu[\varepsilon]\nu o\nu [slvaι]. K]\alpha\iota \lambda\epsilon\gamma o\nu-
   σιν μέν τὰ πράγματα καὶ ση-(MATATAKAlon,Doppelschr.)
   μαίν[ου]σιν, ούτε δ[è μη]νύουσιν
15 ούτε ΓΚΟCTAYTOY... ΟΥΤΘ. ΟΝ (0, ΟΥΤΕΓ... A.
                                                  .TOY ... OYTOAON a)
   TAI [\tilde{\omega}_{\ell} \pi] \varrho \tilde{\omega} \tau \omega_{\mathcal{G}} \tilde{a}[\nu \tilde{\epsilon} \nu] \epsilon \tau \nu \chi \tilde{a}
   νομ[ε]ν. [K]αὶ εως τίνος δεὶ ταῦ-
   Φ' vπa[x]ονε[ι]ν παρεχ[ε]ι επίστα- (ΠΑΡΕ ./ n, παρε ΛΑ.ο)
   σιν χατά τὸν παρά μιχρὸν
20 λόγον . ΟΤ . . ΤΟΥ . . € . . . € I πε-
   εὶ τῆς ἀποκείσεω[ς..] HCEIN,1) [πι-
                                                          (CE...HCEIN..n,
                                                   CEM · · EITIIÓ •)
   θανὸν δὲ μ[ετὰ] τοῦτο ὑπά[ρχε]ιν.
   Και δμοίω[ς πε]ρὶ τοὺς άληθεύ-
   ο]ν[τας . . . .] ΟΝΟΜϢΟ λεγόν-
25 των \mathbf{A} \dots \mathbf{O} \mathbf{Y} καὶ ἀλ[\eta \mathbf{J}]èς καὶ [\psi]εῦ- (\mathbf{A} \mathbf{A} \dots \mathbf{H} \mathbf{n}, \Delta \mathbf{A} \dots \mathbf{o})
   \delta \delta g \left[ \hat{\epsilon} \sigma \tau \iota \nu \ \hat{\eta} \right] \hat{\epsilon} \pi \iota \sigma \tau \left[ \alpha \sigma \iota g \right] \times \alpha \hat{\iota} \ldots \quad (n, \triangle OC \ldots \in HCO o)
                               col. 10 (295, 37 o)
5 OY .... TA . ANM ... AAAA
   ΕΟ . Α . ΙΟΗ τοιαύτα[ς] ἐπι[στάσεις
   TA-....ΝΑΔΙ.....
   ΚΑΤ . . . . ΛΟΝΑΔ . . . . . . .
   CIN . . . . . ΟΜΝ . . . . . περι[ει-
10 λημμένα άξ[ιώματα], x[ά]xεῖν[α²)
   .... μεν τὸν αύ[τὸν .....ΤΕ
                                                (MEN n, \DeltaEN o)
   CA . . δε και τοῦτο [x]άλη θεύειν
   \overline{[\mathbf{x}]} \mathbf{\alpha}[i] ψεύδεσθαι αὐτοὺς ο[i] δητέ-
   ον, οὐ τοῦτο ὑφορώμενος άλ- (AΛ p vor ein. Lücke)
15 λω τρόπω, είθ' αύτοῦ ἄμα ά- (ΛÇ. ΤΡΟΠΨΕΙΘΑΥ p)
   ληθεύσει καλψεύ[σ]εται, άλλ' <math>δ- (ΥΕΥΔ . TAI n, interpolirt?)
   τι τοῦ σημαινομένου τελέ-
   \omega c \hat{\alpha} \pi o \pi \lambda \alpha v \hat{\omega}[\mu] \varepsilon v \alpha. K \alpha[\lambda] \tau \hat{\sigma} v (vor K ein Zwischenraum)
   προηγούμενον λόγον προσ-
20 χόπτει χαὶ τὸν ψε[ύσεσθαι
   αὐτοὺς ἄμα καὶ ά[λ]ηθεύσειν,
```

<sup>1)</sup> ἀπορήσειν ist zu gross.

<sup>2)</sup> In der Lücke zwischen AE und KEIN befand sich auch ein K, was o auf einem besonderen Stückchen rechts neben dem Text verzeichnet.

```
τυγχάνειν δ' έν πᾶσιν τοίς
 τοιούτοις ότε μεν άπλως λε-
  γόμενα δτὲ δὲ πλέονός τι-
25 νος συνπαρενφαινομένου,
  λόγω δ' ουτε μεν λεγομέν[ων
  αὐτῶν κατὰ δοξο .. ΟΝ ...
  ΝΟΙ [οῦ]τε δὲ κατὰ λ[όγο]ν οὕ-
  τε π[αρ'] ἄλλοι[ς τισίν] οὕτ' εἰς
30 HI . . \HNΤΑΤΕΠΙ . ×αὶ . . .
  ΥΠ . . . . άλλὰ τὸ δμοια ΤΑ
                     col. 11 (296, 38 o)
  ... CAI. ACON.oὖdè...... (n, APONCYM . Ç€ o)
  άλλων [μ]èγ εἰπα τῶ λέγειν τοι- (n, ..., ωN . ∈ .... ΔTω ο)
10 αῦτα καὶ φορὰς ἡμετ[έ]ρας, ἔσ-
  στιν 3' ὅτε ταύτας ὑπεξελόμε- (so p)
  νος. Καὶ τὸ ὅλον ἐν τοῖς ὅ τι
  τὸ στρεφόμενον, ώστε μὴ άν-
                                 (MENWC no; p?)
  απηρτημένους μηδ' άμφι-
15 βόλους τὰς λέξεις λέγειν, χρη- (ΒΟΥΛΟΥС no; auch p?)
  σίμου σφόδο' όντος παρασεση-
  μάνθαι τὸν τόπον τοῦτον,
  ύπως άναστρέφωμεν αὐ-
  τῶ ϹΥΛΕπότερον. Ἐπὶ δὲ τῶν (ϹΥΛΕΠΟΤΕΡΟΝ p)
20 τοιούτων "περιπατεί, ἐπεὶ ή-
  μέρα ἐστίν" μή\pi[\omega] δὶς διχ\tilde{\omega}ς
  λέγομεν, ωστε κα[τ]ά βάτερον
  μέν τῶν λεχτῶν προστάτ-
  τειν τὸ ὅλον τοῦτο "πε[ρ]ι-
25 πατείν, ἐπειδὴ [ἡ]μέρα ἐσ[τ]ίν", κα-
  τὰ τὸ λοιπὸν δὲ καί τ[ι] μᾶλλον -
  ένφαίνεται κακόν ΤΟ ΛΟΝ
  χρώμε θα(?) τὸ περιπα[τεῖν προσ- (ΚΤΨ . . ΕΑ ο,
```

τάττε[τ]αι, τὸ δὲ λο[ιπὸ]ν ἔξ[ω-30 θε[ν] ἐπι[γίν]ετα[ι . . . . ΚΑ . . ΜΑΤΙ . . ΜΕΝΟ . . . . . . .

col. 12 (297, 39 o)

XPWMEOA n)

ται  $x\alpha[l]$  τοι]o[v]των'' o[vτος]  $\pi ε$ -o[rπατε[l], εl  $\delta] ε μ[ή]$ , xάθ[ηται]." Πάν-

```
10 τα μέ[ν γ]ά[ρ] ὑπ[ὸ] τὴν πρόσ-
  ταξ[ι]ν πίπτει, κατηγορήσ[ει (ΤΑΞΟΝ p)
  δε μεταλαβείν ούθεν έσ-
  τιν. Ούθεν γάρ ένφα[ίν] ει τοι-
  οῦτο πρᾶγμα "οὖτος περιπα-
15 \tau[\varepsilon]l, \varepsilon l \delta \varepsilon \mu \eta, \kappa \alpha \vartheta \eta \tau \alpha \iota^{\omega} [\varepsilon \pi \iota \mu] \varepsilon \nu (am Schlusse IN n; p?)
  τη χρεία τοιαύτη, διά τοῦ τ[ά]χους δ' οδον "περιπατεί C (n, ΠΕΡΙΠΙΑΠC. E o)
  20 ριπάτει", ἐὰν δὲ τοῦτο μη (ΤΟΝΕΚ n, ΤΟ. ΗΕΛο; p?)
  ποιη, "κάθου". Δύνατα[ι δέ] είς (κάθου deutlich p)
  τὸ καὶ ἐπὶ πλέον ἐκτ[ε]ί[ν]εσ-
   θαι καὶ νη Δία κατηκο[λουθ (?) (nach Δία ist ein ν getilgt)
  Τ . . . ΚΑΤ . . . τούτων, [οί]ο[ν
25 λέγομ]εν" \pi[ερι]πατεί, εί [δὲ μή, (so o, . . . . ΕΜί . . . TAIOIEI
  καθεύδε[ι], καὶ μάλιστα [ποι]εΙ
  τοῦτο, εἰ δὲ [μ]η', τοῦ[το, εἰ δὲ]
  μή, τοῦτ[ο", καὶ] οὕτως ε[ἰς ἄ]πει-
  ρον ΟΥΝ [..... ο] ΰτως ....
                                       (CINOYN n, . . . . HN o)
30 . ÇN . . . . . . AX . . . . . . . .
  <u>"'το</u>ῦ[τ]ον πε[οιπατείν, εἰ δὲ
μή, καθῆσθ[αι" οὐ]δ' ἐνφα[ί-
  νουσι]ν Α ..... ΤΕΤ ...
  ....Y
35 χαταλη[πτιχ]ως . . . . . . . .
                          col. 13 (298, 40 o) ·
   κάτα [δὲ τὸ το]ιοῦτο . . . W . . .
 5 ΤΙΗ . . . . ΙΝЄΔ . . . . ∈ προ[σ-
   τά[ττ]εσ[θ]αι μη π[οεί]ν. T[ο] δὲ
   το[ι]ουτο διχώς φηθήσεται η
   T. EN .. AT. E.. KAOI .. WNTOM . (0)
   \delta\sigma[\tau\lambda]v \tau\tilde{\omega}[v x]\alpha[\tau\eta\gamma]\varrho[\eta\mu]\alpha\tau[\omega\nu xei-(?)
```

10 μένων [τοι]ούτων Τ. ÈΝΙ...
μὲ[ν τ]οιοῦτο, [π]οοστάττεσθαι
δὲ τοιοῦτ[ο] τοῦτο, εἰ δὲ μή,
το[ῦτο]. Πότ[ε]οον οὖν ταῦτα λέγ[ο-

μεν; ή δητέον κάνταῦθα εί-

```
15 να[ι δ]ὴ τὸ προ(σ)ταττόμενον,
                                    (\Pi POTATT p)
  ον τρόπον έτι τοιοῦτο άξί-
  ωμα "περιπατεί Δίων, εἰ δὲ
  μή, κάθηται και κατηγόρη-
  μα πιθανόν είναι τοιοΐτο
20 ^{\circ} \pie\varrhoi\pia\tauelv, elde \mu\acute{\eta}, xa\vartheta\~{\eta}\sigma-
  θαι; Εί δὲ τοῦτο, καὶ προστάτ-
  τ]εσθαι τ[οι]οῦτο πιθανόν [έσ-
  τιν]. Μετά δὲ ταῦτα καὶ [έτέ-
  ρα έστιν έπίστασις το[ι]αύ-
25 τη, μήποτε καὶ οἱ οὕτως προς-
  τάττοντες "δ έτυχε τούτων
  λαβέ" και " δποιονο[ῦν τ]ού[τω]γ
  λαβέ" οὐθεν προστάττουσιν.
   Ούτε γάρ κατηγόρημά τι έσ-
30 τιν εύρειν τὸ ποσρί[ν] καὶ τὸ σκ[αλη- (so p, KAITON no)
  γὸν οὖτ' ἄλλο τοιοῦτον οὐ-
 . θέν. Όμοίως δὲ καὶ ᾶν οὕτως
   <u>εἴπης "ζῷιον ΟΤΕϽΤ</u>ϢΝ [μέ-
   λαν ἐστίν. Οὕτε γὰ[\varrho] μέλ[\alpha]ν (vor οὕτε Zwischenraum)
35 δ]ποιονοῦν . . . . . . . . TI
```

col. 14 (299, 41 o)

.... ONOC οὖχ ώ[ ....] ΟΥ ... ἄλλ' ἔξωθέν πω[ς ἐπιγι- νόμεν]ον .....

χ[αι] ἄλ[λ]ων [ό]μ[οίως εἰρημ[έν]ων. Οὖτως δὲ ἀσ[φαλῶς κα]τ' ἐπἰστασίν πως λέγεται τοῖχος') ἐξαληλειμμένος

15 κα[λ κ]εκονιαμένος καλ κίων
πεπιττωμένος καλ θύρα καλ (ΟΥΡΑ onp)
ἀσπλς\*) λελευκωμέν[η] καλ τούτοις σύνεγγυς ἄνθρωπος άλη-

<sup>1)</sup> Die Ueberlieferung des an dieser Stelle verstümmelten Papyrus scheint mehr für τόπος zu sprechen, doch wird τοῖχος nothwendig durch den Zusammenhang gefordert.

<sup>2)</sup> Die Zeichen des Papyrus (ACIIIC) lassen kein anderes Wort zu.

```
λειμμένος και ήσβολωμένος, (ECB on; p?)
20 καὶ πάλιν ἱμάτιον ἔρουσασ-
 μένον καὶ ψυπαφὸν καὶ άν-
 θη . . ΤΙς δυπαρός. Δεῖ δὲ δι- (AN || ΘΗ . . ΙΤς p)
 ανέχειν κατά τὸν τρόπον τοῦ-
 τ[ον ..] ἄνωθεν ἐξ ....ΤΟΝ ΚΑ.
25 C . . . . τινών μέν . . . περί
 τιν ων συνχατατ άτ τεσθαι
 ... αὐτὸν λογ[ιχ]ῶς μὲ]ν ...
 ..... ύπὸ τελ[είων] τινών ..
```

col. 15 (300, 42 o) ὑ[πο]μ [.....πάλιν χατά ΜΑ.. ΛΜΕ. ΔΕΟΝ. 10 OYF. AP ..... NEYINKA... ΘΟΝ κα[ί] κα[τηγορη]μάτων ΠΑΝΔΕΙΟ τὰ πολλὰ μὲν άποδέχεταί πως, τὰ δὲ καὶ  $\in ... \subset .\Pi W. \Delta I \subset \tau \hat{o} \lambda [\epsilon y \hat{o}] \mu \epsilon v [ov (?)]$ 15 . . . . καὶ τοιαῦτά τινα . . .

.... ΔE.T.. KWN ἀρχεῖ τὰ (so p, ΔΕΚ. NWN n) είρημένα.1)

Die Rolle 307 bildet die werthvollste Quelle für die genauere Kenntniss der chrysippeischen Logik.2) Zwar war, abgesehen von zahlreichen Bruchstücken, ein Theil der Schrift περί αποφατικών aus einem Louvrepapyrus bekannt geworden (hrg. von Bergk, Kleine

<sup>5)</sup> Am linken Rande die Koronis zum Zeichen, dass das Buch zu Ende ist. Bei einer Nachprüfung des Papyrus muss ganz besonders diese letzte Columne vorgenommen werden; vielleicht wird dann herausgefunden werden, wer mit dem ἀποδέχεται gemeint ist. In der vorletzten Zeile ist Στωικών nicht unmöglich, da nach T im Papyrus der Schatten eines Bogens erscheint; λογιxww ist ausgeschlossen.

<sup>6)</sup> Die Wiederherstellung der Reste kann bei dem ersten Anlauf nur unvollkommen ausfallen, weil Chrysippos eine schwer verständliche und nachlässige Sprache schrieb (πλεονάσας τοῖς πράγμασιν τὴν λέξιν οὖ κατάρθωσε Diog. VII 180). Wie er vollends logische Untersuchungen zu führen pflegte, ist bislang wenig bekannt gewesen. Die Sätze des Papyrus περί ἀποφατιxãv sind zu gleichartig, als dass sie für die Ausdrucksweise viel ergeben, soviel aber zeigen sie doch, dass die Sprache von der allgemein üblichen stark abwich.

Schr. II 111-146), doch ist hier der Inhalt sehr gleichförmig, auch sind die Reste von weit geringerer Ausdehnung. In den eben vorgelegten Blättern aber werden verschiedene Arten von Aussagesätzen behandelt, unter denen die κατηγορήματα δοθά καὶ υπτια (fr. 3, col. 12 218),1) die παρεληλυθότα (fr. 113 fr. 218 21 col. 120 col. 2,6) und besonders die ένικα καὶ πληθυντικά (z. B. col. 6) zu erwähnen sind. Die Begriffsbezeichnung und die Wahl der Beispiele 2) zeigt enge Berührung mit dem bei Diogenes VII 41-83 gegebenen Abriss der stoischen Logik.3) Der παρά μικρον λόγος, dem Chrysippos zwei Bücher widmete und in dem Prantl (Gesch. d. Logik It 490 Anm. 210) den Sorites vermuthet, kehrt in dem Satze wieder: x]αὶ έως τίνος δεῖ ταῦθ' ὑπα[x]ούε[ι]ν παρέχ[ε]ι ἐπίστασιν κατὰ τὸν παρὰ μικρὸν λόγον col. 9,7.4) Es ist schon oben erwähnt worden, dass sich ein Werk λογικά ζητήματα in dem Verzeichnisse der Bücher des Chrysippos nicht vorfindet. Falls nun die Rolle 307 wirklich auf ihn zurückgeht (Diogenes erwähnt eine ganze Anzahl von ψευδεπίγραφα), so sind jene ζητήματα entweder unter einem anderen Titel verborgen, oder sie bilden ein von Diogenes nicht erwähntes Werk. Für den ersteren Fall kämen die Schriften περί δρθών καὶ ὑπτίων πρὸς Φύλαρχον α΄ (Diog. VII 191) und περί των ένικων και πληθυντικών έκφορών ς (VII 192) nicht in Frage, da sowohl von den ορθά und υπτια als auch von den ένικά und πληθυντικά gehandelt wird und überdies noch von manchem andern, der letztere Fall aber hat wohl die geringere Wahrscheinlichkeit für sich.5) Man muss es aber

Καὶ τὰ μέν έστι τῶν κατηγορημάτων ὀρθά (Beispiele ἀκούει, ὀρᾶι, διαλέγεται), ἃ δ' ὕπτια (Beisp. ἀκούομαι, ὁρῶμαι), ἃ δ' οὐδέτερα (φρονεῖν, περιπατεῖν) Diog. VII 64.

<sup>2)</sup> In den Beispielen ist besonders περιπατεῖν (vgl. Diog. VII 70 u.s.w.) und ἐπεὶ ἡμέρα ἐστίν col. 1120 (vgl. Diog. VII 69 u. s. w.) zu bemerken. Die für A und B gewählten Eigennamen Δίων und Θέων col. 512 13 16 17 13 17 sind zuerst von den Stoikern angewandt worden (vgl. Diog. VII 70, 73 u. s. w.), dann haben sie sich auch in andern Schulen eingebürgert (Plut. Mor. 271°, Sext, Emp. 11028 1114 u. s. w.).

<sup>3)</sup> U. a. sind auch die λεκτά (col. 1123) den Stoikern eigenthümlich, vgl. τῶν δὲ λεκτῶν τὰ μὲν λέγουσιν εἶναι αὐτοτελῆ οἱ Στωικοί (Beisp. γράφει), τὰ δ' ἐλλιπῆ (Beisp. γράφει Σωκράτης) Diog. VII 63.

<sup>4)</sup> περί τοῦ παρά μικρὸν λόγου πρὸς Στησαγόραν β' Diog. VII 197.

<sup>5)</sup> Am Ende des Verzeichnisses der logischen Schriften des Chrysippos heisst es bei Diogenes (VII 198): λογικοῦ τόπου τὰ τῶν προσιρημένων τεττάρων διαφορῶν ἐκτὸς ὅντα καὶ περιέχοντα τὰ σποράδην καὶ οὖ σωματι-

dem Zufall danken, dass der Papyrus 307 sich hat besser aufrollen lassen, als die meisten des umfangreichen Neapler Bücherschatzes, und man darf mit Bestimmtheit darauf rechnen, dass das eben Gegebene sich bei einer gewissenhaften Durcharbeitung der erhaltenen Schriftreste um ein ganz Beträchtliches verbessern und ergänzen lässt.¹)

Von den übrigen Papyri logischen Inhalts soll zunächst die Rolle erwähnt werden, welche als einzige aus der ganzen Gruppe bisher eine wissenschaftliche Bearbeitung erfahren hat. Es ist dies der Pap. 1065 mit dem Titel Φιλοδήμου περί | [σημείω]ν κα[ί] σ[ημε]ιώσεων, abgeschrieben von den Neaplern in 38 col. 3 fr. und herausgegeben Coll. alt. IV2 1-41, sodann mit Zuhülfenahme der Oxforder Blätter von Gomperz Hercul. Studien Bd. I.2) Der Grundsatz des Bearbeiters, alles lückenhast Erhaltene und einer Ergänzung Widerstehende unter den Text zu setzen oder ganz fortzulassen, macht es dem Benutzer seines Buches bei einer sorgfältigeren Vornahme des Werkes zur Pflicht, die Kupfertafeln der Collectio altera heranzuziehen. Aus diesem Umstande und da inzwischen durch die Arbeiten von Bahnsch (Lyck 1879) und Philippson (De Philodemi libro qui est περί σημείων καὶ σημειώσεων, Berlin 1881) recht viel für die Erklärung und nicht wenig auch für die Texteswiederherstellung gethan ist, muss nun eine neue

κὰς ζητήσεις λογικάς περί τῶν καταλεγομένων ζητημάτων έννέα καὶ τριάκοντα. Es ist möglich, dass der Papyrus 317 in diese Sammlung vermischter logischer Untersuchungen gehört, wobei auch in Betracht zu ziehen ist, dass, wie schon bemerkt wurde, in dem erhaltenen Theil der Herculanensischen Rolle verschiedene logische Fragen behandelt werden.

<sup>1)</sup> Die Neapler Abschrift scheint nicht frei von willkürlichen Verbesserungen zu sein, welche die Gelehrten der Accademia Ercolanese, denen die Prüfung der disegni oblag, in gutem Glauben an die Stelle von solchen Lesungen treten liessen, die nach ihrer Ansicht auf ein ganz bestimmtes Wort hindeuteten (s. auch Philodem rhetor. ed. Sudh. II S. IV). Man vergleiche z. B. GΦΡΟΝΗCΑΜΕΝΕCΤΗΝ col. 8<sub>15</sub> für ἐφρόνησα ἢ ἀνέστην und ΑΠΑ-CINEΛΕΥΚΏΜΕΝΟC 1417 n (ΑCΠΙCΛΕΛΕΥΚΏΜΕΝ... p). Man erkennt solche nachträglichen Verbesserungen bei der Durchsicht der disegni sofort an den Spuren der Radirung; es sei darum für eine zukünftige Nachprüfung auf diesen Punkt aufmerksam gemacht.

<sup>2)</sup> Einige Verbesserungen zur Ausgabe von Gomperz nach dem Papyrus: ἐν [τ]η Πρεταν|νική S. 835; ἄδηλ[ο]ν έχοντες 91; καὶ αὐτούς, εἰ μὴ τ[ὸ π]αρ' ἡμῖν όμοια τούτοις, οὐχ ὑ[πό]ρχειν, ἀποκόψομεν τῶι τε κ[ατ' ἀ]νασκευὴν ἀποκό[π]τειν 1025, οὐδ' οἶ παρ' [ή]μῖν 466, ἀρπάζουσιν 12.

Ausgabe beschafft werden. Wer dies unternimmt, dem wird die prächtige Erhaltung der Rolle sehr erfreulich sein. Da sich die Buchstaben ganz leicht lesen lassen, so wird er bei genauer Prüfung sehr viel neue Lesungen gewinnen, umsomehr, als die Neapler und die Oxforder Abschrift nicht etwa selbstständig gemacht sind, sondern unter sich zusammenhängen, 1) so dass ihre Uebereinstimmung von gar geringem Gewichte ist. Man hat so ziemlich alle Columnen abgeschrieben; nur vor col. 1 befinden sich die Reste der vorhergehenden Seite, in denen zum Theil weit mehr als die Hälfte der Zeilen noch erhalten ist.2)

Ein anderer hieher gehörender Papyrus des Philodem, Nr. 1389, hat in der Oxforder Abschrift<sup>3</sup>) (Phot. V 1071—1080, 33—42) den Titel:

ΦΙΛΟΔΗΜΟΥ
ΚΑ¯......Η . ЄWC
ΕΙΚ ... ΖΗΝΨΝΟΟ CXO \WN
Γ
Α]ΡΙΘ ... ΗΗΗΔΔΔΔΙΙΙ

Darin ist die zweite Zeile ohne eine Nachvergleichung des Papyrus nicht sicher zu ergänzen,4) in der dritten liest man ἐχ τῶν Ζήνωνος σχολῶν. Die Vorlesungen des Epikureers Zenon, des Lehrers des Philodem, sind uns noch aus einer andern Rolle bekannt, wo sie ethische Fragen betreffen: Φιλοδήμο[ν] τῶν κατ' ἐπιτομὴν ἐξειργασμένων περὶ ἢθῶν καὶ βίων ἐχ τῶν Ζήνων[ος σχολ]ῶν . . δ ἐστι περὶ παρρησίας Pap. 1471 (Coll. prior. V). Was nun den Inhalt der Rolle angeht, so sind zwar die drei Tafeln, auf denen sie sich heute ausgebreitet findet, nicht eingesehen worden, doch lassen die Abschriften schon Manches erkennen.

<sup>1)</sup> Dies lehrt schon ein flüchtiger Blick in das Verzeichniss der Lesarten.

<sup>2)</sup> Die Zeit, in welcher die Schrift abgefasst worden ist, lässt sich ungefähr aus col. 21s erschliessen. Hier heisst es, nachdem vorher von den Pygmäen gesprochen wurde: ἀμέλει δ' ἀνα[λ]όγο[vs οἶs ὁ Ά]ντώνιος νῖν ἐξ ⟨Σ⟩νρία[s ἐκο]μίσατο. Das deutet auf die Jahre 42—37 v. Chr oder eine nicht viel spätere Zeit hin.

<sup>3)</sup> Die Neapler, von Gennaro Casanova angefertigt und unter den papiri inediti aufbewahrt, enthält ausser dem Titel nur 4 frammenti; sie ist sehr dürftig und ungenau, verbessert aber doch hin und wieder die englischen Lesungen.

<sup>4)</sup> zar[à τῆs] ἀ[ποδ]si[ξ]sws konnte man vermuthen.

## V 1072, 34 o (fr. 2 n) TH . . . . . . . . . NOΥ τὸ[ν 'Επί[χουρον... WACΓΑ.... AN ..... ΗΝ οὐχ [α]ρχεί... πε[ρὶ τὴν ἀκρίβ]ειαν οὐκ ἀρκε ... (HPKET ο)5 T.... ΑΡΑ . ΝΟ . C κα[ι δ]οξα T... ITTA . [x]aì $\dot{\tau}$ à $\dot{\xi}$ $\dot{\xi}$ $\dot{i}$ [ $\dot{\xi}$ ]è $\pi\alpha$ ρακείμενα ίν (?) Εξελεγχθη αν π[αρά των πρότερον Α παραιεθέντω[ν]. Κα(ὶ) προσεξέθεσ[αν κά]κε[ίνο, 10 ώς παρὰ τοῖς ξήτορσιν [μᾶλ]λον $\Xi A \dots TO$ . $\Pi[\alpha \varrho] \acute{\epsilon} \sigma \iota \eta \sigma \alpha [\gamma \grave{\alpha}] \varrho [\iota \grave{\delta}] \nu$ συλλογισμον έκει[νο]ν, ώς Τ.. ...ΝΟΤΙΟΥΗ . ΕΙΝ φάσχον-[τ.], ξστιν α δ' έν τοις κατά τάς αίσ-15 9 τ [σεις] φαινομένοις ὁρᾶν αὐ- (NOICTAN n, NOIC- $\Delta PAN 0$ τοίς ξ[ξε]στιν, [ή]τε γε λόγους $\dot{\alpha}\pi o[\delta t]\delta \omega \sigma t \nu$ [ $\tau t$ ] $\dot{\nu}\alpha \varsigma$ , $\dot{\omega} \varsigma$ $\dot{\sigma}\dot{v}$ $\dot{\mu}\dot{o}$ - (N . PACWC 0) νου[ς λέγ]ει λόγους τοὺς ἡρισ-

V 1073, 35 ο (fr. 3 n)

δέ τ[ι]να π[ροστέ] θεικεν δ Ἐπζι)κο[υρο[ς μα]λλον [το] ξι έξῆς, ὅπου
... CO. CHNΤΟ... ΟΝ... ΥΤΙ πρό
15 τερον] ἐκεῖτ[ον] τὸν [συ]λλογισμὸν ЄСΙΟΟΝ. ШΙΟ. Η συλλ[ογισάμενος τέθεικ[εν], ἀλλ' οὐχ ῷσπερ ὅταν ἰδιώ[τερ]ον τὸν
πυλλογισμὸν ἐκφ[έρηι], χρώ-

20 με] τα δὲ καὶ [κα] τὰ τὴ[ν σ]υνή θει-

V 1074, 36 o (fr. 4 u)

... Μη[τ]φόδωφ[ος ...... ΠΟΟΠΟ .. PANEK .. ΕΙ ... ΟΙ

5. ΕΠΗΟ.. ΕΑΝ χα[ὶ α]ὑτὸς...Ο .... ἄλλων [καν[ῶ]ς ΤΟΚΤΗ γάς Ηστικο ΧΧΧΥΙ. έ]στιν ['Ε]πίκουρ[ο]ς ΝΟΝ . ΥΤΑ
καὶ ΠΑΕΙ . ΝΑΙΤΟΝΟ ἤια[λ] έγεται καὶ παῷσηται ζ[η]τῶν ο[ὖ]ν κα- (Usener)
10 λ]ῶς μέν, [ἴ]σως δὲ ἔδακε (Us.) τὸν (ΝΔΑΧ ο, . ΔΑΧ n)
ἄνθρωπον, οὖ μέντοι παρ' ἀβ[ε]λτερ[αν] αὖτὸς ἥμαρτεν ΟΝ
Τ. ΝΕΓ .. Α . CTAP . ΙΟΙΠΑ . ΥΧΙ
Τ. Ο γινώσκων οὖκ ΑΥΓΗΡ ἴσως (ΑΥΓΗΗΚΟΟ ο, ΑΥΓΕΡΙCOUC n)

15 μ[ε]μαθήχημε[ν τὸ]ν εἰρημέν[ον.] ΙΟ ἤθελεν μα[θεὶ]ν . ΟΝΕΝ .... Ε διδάσχων [τὴν] αὐτήν .... ἴσως, οὐ μέντ[οι] τὴν-ΠΑ

TOC. T  $\alpha \varphi_{\ell}[\omega] \nu \pi \iota_{\mathcal{G}}$  (?)  $\delta \sigma \tau \iota$  KA'. IP (so 0, ECTINA  $\Phi$ -PONTICECTINA . . P n)

20 T. I... ΑΛ . ΗΤ χοινήν ΠΑ... .. συ]νορώ[σιν ......

V 1075, 37 o

3... χατ]ὰ τὴν ὁμοιότητα

9 χ[οι]νότητας πάσ[α]ς τὰς Τ.Ο
10 ΤΙΕΚ.. CΥΠΕ.... ΛΑΛΟΙ..

χε[φα]λαιώδη [τινὰ] μνήμην
συλλογισ] μῶν τῶν διὰ πλειόν] ων εἰρημέν[ων], ῷσ[περ χαὶ
ἔι[ιοι] πεπόνθασιν ἐντ[αῦθα
15 τῶ[ν Ἐ]πιχουρείων. Πιρι[πεσόντες γὰρ "Αχτωι τῶι Π[ατ]α- (ΤϢΙΠΡΑ ο)
ρεῖ... χειμένωι Τ..... (ΤΕΙ ο)

V 1076, 38 o (fr. 1 n)

8 κ δ[πο]δίδωσι τ[ῶν ἀ]δήλων...

18 δν λόγ[ο]ν . . . . NEI κοινώς των δήλω[ν . . .] Δ.Τ γνώσει

V 1067, 39 o

10 οἶον [τ]ὸ τῆι α(ἰ)σθήσει καὶ ΕΑΝΟΙ . καταἰανβάνειν (διανοίαι?) ΒΟΥ τοῦτ' ἔσι[ι]ν γινώσκ[ειν V 1078, 40 ο
IC . HTWN . O . AΛΟΥ [...τω]ν ἐ5 ναργῶν ΜΑ . Ο . ΑΡΑ . HC . NE . NΑΙ
. Ο προφέρε[....] ΝΑΝ . Ο . Ε . χαὶ
ΟΝΔΗΠΟΥ . ΝΟ τὸν ἐπ' α[ἐτῶν
τ]ῶν ἀδήλων χρείνει τ[ὸ]ν ἄλογ]ον ἀποδιδ[ό]ναι ΦΥΤ [.. ὁ]ρισ- (φήσας ?)
10 τι[χ]ὸν ΜΕΛ . ΙΟΘΕΝΟ . . . Ο
12 Γ. Κ . . . ΥCΑΟ . ΟΥCΔ . . . ἀπαιτεῖν

V 1079, 41 o

4 . . . . άπαιτεῖ οὐκ όρθῶς

 τ] ρόπον, κἂν εἴ τινες [ἀναιροῦσι τὸ]ν ὑριστικὸν οἰον οἱ
 Στωικ]οὶ καὶ Περιπ[α] τητικοί

V 1080, 42 ο ..... C καταλα]μβανομ[ε......

In der Schrift scheint über epikureische Erkenntnisstheorie (αἰσθήσει καὶ διανοίαι καταλαμβάνειν) gehandelt zu sein, wobei die syllogistischen Sätze des Schulhauptes gegen Angriffe Anderer vertheidigt wurden. Unter den Syllogismen findet man besonders den δριστικός erwähnt. Die κεφαλαιάδης μνήμη συλλογισμών των δια πλειόνων είρημένων deutet wohl auf Auszüge aus Epikurs Schriften hin. Diese Auszüge sollen ungenau gewesen sein und so zu falschen Schlüssen verführt haben. Ob "Axxwe τωι Παταρεί richtig eingesetzt ist, kann erst eine neue Prüfung der Rolle entscheiden. Ein Patareer kommt in dem folgenden Papyrus II 431, 134 o vor und in der Aufzählung der Schriften des Philonides (Berlin. Sitz.-Ber. 1900 S. 945) wird ein σύντ [αγμα] π[ρὸς τὸ]ν Παταρέ[α . . . erwähnt. Zu bemerken ist der Seitenhieb auf die ἔνιοι τῶν Ἐπικουρείων V 1075, 37. Damit werden Philosophen der jüngeren Zeit gemeint sein, und man kann die mannigfachen abfälligen Aeusserungen vergleichen, die Philodem anderswo, z. B. in der Rhetorik, über zeitgenössische Epikureer gethan hat. Da die Oxforder Abschrift von Lesefehlern wimmelt, so muss eine Nachvergleichung, wenn auch das erhaltene Stück der Rolle nur geringe Ausdehnung hat, von ziemlichem Nutzen sein.

Ergiebiger ist der Papyrus 1003, bei dem wiederum die Neapler Abschrift (3 fr.) sehr dürftig ist, während die Oxforder (Photogr. II 426—436, 129—139) recht gute Dienste leistet. Der im Jahre 1803 von G. B. Casanova entrollte Papyrus ist noch heute in 18 pezzi erhalten. Davon sind die vier letzten auf drei Tafeln angebracht, während die übrigen nur auf losen Blättern aufbewahrt werden. Auf jene besser erhaltenen Theile beschränkt sich sowohl die Oxforder Abschrift als auch die im Folgenden ausgenutzte Nachprüfung; bei der Klarheit der Schriftzüge ist es aber sehr wahrscheinlich, dass auch in den 14 ersten pezzi noch viele lesbaren Stellen sich vorfinden werden. Vom Titel ist erhalten

−EĖ ·· MNĖ ··· NMÍ ··· ΦΙΥΟ∇ΗΜΟΥ

und dies wird wohl in Φιλοδήμου περ[ἐ τ]αν Ζ[ήνω]νος....

zu ergänzen sein.¹) Für die folgende Wiederherstellung des Textes war die Nachprüfung, die übrigens nur die Hauptstellen berührt, von grosser Wichtigkeit, obwohl die englische Abschrift im Allgemeinen sorgfältig angefertigt worden ist.

II 426, 129 ο (tav. 1) ἀμεταδόξαστο[ς x]α[ι άμετάλη-

πτος (?) χρόνου τῶν εἰς τὸ ζῆν ἀταράκτως συντεινόντων, κατὰ

δὲ τὴν δευτέραν τὸ "τῶν εἰς 5 τὸ ζῆν ἀταράκτως συντεινόντων" [ά]μφίβολος ΤΟΥ.\ . Ν ἐσ-

7 τιν ......\OMÇ .....

10 TI  $[\ldots \tau]\tilde{\omega}\nu$   $[\epsilon i]\varsigma \tau i \zeta[\tilde{\eta}\nu$  usw.

21 . .  $\tau]\tilde{\omega}[\nu \ \epsilon l\varsigma] \ \tau \tilde{\sigma} \ \zeta \tilde{r}[\nu \ usw.$ 

II 427, 130 o (tav. 1)

..., λλοι ἔχουσιν .. Μ . (Der Hiat ist sicher)
5. Η τί [α]ἴσθησ[ίς ἐ]στιν [τοῦ] τῶν πραγμάτων ἀλόγου. Καὶ

<sup>1)</sup> Von  $\Xi$  ist nur Ober- und Mittelstrich erhalten, so dass ohne Bedenken auch ein Z angenommen werden kann.

οὖκ εὖόδως μὲν οὖδ[ὲ γ]ινώσκειν ο[ἶό]ν [τε . . . . ΟΝΤΑΝ ταῦτα W . C[. . δια-10 ν]οητικὰς ΤΟΤΑΙΟ . . . Υ

ΙΙ 428, 131 ο (tav. 1) — fr. 1 n
[ἀμετάπειστον καὶ ἀμεταδόξαστον ἔχε[ι
ἀναλογισ[τι]κὸν πείσμα τῷν
πρὸς τὸ ζῆν ἀταράχως συντε[ινόντων, καὶ πάντα γινώσκει
5 τὰ τοιαῦτα ἀναλογιστικῶς. ἀναλογιστικὴν δὲ γνῶσιν ἄλλως
ἄλλοι τῶν ἡμ[ετέρω]ν ἐξεδέξαντο λέγεσθα[ι. Τινὲ]ς μὲν γὰρ [αὐτὴν ἐκλογισ[τικὴν] ἔφασαν, τι-¹)
10 νὲς δὲ τὴν ό[ιὰ τῶν] κοινῶν
γινομένην [γνῶσι]ν μετὰ περιωδευμένω[ν ἀναλο]γιστικῶς

Il 429, 132 o (tav. 1)

WNAΛΙΓ. . ΔΕΙΑς [ή]μεί[ν συνοιδαμεν τὰ μὲν ἐπιλο(γισμοῦ
5 δεόμενα ἐπ[ι]λελογισ[μένοι,
τὰ δὲ σ[υ]λλ[ογι]σμοῦ σ[υλλελογισμένοι, κὰ τὰ ἀντ[ιλήψεψς δὲ ε[le]ημένοι (?), εἰ καὶ . . . .

<sup>1)</sup> THNOICAOFIC o, THNOICAOFIC p, was wohl aus THNOKAOFIC verlesen ist.

```
χουσιν, οὕτε τὰς τῆς . ΑΜ . . Μ (ΛΟΥCIN 0; p?) νοήσεις ἀπάσας, ἀλλὰ τὰς τῶν 10 αἰσθ[η]τηρίων ἀντιλήψε[ις κ]α[ὶ τὰς φανταστικὰς τῆς ψυχῆς 12 διανοήσεις Α . . ΠΥС . . . . (ἀπὸ πύστεως?)
```

17 xa] $i \beta \epsilon \beta \alpha i [\omega \varsigma \times \alpha i i] \times \alpha \gamma \alpha [\varsigma ...$ 

II 431, 134 o (tav. 2)

II 432, 135 o (tav. 2) - fr. 2 n.2)

ΤΕΧΟΚ . ΝΓΙΑ . . . . . . Η CEN . . Ο
Τ. μὴ ἔχων [τρόπον τ]οῦτον, ἀλλὰ μετ[α]πίπτον [καὶ ἐκ τ]ῆς ἀκροτάτη[ς
ἀκινησίας [εὐθέω]ς (?) κατὰ τοὐλά- (vor x steht eine senkrechte Hasta)

5 χιστον νυγμ[ω] γ μεταπεσόν (ν ist sicher)
ποτε, ξως ἄν αὐτοῦ . . . . . . !! . .
ΤΟ καὶ πρὸς αὐτὸν ΗΚϢ πά- (ΗΚϢ p, ΗΙΤΟ ο)
Θος οὖτος οὐδὲ ΠΑ . Ρ . παρανέχοι ἀμετάπειστα κα[ὶ γίν]ετα[ι
10 πρῶτα πάντ[α κ]αὶ πά[ν]τως
μετὰ τῆς ἐλαχίστης νύξε-

25 . Ο C ἀπέδω[xεν . . .] ΠΑΛΗ ἀμεταπείσ[τως. Ἐ]χρῆν οὖν

12 ως Ι . . . . . . . . . . M . EN

<sup>1)</sup> ἐκιδυάζεσθαι ein neues Wort, dem Sinne nach — συνδυάζεσθαι.
2) Ein Theil dieser Columne ist wegen der lückenhaften Erhaltung dunkel, doch hilft vielleicht eine erneute Nachprüfung, besonders in Z. 6—9.

ll 433, 136 o (tav. 2)

<del>2</del>\_

μ[ετα]πε[ίστως καὶ ά] μεταδο[ξάστως τὸν ἀναλογιστικ[ὸ]ν τρόπον ἔχοντα..οὐχ ἱκανῶς....
οὐτ΄ ᾶν κοινῶς τὴν ἀναλογισ5 τικ[ὴν] δεχόμεθα οὕτ΄ ᾶν τὴν (εο)
ἀμετα[π]είστως ἐξέ[θ] ἢκε,
γρ]άφων τὸ ἀναλογιστικῶς.
Κα]ὶ γνῶναι δεκτέον τὸ σὺν
τούτω [γ]ινώσκειν σὺν τῶι
10 τὴν αἰ[τ]ίαν κατειληφέναι
δ]ι' ἦς γινώσκεται καὶ δι' ῆν
ἡνάγ]κ[α]σται ἐν[γεγ] ᾳνέναι (€ΝΟΝΑΙ ο)
13..... Α τὸν ἐπι[λογισ] τικοῦ Μ.

27 Λ ἀνα[λ]ογιστ[ιχῶς γ]ινώσχει[ν

II 434, 137 o (tav. 3) fr. 3 n

17 ἐξ]ηγούμενο[ς .] CIN . . ME . . .

19 τὸ  $\gamma \varrho [\acute{a} \varphi \varepsilon] \iota \nu \mid \ldots ATA \ldots I C$ 

<sup>1)</sup> ONIAOYTOIAYTACAOESITHN o; INAOY p, der nur an dieser Stelle nachgeprüft wurde.

II 435, 138 o (tav. 3) - Pap. 300 fr. 9 n. 1) άρμημέν [ον π]αραλείπειν τάς ίδίας αὐτῆς φαντασίας, καὶ . άδήλου καθεστώτος εί καί τάς μ[εταπορ]ευτικάς και τάς 5 δοξασ[τιχάς π]εριλαμβάνει, προσαγορεύων αὐτὰς ἀλόγως κατά τὸ μὴ μετ' ἐπιλογισμοῦ γείνεσθαι καλώς. Δεί τε καί κατά [το] ουμφύτου της Ε 10 ΔΑΙ . Ο φῆσαι. Τὸ δὲ μὴ εὐόζ[ως . . . . ΤΕΟ [. . . . οἶ]κ εὐόδω[ς ταῦτα ύπ[αχ]ούειν ά φειλεν. . Πο-... IAMN . MAPACHMW . TOC ..... TO . B ...... CYCI.... 15 . . . . ON . . . . .  $\gamma v \hat{\omega} [\sigma . . .$ ....Ν ..... εται κατ' ἀ[ναφο[ράν τινα] τεθε[ι]κότος τοῦ Ἐπι[χούρ]ου. Καί πως φησιν διὰ τῶν Υ...Ι...Ν δηλούντω[ν

In den erhaltenen Blättern der Rolle ist von dem ἀναλογισμός, ἐπιλογισμός und συλλογισμός die Rede. Ob indessen das ἀμετάπειστον καὶ ἀμεταδόξαστον πεῖσμα τῶν πρὸς τὸ ζῆν ἀταράχως συντεινόντων Il 428, ein Satz Philodems ist oder ob es nicht vielmehr dem von ihm bekämpsten Philosophen aus Patara angehört, lässt sich bei der Eigenthumlichkeit der philodemischen Kampsesweise nicht sicher sagen; nach II 431, muss man sich sogar eher für das letztere erklären. Auch in dieser Rolle ersahren wir von Meinungsverschiedenheiten unter den Epikureern, vgl. über die ἀναλογιστική γνῶσις Il 428, Jener Patareer wird auch mit dem Worte ἐξέθηκε II 433° gemeint sein; ob er ebensalls ein Epikureer ist, das bleibe dahingestellt.)

<sup>1)</sup> Die Abschrift ist irrthümlich unter eine andere Nummer gerathen einen Werth hat sie nicht.

<sup>2)</sup> Es ist wahrscheinlich, dass Philodem nach seiner aus der Rhetorikgenügend bekannten Gewohnheit die angegriffenen Sätze des Gegners ohne besondere Bemerkung in den Text gesetzt hat, vgl. z. B., was II 434, 137 von Epikur gesagt ist.

Die folgenden Papyri sind in sehr zertrümmertem Zustande, so dass man bis jetzt meist nur Worte liest. Pap. 671 ist im Jahre 1868 von C. Malesci in 6 pexxi aufgerollt worden und wird heute auf loser Unterlage aufbewahrt. In den papiri inediti finden sich aus dieser Rolle 8 frammenti, die Reste selbst sind nicht nachgeprüft worden.

fr. 1, έπι] πεσείν φα[ντασίαν

fr. 4, έ] || ναργῆ καὶ ἀψ[ευδῆ φαντασίαν ἐροῦμε[ν το μετὰ καταλή-ψεως ζητείν [τι. Ἡ δὲ κοινή φαντασία [ἐστὶ περὶ τῶν 5 περιεληλυθό[των κατὰ τὴν οἴησιν. Καὶ γὰρ αἱ [φαντασίαι τὸ προκείμει[ον . . . . αὐ τῆς, ἐπειδὴ γ[αὶ . . . . . . . . μεθα πάντων 10 νος ἐστιν ΕΙΔ νων καὶ καθ' ἑ

νων καὶ καθ' δ ...μεν εύφίσ[κ .... ΕΜΗΔΑΗ

... ΧΟΜΕΝ 15 ... α] ὐταῖς Ε

... EIMH

fr. 5,  $\Delta$   $\mathring{\alpha}\pi\mathring{o}$   $\psi$ eυδο $[\tilde{v}_{S}]$ . TICN  $\mathring{\alpha}\pi\mathring{o}$   $\psi$ eυ $[δο\tilde{v}_{S}]$ 

fr. 7<sub>6</sub> TH . . . . πίπτει . . . με]τατίθεσ[θαι

Ein Jahr vorher hatte derselbe Neapolitaner den Papyrus 861 geöffnet, wobei er indessen das Meiste zerstörte. Es scheint, dass er die Rolle in vier Theile geschnitten hat und in diesen dann Lage für Lage abhob, denn von den 15 frammenti, die er abschrieb, sind nur 4 erhalten. Man liest nur sehr wenig, selbst die Ausdehnung einer Zeile lässt sich noch nicht genau feststellen.

fr. 1. . . EIAN ἐλεγχθ . . ἤπες ἀμέλε[ι

fr.  $2_{10}$   $\pi$ ]  $eq!odev[\sigma]\alpha\iota$   $\times \alpha[i]$ 

```
fr. 3,2 Κάλλιππον
                     (NAA n)
fr. 4, 'A]ληθές γὰρ δή
    , 60 τὸ δόξασμα
                         (EYC n)
    , τοι]ουτο ψευδος
fr. 6, π]εριλαμβανομε[...
      . Ο της διανοία[ς
      .. κ αθ' ξκάτερα
      έν προσηγορίαι (COPIW n)
    5 περιλ[α]u[βαν]ομ[ε...
fr. 7, ε]πιφέρετα[ι
fr. 8, ΟΠΙΡΑΛΛ . . . διὰ [\sigma]οφισ[μάτων
fr. 10,
                       Ι τὸ συμ-
                      ναι οῦτε
                 TEC EXELVO
                 Ι ἐρωτώμε-
                 ΕΡCΑΙ [δ]μολο-
                 PO \dots I \varphi\eta-
                 N τὸ CYΛ. ΦΕC
fr. 11.
                           βαρβά-
     , ρων τε καὶ Ἑλ]λήνων (?) Ε
     ι δι]αστο[λ]άς
fr. 12, γι]νώσκε[ιν
fr. 14, δμολο[γ
```

fr. 15,0 A συμφ . ΤΙΠ . . . €

Soviel ist bis jetzt an Papyri logischen Inhalts aus der herculanensischen Büchermasse bekannt geworden. Die Zahl dieser Nummern lässt sich indessen gewiss vermehren, wenn man einmal daran geht, die hunderte von geöffneten, aber noch nicht abgeschriebenen Papyri durchzusehen. Man lebt im Allgemeinen in dem Glauben, dass in Neapel alles Entrollte auch abgeschrieben sei. Dass dies nicht der Fall sei, lehrt erst eine genaue Untersuchung des ganzen Bestandes. Man findet dann freilich auch, dass jene noch nicht abgeschriebenen Rollen zumelst nur recht wenig bieten. Aber es genügen doch gewöhnlich wenige Worte, um über den ungefähren Inhalt des Papyrus Klarheit zu schaffen,

und damit ist schon vieles gewonnen. Wann einmal diese Kleinarbeit an den papiri non disegnati beginnt, lässt sich nicht sagen, sagen lässt sich nur, dass sie recht mühsam ist und eine lange Vorschulung voraussetzt, aber auch, dass man den Ergebnissen dieser Arbeit mit einiger Spannung entgegensehen darf.<sup>1</sup>)

Bonn.

WILHELM CRÖNERT.

<sup>1)</sup> Es erübrigt noch, der Neapler Museumsverwaltung für ihr Entgegenkommen und ihre Hilfeleistung Dank zu sagen. Derjenige, der augenblicklich in Neapel arbeiten wollte, würde diese Unterstützung noch in weit höherem Maasse erhalten, da die Museumsleitung inzwischen auf Ettore Pais übergegangen ist, während Cav. Emidio Martini, der eben eine schöne Philesausgabe veröffentlicht, die Oberaussicht über die Papyrusarbeiten erhalten hat.

## KRITISCHE BEMERKUNGEN ZU PLATONS PHAIDROS.

Im Verfolg meiner rhythmischen Untersuchungen, deren erste und hauptsächlichste Ergebnisse in meinem unlängst erschienenen Buche über die Rhythmen der attischen Kunstprosa zusammengefasst sind, habe ich von Platon das ganze Symposion und den grössten Theil des Phaidros fortlaufend analysirt und dabei alle meine Aufstellungen wesentlich bestätigt gefunden. "Wesentlich" setze ich hinzu, weil erstlich ich den "Licenzen", den regellosen Abweichungen von der einmal gesetzten Form, noch etwas zu viel Raum gegeben habe, und zweitens, weil die beiden Eigenthümlichkeiten dieser Rhythmen, ihr Uebergreifen in einander und ihre Ungebundenheit an Periodik und Satzschluss zwar durchaus nicht zu beseitigen, aber doch zu ermässigen sind.

Ehe ich indess dies näher ausführe, und vollends ehe ich auf Einzelerörterungen zum Phaidros, denen ich zustrebe, mich einlasse, sehe ich mich zu einer kurzen principiellen Abwehr genothigt. E. Norden, der in seinem bekannten, durchaus mit Recht gelobten und geschätzten Buche sich als Rhythmiker doch nicht gerade kundgegeben hat, ist gegen das meinige schleunigst mit einer Recension (im neuesten Hefte der Göttinger gelehrten Anzeigen) vorgegangen, die durch ihre Kürze und namentlich durch das mangelnde Eingehen auf das zur Anzeige kommende Buch mit den sämmtlichen übrigen des gleichen Heftes unangenehm contrastirt. Er bekennt aber auch, dem Buche nicht folgen zu können, und freut sich nun etwas gefunden zu haben, auf Grund dessen er es a limine abzuweisen das Recht habe. Nämlich die eine der erwähnten Eigenthumlichkeiten, die Ungebundenheit an die Periodik, steht nach Nordens Meinung in directem Widerspruch zu den antiken Zeugnissen. Aristoteles sage doch kurz und bündig (Rhet. III p. 1409, b 5): άριθμον έχει ή έν περιόδοις λέξις, und diesen Satz citire ich zwar, aber nur nebenbei, so dass den Lesern die

.Thatsache verborgen bleibe, dass Aristoteles ausdrücklich den Rhythmus an die Periode binde. Liegt nun hier eine Schlauheit bei mir, oder eine Zerstreutheit bei Norden vor? Dieser scheint άριθμός und φυθμός gleichzusetzen, mit anderm Worte, zu verwechseln; denn in der That sagt Aristoteles nichts als dies: eine nach Perioden gegliederte Rede lässt sich abzählen und prägt sich dadurch, gerade wie die ebenfalls der Zählung unterliegenden metrischen Dichtungen, leicht dem Gedächtnisse ein, weil die Zahl πάντων ευμνημονευτότατον ist. Somit heisst es denn auch bei Demetrios π. έρμην. gleich zu Ansang: Isokrates' Rede bestehe ebenso aus Perioden wie Homers Poesie aus Hexametern. Also die periodisirte Rede hat ihr Vorbild in den Metra; aus den Rhythmen der Prosa aber sind die Metra ausgeschlossen, wie c. 8 gesagt wird; folglich haben Rhythmik und Periodik nichts mit einander zu thun und werden darum von Aristoteles getrennt behandelt, die eine c. 8, die andere, als etwas Verschiedenes, c. 9. Ebenso wird es Theophrast gemacht haben, vgl. Diels (das 3. Buch der aristotelischen Rhet., Abhandlungen der Berliner Akademie 1886, S. 28): ,das Excerpt Ciceros (de or. III 184 ff.) zeigt, wie Theophrast nun ganz wie Aristoteles - - zur legig elgouern und κατεστραμμένη fortschritt.1). Wenn aber Norden auch auf den Ausdruck intervalla Gewicht zu legen scheint, den der latinisirte Theophrast bei der Erörterung der Rhythmen mehrfach gebraucht, so hat er sich wohl gar nicht gefragt, welches Wort dafür im griechischen Theophrast gestanden haben möge. Sicher doch διάστημα, Gegensatz συνέχεια continuatio, und was hat das dann mit der hier in Rede stehenden Frage zu thun?

Es bleibt also dabei: die antike Theorie fordert nicht eine Bindung der Rhythmen an die Gliederung der Sätze. Aber die Natur selbst führt darauf, in einem gewissen Maasse beides zusammenfallen zu lassen, und deshalb muss man bei der Analyse

<sup>1)</sup> Dass Diels dies 'Rhythmus der Periode' nennt, habe ich schon in meinem Buche als zwar nicht unzulässig, aber nicht antik gekennzeichnet. Norden aber macht aus dem 'Excerpt' (Diels) eine 'straffe Beweisführung' Ciceros (die er erst nachweisen soll!), um aus der Verbindung des von Diels mit Recht Getrennten ein weiteres Argument gegen mich herleiten zu können. Dass erst Cicero verbunden hat, zeigt sich auch darin, dass weder in dem ersten Theile (bis 186 quodsi) die περίοδος (ambitus verburum) vorkommt, noch in dem zweiten Theile der ψυθμός (numerus).

sich der naturgemässen Gliederung der Rede möglichst anschliessen. Das Uebergreifen aber wird durch die Thatsachen gegeben') und hindert auch an sich gar nicht eine Empfindung des Entsprechens, z. B. in jenem Satze des Symposion (193 DE): Yva xal των λοιπων ακούσωμεν τί εκαστος έρει, μαλλον δε τί έκατερος. Αγάθων γὰρ καὶ Σωκράτης λοιποί: ίνα . . ἀκούσωμεν . .: ' Αγάθων . . λοιποί, und -σωμεν . . έρεῖ: μᾶλλον . . έκάτερος (a b b a), also -σωμεν a und b gemeinsam. Indessen das Uebergreifen kann verwirrend werden, und man soll es nicht ohne Noth statuiren. Zum Beispiel: Phaidr. 240 D analysire ich S. 129 so, dass ich συνών und (άπτο)μένφ je zweimal gebrauche, nur um die Rhythmen etwas länger machen zu können. Sie sind aber lang genug auch ohne diese Silben, und ferner, wenn man dieselben fortlässt, so fangen die Rhythmen in beiden Fällen gemäss der Satzgliederung an: ούθ' ήμέρας ούτε νυκτός ἀπολείπεθ' έκών, und καὶ πασαν αἴοθησιν αἰσθανομένω κτέ. Also so ist es gewiss vorzuziehen. Was aber drittens die Licenzen betrifft, so ist die bedenklichste jedenfalls das Ueberschiessen einer Silbe inmitten eines Rhythmus; denn diese Silbe steht damit wenigstens oftmals ausserhalb jedes Entsprechens, und damit ist das Princip des continuirlichen, keine Silbe übergehenden Entsprechens verletzt. Phaidr. p. 260 D analysire ich S. 90 so: λελοιδορήκαμεν: την των λόγων τέχνην; -καμεν την των λόγων τέχνην; ή δ' ίσως αν είποι τί ποτ' ω θαυμά-: -σιοι ληρεῖτ'; έγω γὰρ οὐδέν' ἀγνοοῦντα τάληθές ἀναγκάζω, υ---υ-(-)-υ-υ--υ, wobei der Silbe (οὐ)δέν nichts entspricht. Deshalb hätte ich mich dabei auch nicht beruhigen sollen; ohnehin sind diese Rhythmen - die zweiten meine ich - von Fasslichkeit sehr weit entfernt. Es sind aber andere und bessere da: ποτ' ώ θαυμάσιοι ληφεῖτ' . .: -τα τάληθές ἀναγκάζω, mit in sich entsprechendem Mittelstück:  $\dot{\epsilon}\gamma\dot{\omega}$   $\gamma\dot{\alpha}\rho$   $o\dot{v}$ -:  $-\dot{\delta}\dot{\epsilon}\nu'$   $\dot{\alpha}\gamma\nu\rho\rho\bar{\nu}\nu$ - (a b b a); vorher aber  $-\gamma\omega\nu$   $\tau\dot{\epsilon}\gamma\nu\eta\nu$ ; ή δ' i-: -σως αν είποι τί, also mit nur einmaligem Uebergreifen

<sup>1)</sup> Es ist auch nichts von mir jetzt neu eingeführtes, sondern ich habe es auch bei meinen früheren Analysen stets angewandt. Wie kann nun Norden im Schlusssatze seiner Anzeige von diesen als von "schönen uud bleibenden Resultaten" sprechen, wenn er doch das Uebergreifen so entschieden verwirft? Aber auch mit seinem Buche und dessen Analysen demosthenischer Stellen steht dieser Schlusssatz in vollem Widerspruch; denn seine Analysen und meine früheren sind diametral verschieden, wenigstens was den Rhythmus betrifft.

bei -γων τέχνην, wo es nicht stört. Gleich darauf lasse ich wieder eine Silbe ohne Entsprechen: ἀγνοοῦντα τάληθὲς ἀναγκάζω: μανθάνειν λέγειν ἀλλ' εἴ τι ἐμὴ ξυμβου(λή), ----(-)----(ἀλλ' fällt aus). Gefälliger so: τάληθὲς ἀναγκάζω μαν-..: ἀλλ' εἴ τι ἐμὴ ξυμβουλή; -θάνειν λέγειν: ἀλλ' εἴ τι ἐ-, a b b' a', wobei b' ganz in a' steckt; man kann auch sagen, dass das zweite Mal der Anfang des Rhythmus a wiederholt vorgeschlagen ist. Ferner ist -θάνειν λέγειν ἀλλ' εἴ τι ἐ- dem nahe vorhergehenden Mittelstücke ἐγὼ γὰρ οὐδέν' ἀγνοοῦν- beinahe gleich, und endlich ist so in der ganzen Stelle wieder mehr Einklang mit der Satzgliederung. Also in diesen Richtungen kann und muss noch hie und da gebessert werden; im Allgemeinen indes zeigen sich mir meine Analysen aus Symposion und Phaidros, ausser bei ganz schwierigen Stellen, auch bei wiederholter Durchprüfung als richtig.

So kann ich denn jetzt der Textkritik des Phaidros mich zuwenden. Norden wirst mir ,zahlreiche, zum Theil recht eingreifende Textanderungen' vor; ich selber erscheine mir, wenigstens bei Platon (um den sich übrigens Norden merkwürdig herumdrückt, d. h. um das Allerevidenteste!), ganz wunderbar conservativ. Schanz und vor ihm Hermann und vor diesem Bast streichen als interpolirt in der Stelle über Boreas und Oreithyia (229 D) die Worte: ή έξ Αρείου πάγου λέγεται γάρ αὖ καὶ οὖτος ὁ λόγος, ὡς ἐκείθεν ἀλλ' οὐκ ἐνθένδε ἡρπάσθη. Das ist aber duch echt platonischer Stil und kein Scholiastenstil, und wenn Schanz geltend macht, dass Hermias diese Worte nicht erkläre, so muss man doch sich sehr hüten, aus dem Stillschweigen dieses durchaus nicht perpetuus commentarius so leichthin etwas zu schliessen. Die Rhythmen aber sind perpetui wenn irgend welche: (τελευτή)σασαν λεχθην(αι) ὑπὸ τοῦ Βυρέου : ἀνάρπαστον γεγονέναι ἢ (ω) ἐξ, ≥----- (Tribrachys = Daktylus, die einzige durchaus gestattete Licenz der Prosa); έξ Αρεί-:-ου πάγου; -ου πάγου λέγεται γάρ αὐ καὶ: οὐτος ὁ λόγος, ὡς ἐκείθεν; ἀλλ' οὐκ ἐνθένδ' ήρπάσθη : έγω δ' α Φαϊδρ' άλλως μέν; ω Φαϊδρ' άλλως μέν τὰ τοιαύτα χαρίεντ(α) : ἡγούμαι, λίαν δὲ δεινοῦ κάπιπόνου, ----, o---ou-, u. s. w. Also wer diese Worte antastet, hat mich zum entschiedensten Gegner. Giebt es überhaupt Interpolationen solchen Umfangs im Phaidros? Schanz streicht noch 242 A ή δή καλουμένη σταθερά, s. dagegen bei mir S. 135f.; Heindorf streicht gleich darauf C ακὶ δέ με ἐπίσχει ο αν μέλλω πράττειν;

dies wollen wir untersuchen. Es geht vorher: οὐ πόλεμον γ' αγγέλλεις άλλα πως δη και τίνι τούτω; (ΣΩ.) Ήνίκ' ἔμελλον ω άγαθε τον ποταμόν διαβαίνειν, το δαιμόνιον τε καί [το] (so Hermann mit cod. Laur. IX 85) είωθός σημειόν μοι γίγνεσθαι έγένετο, dann αεί u. s. w.; weiter καί τινα φωνήν έδοξ(α) αὐτόθεν ἀχοῦσαι, η μ' οὐκ ἐξ ἀπιέναι πρίν ἂν ἀφοσιώσωμαι, ως τι ήμαρτηχότ' είς τὸ θείον. Nun ist das gleich klar, dass del θέ μ' ἐπίσχει ο αν μέλλω πράττειν = τὸ δαιμόνιον τε καὶ είωθός σημεί(ον) ist; wiederum μέλλω πράττειν καί τινα φω- = dem Mittelstücke -όν μοι γίγνεσθ' έγένετο; fügen wir dies zusammen, so haben wir wieder einmal Uebergreifen, aber in der Form a b' a b': μέλλω πράττειν ist zweimal benutzt. Ich bezeichne diese Figur ab, ab mit C; sie ist nicht ganz selten, aber weit minder häufig als A (aa, bb, cc -) und B (abba), und ist sehr gut dazu, überschüssige Silben oder andere Licenzen inmitten eines Rhythmus zu erklären: es ist dann eben zu theilen: nicht aa, sondern ab, ab. Wir können sie für diese Stelle gleich noch einmal benutzen: (ἀγγέλ)λεις άλλα πως δη καὶ τίνι τούτῷ ήνίκ . . (a): φωνήν έδοξ' αὐτόθεν ἀκοῦσαι η μ' ο ἀκ (a') und ἔμελλον ω ( ) άγαθε τον ποταμον διαβαίνειν . . (b): η μ' ούχ έα ( ) απιέναι πρίν αν αφοσιώσω(μαι) (b'); ή μ' ούκ zweimal benutzt. Die Stücke sind von einander reichlich entfernt, aber das macht der nahe verwandte Sinn gut. Es ist hiermit alles untergebracht und an einander gebunden; wo also bleibt hier die Möglichkeit der Tilgung dieser zwar für Phaidros überflüssigen, für den Leser aber nicht überflüssigen Worte? Und wenn sie nach Heindorfs Meinung aus Apol. 31 D stammen sollen: warum hat der Interpolator nicht anotoenee wie dort, sondern ἐπίσχει geschrieben? Im Uebrigen hat Stallbaum gut vertheidigt. - Die nächste grössere Tilgung bei Schanz ist 247 D: καὶ ἀπάσης ψυχής ὅση ἂν μέλλη τὸ προσήκον δέξεσθαι (Suckow, Spengel). Aber die Rhythmen sind wieder richtig: (τρεφομέ)νη καὶ άπάσης ψυχής όση αν μέλ- : -λη τὸ προσηκον δέξεσθαι ίδοῦσα, -----; ebenso leicht ergiebt sich vorher: (θε)οῦ διάνοια νηῦ τε καὶ ἐπι-:-στήμη άκηράτω τρεφομένη, ----- Ohnehin sind diese Worte einem Scholiastengriechisch möglichst wenig ähnlich, und was zur Streichung drängt, ist auch nur die verkehrte Conjectur eines Freundes von Heindorf: η τ' οὖν θεοῦ διάνοια für ἄτ' οὖν Θεού διάνοια. Die Rhythmen sind deutlich für αιε: (τον) τόπον.

ατ' ουν θεου διάνοια νώ τε καί ..: (mit Zusammenhang des Sinnes) διὰ χρόνου τὸ ὂν ἀγαπῷ τε καὶ θεω-; diese Rhythmen fassen das analysirte Stück ein, und der zweite schliesst an ἰδοῦσα an. - Ueber 260 Ε τοῦ δὲ λέγειν φησὶν ὁ Δάκων, wovon dasselbe noch viel mehr gilt, habe ich bereits in dem Buche S. 92 gehandelt. Dann wird noch gestrichen 277 E (Schanz nach Ast): oude lex97ναι ώς οἱ φαψφδούμενοι άνευ άνακρίσεως καὶ διδαχής πειθοῦς ἔνεχα ἐλέχθησαν. Es werden hier die geschriebenen Reden den unterweisend und dialektisch gesprochenen entgegengesetzt, mit οὐθὲ λεχθήναι u. s. w. aber noch eine dritte Art eingefügt und der ersten gleichgesetzt: die gehaltenen Reden so zu sagen. Soll das von einem Interpolator herrühren? Unwahrscheinlich. Wenn man vollends, wie Ast that, οὐδὲ λεχθηναι stehen lässt und erst von wig ab streicht, dann hört gar alles Verständniss auf, indem diese Klasse von der zweiten, der bevorzugten, nicht mehr unterschieden werden kann. Aber Anstoss ist dennoch da, in der Umständlichkeit des Ausdrucks und namentlich in dem έλέχθησαν, wofür λέγονται das Natürlichere wäre. Die Rhythmen ergeben sich so: (Οὐ) γὰρ οὖν. (ΣΩ.) ὁ δέ γ' ἐν μὲν τῷ γεγραμμέ-:-νῷ [λόγφ] περὶ ἐκάστου παιδιάν θ' ἡ-; weiter -γούμενος πολλὴν άναγχαῖον είναι, καὶ οὐδέ(να) ..: άξιον σπουδῆς γραφῆν', οὐδὲ λεχθηναι ώς οί; dazwischen (οὐδέ)να πώποτε λόγον έν μέτοψ ούδ' : άνευ μέτρου μεγάλης άξιον, also abba (B). Dann mit derselben Figur: (λεχθή)ναι ώς οἱ ὁαψωδούμε- . .: (ον)τι αύτων τους βελτίστους; dazwischen -νοι άνευ άναχρίσεως: πειθούς ένεκ' άλλα τῷ ὄν(τι). Da ist ἐλέχθησαν übergangen, und dazu καὶ διδαχής, welches für den Sinn in πειθούς ένεκα schon liegt und nach dem Folgenden (διδασχομένοις) leicht zugeschrieben werden konnte. Weiterhin scheint einmal eine Licenz zu sein, Ουυ für -υ: (βελ)τίστους εἰδότων ὑπό-: -μνησιν γεyovέν(αι), έν δε τοίς, -- = oder γεγονέναι muss fallen, εἰδότων ὑπό- : -μνησιν (scil. γραφηναι ή λεχθηναι)· έν δὲ τοίς. Dann aber ist, bei der Beschreibung der zweiten Art, unbedingt falsch das neben μαθήσεως χάριν λεγομένοις und γραφομένοις έν ψυχή stehende διδασχομένοις, ebenso wie bei der ersten Art πειθομένοις salsch sein wurde: die Reden διδάσχουσι oder πείθουσι, die Hörer oder Leser διδάσχονται oder πείθονται. Also: έν δὲ τοῖς διδάσχουσί (τε) καὶ μα- : - θήσεως χάριν λεγομένοις καὶ; τῷ ὅντὶ γραφομένοις: ἐν ψυχή περὶ δικαί-; περὶ Hermes XXXVI.

δικαίων τε καὶ καλιῶν: καὶ ἀγαθῶν ἐν μόνοις τό τ' ἐν-, wo Heindorfs Tilgung der wiederholten Präposition vor μόνοις nicht zulässig ist. Gewöhnlich wird ja die Präposition nicht wiederholt; aber hier ist ohne Wiederholung alles undeutlich.

Hiernach scheint von grösseren Interpolationen in der That im Phaidros nichts zu sein; dass andererseits dieser Dialog nicht unverderbt auf uns gekommen ist, zeigte sich eben und wissen alle, die ihn gelesen haben. Da muss denn für die Erkenntniss der vorhandenen Corruptel und ihrer Art dies neue Hülfsmittel sehr willkommen sein. Ich kehre, um das noch an andern Beispielen zu zeigen, von der Endgegend wieder zur Anfangsgegend des Dialogs zurück.

228 D οίς ἔφη (Lysias) διαφέρειν τὰ τοῦ ἐρῶντος ἢ τὰ τοῦ μή, d. i. nach Stallbaum: quibus dicebat praestabiliorem esse causam amantis quam non amantis. Dies ist allerdings der Sinn von διαφέρειν; aber Lysias beweist ja gerade das Umgekehrte. Man kann nun nicht schreiben τὰ τοῦ μη ἐρῶντος η τὰ τοῦ ἐρῶντος, ohne die grösste Gewalt und Unwahrscheinlichkeit; aber was man schreiben kann, ist των τοῦ ἐρωντος τὰ τοῦ μή, = ἐν κεφαλαίοις ἐφεξίς was folgt. Vorher sind die Rhythmen: (A) (ἀφή)σειν, πρίν αν είπω άμως γέ: πως (ΣΩ.) πάνυ γάρ σοι άληθή; -νυ γάρ σοι άληθή δοκώ | - Pause, so dass ω lang bleibt - (ΦAI. ούτωσι τοίνυν ..: τῷ ὄντι γὰρ ὡ Σώχρατες παντὸς μᾶλλον τά; Zwischenstück -νυν ποιήσω = ούτωσὶ τοί- vorher; dann γε δήματ' ούκ έξέμαθον, την . .: (άπάν)των οίς έφη διαφέρειν των; Zwischenstück μέντοι διάνοι-: -αν σχεδον άπάν-; ferner olg έφη διαφέρειν . .: (έφε)ξης δίειμ' άρξάμενος, dazwischen das zuerst Angegebene.

230 A ἀτὰρ, ὦ ἑταίρε, μεταξὺ τῶν λόγων, ἆρ' οὐ τόð' ἦν τὸ ἀένδρον, ἐφ' ὅπερ ἦγες ἡμᾶς; ΦΑΙ. τοῦτο μὲν οὖν αὐτό. Die griechische Redensart ſūr à propos heisst sonst μεταξὺ λόγων, ohne den überſlūssigen Artikel; woſūr Stallbaum auſ Hermann ad Viger. 419 verweist, der zwei Beispiele aus Lucian bringt. Die Frage des Sokrates aber beweist ziemliche Zerstreutheit; denn den Baum hat er vorlängst (229 A) selbst gesehen, und zwar als Platane, wie er auch gleich wieder bei ihm heisst (230 B). Rhythmen: ἀτὰρ ὧ ἐταῖρε: μεταξὺ λόγων ἆρ'; λόγων ἆρ' οὖ τόδ' ἦν ἐφ' ὅπερ ἦγες ... νἢ τῆν Ἡραν, καλή γ' ἡ καταγωγή; dazwischen ὅπερ ἦγες τοῦ- ṭ-το μὲν οὖν αὐτό. "War nicht dies die Stelle?", ist eine

durchaus berechtigte Frage; denn die Stelle war ihm nur erst beschrieben und nicht gezeigt worden. Dass  $\eta \mu \tilde{\alpha} \varsigma$  überflüssig ist, bedarf keines Wortes.

Wir können fortsahren in B. "Η τε γάρ πλάτανος αυτη: vorher -ραν καλή γ' ή καταγωγή; dann μάλ' άμφιλαφής καί: vorher γὰρ πλάτανος αὐτη; -λαφής καὶ ὑψηλή· τοῦ: τ' ἄγνου τὸ ὕψος καὶ τὸ; ἄγνου τὸ ὕψος καὶ τὸ σύσκιον (ώς) πάγzαλον . . : (αν)θης ώς αν εὐωδέστατον παρέχοι τὸν τόπον; dazwischen καὶ ὡς ἀκμήν: ἔχει τῆς ἄν(θης). Ich habe hier ein τε vor καὶ (ὑψηλή) geopfert, mit Suidas v. ἄγνος (Ael. Dionys. p. 6 Schwartz); was aber das (ώς) betrifft, so hat Schanz umgekehrt das ώς vor ακμήν beseitigt, während dafür z. B. Madvig πως vermuthete. Stallbaum erklärt es (gegen Ast) ganz richtig als exclamativ (und wg av = quomodo possit). So exclamativ aber steht es besser zweimal als einmal; nämlich wenn nur einmal vor αχμήν ἔχει κτέ., so weiss man nicht, warum es hier gesetzt ist, wo es so gut fehlen konnte wie bei dem vorigen Ausruf. Im Folgenden scheint der Text fast ganz in Ordnung, aber es ist etwas von rhythmischer Licenz. "Η τ' αὐ πηγή χαριεστάτη ὑπό τῆς πλατάνου δεί μάλα ψυχρού ύδατος, ώστε γε τῷ ποδί τεχμήρασθαι. Νυμφῶν τέ τινων καὶ Αχελίου ίερον ἀπὸ τῶν κορῶν τε καὶ άγαλμάτων ἔοικεν είναι. Μάλα ψυχροῦ ὕδατος | -Pause, so dass -τος lang ist — ωστε γε τῷ ποδὶ τεχμή- : - ρασθαι Νυμφών τέ τινων καὶ Αχελώου ίερον; dieser selbe Rhythmus, um eine Silbe am Schlusse vermehrt, zeigt sich auch vorher, aber mit Licenz: η τ' αὐ πηγη χαριεστάτη ὑπο της πλατάνου δεί μάλα ψυχροῦ εδατος | ώστε γε τῷ ποδί τεκμήρα-. Das ware also ein Beispiel für die Figur C: \( -- \( \subseteq \) = \( \subseteq \) = \( (a), \( \subseteq \) = - \( (b); \) ich wenigstens kann diese Rhythmen ohne Störung empfinden. Aber wenn dann ('Αχελώ)ου ίερον άπο των κορών: τε καὶ άγαλμάτων ἔοι(κεν) zu sein scheint, so fehlt in ἀγαλμάτων eine Silbe: 0-0- statt 0-00-, und dem lässt sich nachhelfen, zur Besserung auch des Sinnes. Kógat sind Puppen, Thonfigurchen, ayakματα (marmorne) Götterbilder, immerhin kleine, aber auch so ist der Ausdruck für dies Kapellchen etwas gross und hoch und zu χόραι schlecht passend; also Deminutivum άγαλματίων. Vgl. Bekker Anecd. 272, 31: χόρη· ή παρθένος. καὶ τὸ μικρὸν ἀγαλμότιον (schon von Ruhnken ad Timae. p. 166, 6 angeführt). Die Rhythmen lassen sich übrigens etwas schieben, um das Ende des Satzes zu

erreichen; auch wird so ein Uebergreifen in die vorigen vermieden: ἀπὸ τῶν κορῶν τε κὰγαλ-:-ματίων ἔοικεν εἶναι, und das ziehe ich gemäss dem oben Gesagten vor.

Mit 230 E beginnt die eingelegte Rede des Lysias, von der ich in meinem Buche S. 81 sage, dass sie vielleicht nicht rhythmisch componirt sei. Ich vermisste nämlich die Rhythmen gleich zu Anfang und wiederum am Schluss, und konnte natürlich damals, als ich es schrieb, nicht sofort alles analysiren. Sie hat aber Rhythmen wie jedes andere Stück des Dialogs, sogar im ganzen sehr einfache; mit dem Anfang - vom Schluss später - verhält es sich folgendermaassen. Allerdings hat περί μέν τῶν ἐμῶν πραγμάτων ἐπίστασαι (Anfang) weiterhin kein Entsprechen, findet indess ein solches nach rückwärts, also ausserhalb der Rede: (ἐλόμε)νος αναγίγνωσκ(ε) (ΦΑΙ.) ακουε : δή. Περί μεν των έμων πρα-. Diese Vertheilung erscheint allerdings sehr ungefällig: man wünscht die Grenze an den Anfang der Rede zu bringen, kann das indess nur so, dass man πραγμάτων opfert: 'Αναγίγνωσκ' ἄχουε δή: περὶ μὲν τῶν ἐμῶν ἐπί-. Das Opfer ist kein schweres, und es geht dann weiter: -στασαι καὶ ώς νομί-: ζω συμφέρειν (αν) ή(μιν); (αν) ist so augenscheinlich passend, dass ich nichts zu sagen brauche. Dann γενομένων τούτων (B) oder τούτων γε--νομένων (T)? Später im Dialog, wo dieser Anfang noch zweimal verlesen wird (262 DE. 263 E), steht auch in Β τούτων γενομένων. Rhythmen ohne Licenz ergeben sich indess weder so, noch so, wohl aber wenn man dies ganz streicht: -μῖν ἀχήχοας ἀξι-: -ω δὲ μὴ διὰ τοῦτ' ά-, und μὴ διὰ τοῦτ' ἀτυχῆσαι: ὧν δέομαι ότι ούκ έ(φαστής-). Doch prusen wir den Gedanken. Τούτων γενομένων ist σοῦ χαρισαμένου; also es ist, nach der Fiction, vom Sprecher schon dargelegt, was die allgemeinen Vortheile seines Antrags sein würden. Wie konnte aber das geschehen, mit Abstraction davon, dass er nicht έραστής ist? Ohne τούτων γενομένων (was jeder Erklärer hinzusetzen konnte): .wie ich es als in unserm Interesse liegend wünsche, hast du gehört', euphemistische Bezeichnung des χαρίζεσθαι; nun: ,weigere mir das nicht etwa darum, weil ich kein έραστής bin. Mir scheint es in der That so besser. Der Satz ist indess auch so noch nicht ganz gereinigt. Ότι ούκ έραστης άν σου τυγχάνω. ώς έκείνοις μέν τότε μεταμέλει -. Έχείνοις: d. i. τοις έρασταις, sagt Stallbaum; so stehe nachher wieder 233 A η έραστη. έκεῖνοι μέν γάρ. Gewiss

ist das dort weder anstössig noch unelegant; aber hier steht "einer von deinen Liebhabern", und nun kann doch nicht ohne Härte mit "ihnen" in dem Sinne von "den Liebhabern" fortgefahren werden. Die lysianische Rede, deren formelle Vollendung und Ausfeilung auch Sokrates so lobt (234 E), hat überhaupt nach der Ueberlieferung einige ganz abscheuliche Härten; aber da darf man also der Ueberlieferung nicht glauben. Hier streiche man σου: (ἐ) ραστης ὧν τυγχάνω . ὡς: ἐκείνοις μὲν τότε με-; -ταμέλει ὧν ἄν εὖ ποιήσω(σιν) . .: τῆς ἐκιθνμίας παύσωνται . .: χρόνος ἐν ῷ μεταγνῶναι προσ-; dazwischen das erste Mal -σωσιν ἐκειδὰν: τῆς ἐκιθνμί-; das zweite Mal τοῖς δ' οὐχ ἔστι: vorher -ας παύσωνται.

Bald darauf (B) ist wieder eine Harte. Τοῖς δὲ μὴ ἐρῶσινοντε τὴν τῶν οἰκείων ἀμέλειαν διὰ τοῦτο ἔστι προφασίζεσθαι. Διὰ τοῦτο, d. i. ὅτι ἐρῶσι nach Stallbaum, nicht ὅτι οὐκ ἐρῶσι. Das ist mir zweiselhaft; aber die Hauptsache ist, wozu es gehört: natürlich zu τὴν τῶν οἰκείων ἀμέλειαν, nicht zu ἔστι προφασίζεσθαι. Das ist dann aber eine ganz verwirrende Wortstellung: τὴν τῶν οἰκείων διὰ τοῦτ' ἀμέλειαν musste es heissen. (Οἰνείων διὰ τοῦτ' ἀμέλειαν ἔστι προφασίζεσθαί, οῦ-: τε τοὺς παρεληλυθότας πόνους ὑπολογίζεσθαί, οῦ(τε), εστο τοῦς παρεληλυθότας πόνους ὑπολογίζεσθαι, οῦ(τε), εστο τοῦς διαφορὰς αἰτιᾶσθαι (Cobet sūr -άσασθαι): ωστε περιηρημένων το-; vorher (ἀξί)αν ἀποδεδωκέναι χάριν τοῖς ἐ(ρωμένοις) . . : τοῖς δὲ μὴ ἐρῶσιν οὕτε τὴν τῶν οἰ(κείων); dazwischen -ρωμένοις : τοῖς δὲ μὴ.

Das. C sitzen wir wieder fest. "Ετι δ' εἰ διὰ τοῦτο ἄξιον τοὺς ἐρῶντας περὶ πολλοῦ ποιεῖσθαι, ὅτι τούτους μάλιστά φασι φιλεῖν ὧν ἄν ἐρῶσι, καὶ ἔτοιμοί εἰσι καὶ ἐκ τῶν λόγων καὶ ἐκ τῶν ἔργων τοῖς ἄλλοις ἀπεχθανόμενοι τοῖς ἐρωμένοις χαρίζεσθαι, ῥάδιον γνῶναι, εἰ ἀληθη λέγουσιν κτέ. Stallbaum: errat Heindorfius οἱ πολλοί sive οἱ ἄνθρωποι (als Subject zu φασιν) intellegendum ratus. Subjectum est potius οἱ ἐρῶντες, ebenso wie zu λέγουσιν. Er hat wieder Recht, aber wie das mit diesen Worten zu vereinigen, weiss ich nicht; man muss dann οὖτοι für τούτους schreiben, und weiterhin ἕτοιμοι εἶναι, falls nicht B pr. zu folgen ist, mit seiner Auslassung von καὶ ἕτοιμοί εἶσι, wie Schanz gethan hat. Dies hat nun auch auf den Rhythmus Einfluss, während οὖτοι oder τούτους dafür belanglos ist.

Τοις ἄλλοις ἀπεχθανόμενοι τοις ἐρωμένοις χαρί-:-ζεσθαι ἑράδιον γνῶν' εἰ ἀληθῆ λέγουσιν οἱ γ'¹) ὅσων, -----, vorher zu Anfang τοῦτ' ἄξιον τοὺς ἐρῶντας περὶ πολλοῦ ..: μάλιστά φασιν φιλεῖν ὧν ἄν ἐρῶσι, dazwischen περὶ πολλοῦ ποῖεῖσθαι: ὅτι τούτους μάλιστα; so bleibt noch καὶ ἕτοιμοί εἰσι (oder εἶναι, oder dies alles nicht) καὶ ἐκ τῶν λόγων καὶ ἐκ τῶν ἔργων, wofür ich nichts anderes weiss als (mit Uebergreifen): ἐρῶσι καὶ ἐκ τῶν λόγων καὶ ἐκ τῶν ..: (ἀ)πεχθανόμενοι τοῖς ἐρωμένοις χα-; dazwischen ἐκ τῶν ἔργων: τοῖς ἄλλοις ἀ-. Also hat B Recht, und man vermisst auch nichts; dazu liegt der Grund der Einschiebung auf der Hand.

Mir kommt es bei solchen Stellen, deren viele sind, immer so vor, als sei doch bisher die platonische Textkritik über das Gröbste noch gar nicht hinausgekommen. Wo Unsinn ist, oder die Grammatik verletzt, da nimmt man Anstoss; ausserdem Einige, wie namentlich die Holländer, wo etwas überzuschiessen scheint, auf Grund einer nicht sehr bestimmten Anschauung, dass Platon sich immer möglichst kurz ausgedrückt habe. Wenn man sich dagegen an die Anschauung gewöhnt hat, dass in der platonischen Rede jedes Wort und jede Silbe rhythmisirt und folglich genau erwogen ist, so steigert man ganz von selbst sofort seine Anforderungen an den Stil; man wird empfindlich und wird unangenehm verletzt, wo man bisher kaum auf die Härte achtete oder mit einer leichten Entschuldigung darüber hinwegging.

<sup>1)</sup> So C. F. Hermann gut; ὅτι fūr ὅσων Τ, ὁπόσον Β.

(χα) θιστᾶσιν ἂν (Τ: ἐὰν Β) δὲ τὸ σαυτοῦ (σεαυτοῦ schreibt man) σχοπῶν ἄ(μεινον); dazwischen εἰς ἐρημί-:-αν φίλων κα( $\mathcal{G}$ ιστᾶσιν); dann ἂν δὲ τὸ σαυτοῦ σχοπῶν ἄ-:-μεινον ἐχεί-

νων φρονής ή(ξεις).

Ρ. 233 Α τοῖς δὲ μὴ ἐρῶσιν, οῖ καὶ πρότερον ἀλλήλοις φίλοι όντες ταῦτ' ἔπραξαν, οὐκ ἐξ ών ἄν εὐ πάθωσι, ταῦτ' είχος έλάττω την φιλίαν αύτοις ποιήσαι, άλλα ταύτα μνημεία καταλειφθήναι των μελλόντων έσεσθαι. Οί geht auf έρωσιν; auf wen geht άλλήλοις? Auf den Liebhaber und Geliebten zusammen. Das reimt sich doch nicht; entweder muss άλλήλοις heraus, oder of ist nicht richtig. 'Allifloig nun wird durch die Rhythmen aufs entschiedenste geschützt: πρότερον άλλήλοις φίλοι όντες ταίτ έπραξαν ούκ έξ ..: είκος έλόττω την φιλίαν αὐτοῖς ποιῆσαι άλλά, oder, wenn man das pleonastische αὐτοῖς streicht, - -λοις φίλοι ὄντες ταῦτ' ἔπραξαν οὐκ ἐξ ών αν .. - την φιλίαν πο τσαι άλλα ταῦτα μνημεῖ(α); dazwischen έξ ων αν ευ : πάθωσι ταυτ, oder ευ πάθωσιν ταυτ εί-: vorher (ἔ)πραξαν οὐκ ἐξ ὧν ἄν. Nach rückwärts ist alles richtig: ἐπειδάν τῆς ἐπιθυμίας παύ-: -σωνται, τοῖς δὲ μή έρῶσιν, οί καὶ; also auch οί, was das Maass betrifft. Aber dasselbe Maass hat die Lesart einiger geringerer Handschriften bei Bekker (ΣDO): εί, und hiermit fällt der schlimmste Anstoss, da ein Subjectswechsel nun möglich und eben durch άλλήλοις genûgend angezeigt ist. Was autoig betrifft, so zwingen die Rhythmen nicht zur Entsernung. Die vorigen gingen so bis alla, und es schliesst sich an ταῦτα μνημεῖα καταλειφθή-: -ναι τῶν μελ-. λόντων ἔσεσθαι (ungenau): καὶ μέν δή βελτίονί σοι προσ-; etwa (τότ') ἔσεσθαι oder (ποτ') ἔσεσθαι? Bei der Streichung von αὐτοῖς gingen die Rhythmen bis μνημεῖ(α); -α καταλειφθήναι των μελλόν-:-των (τότ') έσεσθαι καὶ μὲν δή βελ-; μὲν δή βελτίονί σοι ..: έμοι πειθομένω ή; dazwischen προσήχει: γενέσθαι; also es geht auf beide Weise, aber ohne Einschub einer Silbe auf keine gut.

P. 234 Β ἴσως ᾶν οὖν ᾶν ἔροιό με Schanz nach T, ἴσως μὲν οὖν ᾶν ἔροιό με Hermann nach Vind. 89, das eine so schlecht wie das andere, da μέν keinen Gegensatz findet; B bietet ἴσως μὲν οὖν ἔροιο ohne ἄν, also unmöglich. Offenbar ist doch ἴσως οὖν ᾶν oder ἴσως ᾶν οὖν das Richtige, ersteres wird von Φ und C dargeboten. Dass aber dann, in der Beantwortung der Frage,

Schanz έγω μέν οίμαι aus B ausnimmt, wie auch schon Stallbaum vor ihm, statt mit T eyw de oluar zu schreiben, ist ganz und gar verwunderlich. Stallbaum vertheidigt sein Verfahren durch eine ganz unpassende Parallele aus dem Philebos (35 A); natürlich giebt es ein έγω μεν οίμαι = ,ich wenigstens meine' und ein οίμαι μέν ,ich meine wenigstens'; aber hier wird ,ich aber meine' verlangt. Die Rhythmen sind sehr klar: ώς διά τοῦτο κακώς βουλευομένοις περί αὐτῶν (so, nicht ἐαυτῶν; Hexameterl); κακῶς βουλευομένοις περί αύτων. ίσως ουν αν έροιό μ' εί απασί σοι: παραινώ τοις μή έρωσι χαρίζεσθ(αι). έγω δ' οίομαι (so!) οὐδ' ᾶν τὸν ἐρῶντα πρὸς, υ---υν-υυ--, υ--υυ-συυ-υ (23 Silben); οἴομαι οὐδ' αν τὸν ἐρῶν-: -τα πρὸς απαντάς σε κελεύ(ειν); -ειν τούς έρωντας: ταύτην έχειν την; ταύτην έχειν την διάνοι(αν) . . : τῷ λαμβάνοντι χάριτος; dazwischen -αν ούτε γὰρ : τῷ λαμβάνον-; ἴσης ἄξιον οὕ- : -τε σοὶ βουλομένω; βουλομένω τους άλλους λανθάνειν δμοίως δυνατόν ...: ώφελίαν δ' άμφοῖν γίγνεσθ(αι). έγω μέν ουν ίκανά μοι; dazwischen (δυνα)τόν δει δε βλάβην μεν άπ' αὐτοῦ: μηδεμίαν, ώφελίαν δ' άμ-; έγω μεν ουν ίκανά μοι νομίζω τὰ είρημένα . . : ηγούμενος παραλελείφθ(αι) έρώτα. Τί σοι φαίνετ' ώ, und εί δέ τι σὶ ποθεῖς (zwischen εἰρ. und τ΄γ.) : Σώκρατες ὁ λόγος 22 Silben). Das ist es was ich schon sagte: der Schluss der Rede ist mit dem Folgenden ganz unlöslich verwoben, mag das auch jemandem verwunderlich vorkommen, ebenso wie die Verwebung des Anlangs mit dem Vorhergehenden. Es ist aber dies sehr viel verwunderlicher für den, der mit den Alten die Rede als wirklich von Lysias verfasst ansieht, wie für den, der mit C. Fr. Hermann und neuerdings wieder G. Thiele (s. diese Ztschr. oben S. 268) an eine Abfassung durch Platon glaubt. Ich war stets sehr entschieden der ersteren Ansicht, weiss aber diesen neuen Thatsachen gegenüber schlecht damit durchzukommen. Nicht als ob Rhythmen bei Lysias anstössig wären: jeder kann sie haben, der nach Thrasymachos schrieb; ob Lysias sie anderweitig hat, wollen wir hier nicht untersuchen. Aber wenn er diese Rede so verfasst hat, dann hat er Anfang und Schluss von Rhythmen freigelassen, und da hat erst Platon ergänzend nachgeholfen, oder aber Platon hat Anfang und Schluss frei geändert. Der Aufang wird, wie gesagt, auch nachher im Dialog noch zweimal citirt, und auch da ist angepasst, wenn auch das eine Mal nur der Schluss des Citirten. Für die Lesarten ergiebt sich nichts weiter daraus.

Ich schliesse mit einigen Stellen aus der nun folgenden ersten Rede des Sokrates.

P. 238 BC die bekannte, besonders schwierige und verwickelte Definition des έρως. Ἡ γὰρ ἄνευ λόγου δόξης : ἐπὶ τὸ ὁρθὸν δομώσης; ἐπὶ τὸ ὀρθὸν ὁρμώσης κρατή-: -σασ' ἐπιθυμία πρός ήδονήν, nicht genau, da πρός lang sein müsste; da καὶ αυ folgt, so lässt sich τε (9') einschieben, oder γε, weil hier die besondere Art hervorgehoben wird. 'Αχθείσα κάλλους και αυ των ξαυτής συγγενών . . : (ἐ)πὶ σωμάτων κάλλος ἐρρωμένως φωσθείσα νι(χήσασα); dazwischen έπι θυμιών: έπὶ σωμάτων. Uebergangen habe ich das nicht allgemein bezeugte ὑπὸ vor αν; wir werden ja sehen. Ob άχθεῖσα oder die Variante άγουσα, ist für den Rhythmus gleich. Νιχήσασ' άγωγή (oder -γή) άπ' αὐτῆς: τῆς ὁώμης ἐπωνυμίαν λα(βοῦσα); -μίαν λαβοῦσ' ἔρως έκλή(θη) . . : θεῖον πάθος πεπονθέναι; dazwischen (έ)κλήθη. άταρ ω φίλε Φαϊδρε: δοχώ τί σοι ώσπερ έμαντώ. Da ist also ausserlich, von πρός (γ') und ὑπό abgesehen, alles in Ordnung; sehen wir nun den Sinn. Mir scheint, wie Stallbaum, der auch von den Handschriften zumeist dargebotene Dativ ἀγωγη einfach nothwendig, damit wir nicht zwei Subjecte bekommen; wiederum aber ist dieser nackte Dativ, wie er dasteht, lediglich zwecklos und störend; die nähere Bestimmung aber kann nur in ἐπὶ σωμάτων κάλλος liegen; dann ist vor ἐπὶ ein τῆ ausgefallen, dessen Einsetzung die Rhythmen nicht stört: -νων ἐπιθυμιών:τῆ ἐπὶ σωμάτων, oder ἐπιθυμιῶν τῆ: ἐπὶ σωμάτων κάλ(λος). Also während zuerst προς ήδονην άγουσα (άχθείσα) κάλλους gesagt war, wird dies jetzt durch τῆ ἐπὶ σωμάτων κάλλος ἀγωγῆ näher bestimmt. Έρρωμένως όωσθείσα ist zunächst für sich (es soll ja den Namen ἔρως erklären), weiter aber doch dem νικήσασα untergeordnet: vermöge dessen siegt sie. Ueber wen aber siegt sie? Nothwendig über die verwandten Begierden, gleichwie (was zuerst gesagt ist) über die δόξα; das wird auch durch αὐ bezeichnet, dass jetzt ein zweiter Sieg angegeben werden soll. Vgl. vorher A: περὶ ἐδωδήν χρατούσα του λόγου του άρίστου και των άλλων έπιθυμιών έπιθυμία. Aber nun nicht νικήσασα τάς συγγενείς έπιθυμίας, sondern τῶν συγγενῶν ἐπιθυμιῶν; νικᾶν mit Genitiv? Ich halte auch das für richtig, muss aber einiges vorausschicken. Καὶ ὑπὸ αὐ τῶν haben im Allgemeinen die Handschriften, doch ist in B eine Randlesart ohne ὑπὸ αὖ; Dionysios von Halikarnass de Demosth. p. 970 ff. hat dieselbe, während es nichts auf sich hat, dass bei ihm anderswo (ad Cn. Pomp. p. 763) die gewöhnliche steht (denn dies Stück ist nach Useners Nachweis erst von Stephanus eingesetzt worden); ohne ὑπό, aber mit αὐ Stobaeus Flor. 64, 41 nach A. Ferner ist zu sagen, dass ein Kampf der Begierden doch nur mit der δόξα oder dem λόγος stattfindet, untereinander sind sie nicht Gegnerinnen, sondern Concurrentinnen. Darum ist dennoch χρατούσα τοῦ λόγου καὶ τῶν ἄλλων ἐπιθυμιών richtig; denn χρατείν ist gleich χρείττω είναι; νικάν πινα dagegen kann zwar auch "übertreffen" sein, geht aber doch eher auf das Ueberwinden. Und vixav rivog? Das steht bei Sophokles Aias 1357: νικά γὰρ άρετή με τῆς ἔχθρας πολύ; ,beherrscht mich in einem viel höheren Maasse als die Feindschaft. Wenn dies mögliches Griechisch ist, dann ist νικήσασα τῶν συγγενῶν ἐπιθυμιῶν, was beinahe partitiv ist, noch viel mehr möglich; zu vergleichen ist, was vorher A steht: τούτων των ίδεων έχπρεπής η αν τύχη γενομένη. Wer indess das nicht annehmen will, der kann ja unbeschadet des Rhythmus den Genitiv in den Accusativ corrigiren. Was endlich ayovaa und ax Jeiaa betrifft, so ist ersteres in B Randlesart und ausserdem an der ersteren Stelle des Dionysios überliefert, was dem, der έπό für falsch hält, gleich auch für ayovoa ein günstiges Vorurtheil giebt. Und die Begierde wird doch nicht geführt, sondern führt. Vgl. vorher 237 D ἄγοντε, Ε ἀγούσης, έλχούσης; 238 Β ἄγουσα; es kann also kein Zweifel sein. Um zusammenzufassen: die Rhythmen verlangen in der ganzen Stelle ausser einem ye oder ze nichts, was

nicht auch durch Zeugen geboten würde, schützen dagegen νεκήσασα und Anderes, was man etwa verdächtigen könnte, und zeigen sich demnach auch hier wieder als eminent conservativ.

Wir können noch fortfahren: auf Sokrates' Frage: ἀτὰρ, ἀ φίλε Φαῖδρε, δοχῶ τί σοι ὥσπερ ἐμαντῷ Τεῖον πάθος πεπονθέναι (s. die Rhythmen S. 593) erwidert Phaidros: πάνν μὲν οὖν, ἀ Σώχρατες, παρὰ τὸ εἰωθὸς εὕροιά τίς σ' εἴληφεν. Das ist nur theilweise bestätigend: ,wenigstens der Redefluss ist auffällig. So passt πάνν μὲν οὖν nicht, welches durchaus voll bestätigt, sondern: πάνν μὲν ὧ Σώχρατες: παρὰ τὸ εἰωθὸς εὕ(ροια); -ροιά τίς σ' εἴ-: -ληφε. (ΣΩ.) σινῆ, u. s. w.

239 Α τοσούτων κακών καὶ ἔτι πλειόνων κατά τὴν διάνοιαν έραστην έρωμένω άνάγχη γιγνομένων τε χαὶ φύσει ένόντων, των μέν ήδεσθαι, τὰ δὲ παρασχευάζειν, ή στέρεσθαι τοῦ παραυτίκα τόέος. Hier musste man anstossen; von den Besserungsvorschlägen nimmt Schanz den von Nutzhorn auf, der των vor μέν streicht; so wird τοσούτων .. ἐνόντων, statt Gen. absol. zu sein, von ήδεσθαι abhängig, welche Construction (statt des Dativs) Stallbaum ausreichend schützt. Aber µέν taugt nichts; es musste so fortgefahren werden: μη ένόντα δε παρασκευάζειν. Rhythmen: -(δητορι)κοῦ, βραδὺς ἀγχίνου. τοσούτων κακῶν: καὶ έτι πλειίνων έραστην έρω- : -ραστην έρωμένω ανάγκη γιγνο-: -μένων τε καὶ φύσει ἐνόντων ήδε-; καὶ φύσει ἐνόντων ήδε-: -σθαι τὰ δὲ παρασκευάζειν. Also auch μέν ist gefallen: wegen τὰ δέ (,und andere gar', nach häufigem Gebrauch) hat jemand τῶν μέν eingeschwärzt. Ausserdem habe ich κατά την διάνοιαν entfernt, als aus 239 C zugeschrieben; dort ist es nöthig, hier belastet es den Satz und steht schlecht, da es doch mit ἐρωμένω γιγνομένων zu verbinden ist und davon durch ἐραστόν getrennt wird.

239 Ε πατρός γὰρ καὶ μητρός καὶ ξυγγενῶν καὶ φίλων στέρεσθαι ἂν αὐτὸν δέξαιτο (der Liebhaber den Geliebten). Hier ist eine merkwürdige Variante: B lässt (gegen T Stob.) καὶ nach μητρός aus. Man nimmt das für Zufall; es ist aber keiner. Τοτι τῶν φιλτάτων: τε καὶ εὐνουστάτων; -τάτων τε καὶ εὐνουστάτων τε καὶ εὐνουστάτων τε καὶ εὐνουστάτων κτημάτων ὀρφανὸν πρὸ: παντὸς εὕξαιτ' ἂν εἶναι; τὸν ἐρώμενον πατρὸς γὰρ καὶ . . : στέρεσθ' ἂν αὐτὸν δέξαιτο . . (Anapäst = Spondeus oder Iambus im Anlaut findet sich auch sonst zuweilen) : ἡγούμενος τῆς ἡδίστης; dazwischen das zweite Mal (δέξαι)το διακω-

### 596 KRITISCHE BEMERKUNGEN ZU PLATONS PHAIDROS

λυτάς: καὶ ἐπιτιμητάς, das erste Mal μητρὸς καὶ ξυγγενῶν καὶ φίλων, was ich nicht unterzubringen weiss. Aber wenn man die Mutter entfernt, die in der That hier wenig zu thun hat, ξυγγενῶν: καὶ φίλων, und alles ist in Ordnung.

Hier breche ich für diesmal ab. Die Textkritik wird, scheint mir, durch das neue Hülfsmittel immerhin schwieriger, indessen doch in ihren Ergebnissen reicher und namentlich sicherer. Ich hatte den Phaidros oft genug gelesen, von dem hier Vorgelegten indess nichts gefunden; ich hatte auch nie so genau gelesen.

Halle. F. BLASS.

### THYMELIKER UND SKENIKER.

Die neueste Aeusserung Dörpfelds über das hellenistische Theater gelegentlich einer Anzeige der Dissertation meines Schülers Joh. Frei "de certaminibus thymilicis" Basel 1900 in der Deutschen Litteraturzeitung 1901 No. 29 — eine unerwartete Ehre — erfordert erhebliche Berichtigung durch weitere Aufschlüsse über die Thymeliker und neue Inschriften, die Eindruck zu machen wohl geeignet erscheinen.

Wie in dieser Dissertation gezeigt worden ist, hiessen bis zum Ende des 4. Jahrhunderts v. Chr. die dramatischen Aufführungen ebensogut wie die von lyrischen Chören, Flöten-, Kithara-Stücken, Rhapsodien u. s. w. μουσικοί άγωνες. Die letzteren hatten damals wahrscheinlich zu Athen im Odeion ihre Stätte, zumal sie nicht dem Dionysos zu Ehren veranstaltet wurden. Demetrios von Phaleron hat nun die Rhapsoden in's Theater versetzt, wie durch Aristokles bei Athen. XIV 620 B ausdrücklich überliefert ist. Da sie seitdem thatsächlich in dem Theater aufgetreten sind und ebenso Dichter, Redner, Kitharoden, Auleten u.s. w., so liegt es auf der Hand, dass dieser energische Staatsmann es war, der die gesammten musikalischen Aufführungen im athenischen Theater vereinigt hat, vermuthlich bei seiner durchgreifenden Reorganisation der dionysischen Spiele im Jahre 318/7.1) Seit derselben Zeit ist für die Gesammtheit dieser musikalischen und declamatorischen Productionen die Bezeichnung αγώνες θυμελικοί nachweisbar: BCH XIX 314. 333, IGS I 1732. 4138 alle aus dem 3. Jahr. v. Chr. Die Bedeutung kann nicht zweiselhast sein: sie heissen nach der θυμέλη.

Aber was bedeutet θυμέλη? fragt Dörpfeld. Er antwortet: "θυμέλη bezeichnet in der älteren Zeit nur den in der Orchestra befindlichen Altar oder auch nur den Unterbau dieses Altars, und

Vgl. meine Prolegomena zur Geschichte des Theaters im Alterthum S. 255.

wird erst in römischer Zeit theils für die ganze Orchestra, theils aber auch für die Bühne benutzt." Die Unrichtigkeit dieser Behauptung bedarf keines langen Nachweises mehr; ist sie doch auch bei Dörpfeld-Reisch: das griechische Theater S. 278 zu lesen. Die bekannten Verse des Pratinas stellen über jeden Zweifel, dass bereits im Anfange des 5. Jahrhunderts die Orchestra θυμέλη genannt worden ist: τίς ὁ θόρυβος ὅδε; τί τάδε τὰ χορεύματα; τίς ῦβρις ἔμολεν ἐπὶ Διονυσιάδα πολυπάταγα θυμέλαν; 1)

Unbewiesen und unbeweisbar, ja leicht zu widerlegen ist auch Dörpfelds Behauptung, es habe seit dem Ende des 4. Jahrhunderts in hellenistischer Zeit die Thymele in ursprünglicher Bedeutung d. h. der Altar in der Orchestra den Kunstlern der 3vuelizoù άγῶνες als Standplatz gedient. Es gehören nämlich, wie auch schon aus Freis Zusammenstellungen ersichtlich, zu mehreren thymelischen Virtuosen Chöre, und diese haben um sie herum natürlich über die ganze runde Orchestra hin getanzt, wie zur Zeit des Pratinas. So wird das προσόδιον, dessen Dichter an erster Stelle in den Siegerlisten aufgeführt ist, selbstverständlich von einem Chor getanzt und zwar in der Orchestra, damit Alle es bequem von ihren Theatersitzen aus geniessen konnten. Ferner ist es doch evident, dass wir unter der einen oder der anderen Virtuosenrubrik — und zwar unter der der αὐληταί — die Aufführungen der grossen lyrischen Chorwerke zu suchen haben, der Dithyramben, die um 400 in Philoxenos und Timotheos ihre klassischen Meister gefunden hatten. Dass solche noch in hellenistischer Zeit aufgeführt wurden und gerade diese Meister beliebt waren, bezeugt Polybios IV 20. 9 (οἱ ᾿Αρχάδες) τοὺς Φιλοξένου καὶ Τιμοθέου νόμους μανθάνοντες πολλή φιλοτιμία χορεύουσι κατ' ένιαυτὸν τοῖς Διονυσιαχοῖς αὐληταῖς ἐν τοῖς θεάτροις, οί μέν παιδες τούς παιδιχούς άγωνας, οί δε νεανίσχοι τούς των ανδρων λεγομένους. Dazu liefern die delphischen Listen derer, die ηγωνίσαντο τον άγωνα των Σωτηρίων den urkundlichen Beleg (Dittenberger II1 404 - II2 691). Sie geben I) die θυμελικοί, II) die σκηνικοί άγωνες in der üblichen Reihenfolge und führen an I) δαψωδοί, κιθαρισταί, κιθαρωδοί, dann αὐληταί, διδάσχαλοι αὐλητών, 15 παϊδες χορευταί, χοροί ανδρών 15, es folgen II) die Dramatiker. Vgl. die Inschriften von Delos

<sup>1)</sup> S. diese Zeitschrift XXXIII S. 443 ff.

aus dem 3. Jahrhundert v. Chr. BCH VII 105 ff. IX 147. Es bedarf keiner weiteren Worte, um die offenkundige Thatsache zu beweisen, dass die 2 αὐληταί (die Virtuosen), 2 διδάσχαλοι αὐλητῶν (Chorlehrer) und παίδες χορευταί, χοροί άνδρων zusammengehören, dass sie alle die Mitwirkenden bei der Aufführung von nur zwei vouot sind, eines Knaben- und eines Männer-Chores, genau wie Polybios sie beschreibt. Es ist diese Art, die Aufführung lyrischer Chöre zu registriren, nichts neues gegen das 5. Jahrhundert und Athen. Die attischen Inschriften lyrischer Sieger geben ja auch neben dem Choregen und ev. der Phyle nur den διδάσχαλος und den αὐλητής an und zwar steht gewöhnlich der αὐλητής voran. Der Flötist war also dabei stets die Hauptperson. Daher erklärt sich der befremdliche kurze Ausdruck χορηγείν αὐληταίς ἀνδράσιν (Demosthenes Mid. § 156) und analog νικάν αὐλητάς παίδας oder ἄνδρας: Inschrift von Delphi um 225 Collitz-Baunack No. 2566. Es ist somit begreiflich, dass in den meisten Listen thymelischer Spiele aus hellenistischer Zeit nur der αὐλητής notirt ist. Wir haben also unter dieser Programmnummer nicht ein Virtuosen-Solo zu verstehen, sondern die Aufführung der grossen lyrischen Chorwerke.1)

Folglich fanden die θυμελιχοὶ ἀγῶνες im 3. vorchristlichen Jahrhundert statt nicht bloss auf dem Altar oder der Altarstufe, der θυμέλη, sondern in der ganzen Orchestra, die also damais wie zu des Pratinas und in römischer Zeit θυμέλη genannt wurde, und von den θυμελιχοί, wie die Virtuosen und die Choreuten hiessen, gilt im 3. Jahrhundert v. Chr. genau dasselbe was Vitruv aus dem Gebrauche seiner Zeit sagt: "suas per orchestram praestant actiones". In diesem Punkte ist es also ur kundlich gesichert, dass Vitruvs griechisches Theater — wie Vitruv selbst es nennt — oder asianisches, wie es Dörpfeld nennt — sich vom hellenistischen nicht unterschieden hat; sondern in diesem wie in jenem benutzten die Thymelici die ganze Orchestra. Weshalb man sie und ihre Agone aber nicht mit einem von Orchestra abgeleiteten Worte benannte, ist klar genug: jedes Wort dieser Art hätte immer nur Tänzer bedeuten

<sup>1)</sup> Auch unter den χιθαρφδοί dithyrambische Aufführungen zu suchen, indem ich diese als die Inhaber der Hauptrolle verstand, hatte mich die überlieferte Thatsache veranlasst, dass der Kyklop des Philoxenos zur Kithara gesungen hat: Aristophanes Plut. 290 mit Scholion: πεποίηχε γὰρ οἶτος (ὁ Φιλόξενος) τὸν Κύκλωπα κιθαρίζοντα.

können, die aber haben nur einen geringen und offenbar nicht einmal den damals interessantesten Theil dieser Gruppe gebildet.<sup>1</sup>)

Die am Ende des 4. Jahrhunderts zusammengestellten und neu benannten θυμελικοί άγωνες sind nur ein Theil der μουσικοί άγῶνες. Ihr anderer Theil muss nothwendig auch seinen besonderen Titel erhalten haben. Da jene von ihrem Lokal der Orchestra genannt sind, so liegt es auf der Hand, dass diese ebenfalls den Namen ihres Schauplatzes benutzten. Das sagt bekanntlich Vitruv V 7 aufs deutlichste: "tragici et comici actores in scaena peragunt, reliqui autem artifices suas per orchestram praestant actiones, itaque ex eo scaenici et thymelici graece separatim nominantur". Da der auf die Thymeliker bezügliche Theil dieser einheitlichen Aussage auch für die hellenistische Zeit des 3. Jahrhunderts als völlig richtig urkundlich erwiesen ist, wäre es verwunderlich, wenn der zweite falsch wäre. In Freis Dissertation ist der angedeutete Schluss gezogen worden. Dörpfeld aber leugnet eine Verbindlichkeit und steift sich auf Freis Anmerkung 10 S. 9, dass σχηνιχοί άγωνες inschriftlich erst seit dem 1. vorchristlichen Jahrhundert nachzuweisen seien.

Es ist kühn, auf das Fehlen inschriftlicher Belege zu pochen — in unserer Zeit! Seit Freis Publication hat das BCH XXIV 1900 nun wirklich schon 2 inschriftliche Zeugnisse gebracht aus dem Ende des 2. und dem 3. Jahrhundert v. Chr. Jenes steht in einer delphischen Inschrift p. 93 ff. σχηνικούς καὶ θυμελικούς ἀγῶνας, dies auf dem von Pedrizet neu gelesenen Stein von Tegea p. 287 und Taf. III (vgl. BCH 1893 — Dittenberger Sylloge² No. 700). In dem letzten auf ihm gemeisselten Kranze von Epheu steht καὶ τοὺς κατὰ πόλεις ἀγῶνας σχηνικοὺς Διονύσια καὶ εἴ τινας ἄλλας ἑορτὰς αἱ πόλεες ἄγ[ου]σ(ι)ν ὀγδοήκοντα ὀκτώ. Da im 3. Kranze von Lorbeer die Σωτήρια erwähnt sind, fällt die Inschrift nach 274, aber nach Pedrizets Urtheil (p. 287), das die

<sup>1)</sup> Es ist doch nöthig, einmal darauf hinzuweisen, dass mit dem Befunde der Ausgrabungen es nicht mehr angängig ist, so zu reden, als ob in jeder Orchestra ein grosser Altar mit Trittstufe gestanden habe. Bisher ist meines -Wissens in keiner einzigen Orchestra ein Altar gefunden worden. Der einzige, der entdeckt ist, steht nicht in, sondern an der Orchestra: nämlich zu Priene in der Proedrie (Athen, Mitth. XXIII 1898. S. 311, Tfl. 11) — und da können doch auch die Solo-Virtuosen nicht gestanden haben mit dem Rücken gegen das Publicum.

treffliche Photographie zu controlliren erlaubt, weist die Schrift eher auf das 3. als auf das 2. Jahrhundert unserer Aera.

Damit sind Dörpfelds Einwände zerstört: 3vuelixol und σκηνικοί άγωνες sind seit dem 3. Jahrhundert auf Inschriften nachgewiesen, also nach allem offenbar gleichaltrig, d. h. seit Ende des 4. Jahrhunderts, für Athen wohl seit 318/7 vorhanden. "Dass diese beiden Sondernamen", um mich Dörpfelds Worte zu bedienen, "von den entsprechenden Theilen des Theatergebäudes abgeleitet sind, unterliegt auch nicht dem geringsten Zweisel." Bewiesen ist nun, dass die hellenistischen θυμελιχοί άγωνες mit ihren Chören die ganze Orchestra - θυμέλη benutzten, die ja eben für die κύκλιοι χοροί kreisrund war und blieb. Wo spielten nun die σκηνικοί ἀγῶνες? Wird Dörpfeld noch antworten: auch in der Orchestra? Die verschiedene Benennung der beiden Gattungen der μουσικοί αγώνες nach ihren Schauplätzen ist nur verständlich, wenn diese Schauplätze eben verschieden, local getrennt waren; sie ist unbegreiflich, wenn die Thymeliker auf der ganzen und die Skeniker auf der halben Orchestra spielten, wie Dörpfeld will. Nein, wie die Thymelici so hiessen, weil sie "suas per orchestram (thymelen) praestant actiones", so hiessen die Scaenici so, weil sie min scaena (λογείφ) peragunt". So war's zu Vitruvs Zeit, so war's seit dem Ende des 4. vorchristlichen Jahrhunderts.

Bald, vertraue ich, müssen doch die Zeugnisse auch im Theaterstreite wirken.

Basel.

E. BETHE.

#### CONSULARIA.

(Nachtrag zu Bd. 32 S. 538).

Die stetig anwachsende Masse der Papyrusurkunden hat unter vielem Anderen auch für die consularischen Verhältnisse der diocletianisch-constantinischen Zeit einige bemerkenswerthe Momente ergeben, welche ich, da sie in dieser Zeitschrift<sup>1</sup>) nur zum Theil in genügender Weise behandelt worden sind, hier kurz zusammenfasse.

1. Nach Constantius Tode am 25. Juli 306 wurde sofort im Occident der Sohn Constantinus zum Kaiser ausgerusen, wonach gemäss dem in Aegypten befolgten System sein erstes Regierungsjahr mit dem 28. August desselben Jahres endigte und seine Herrscherjahre von da ab weiter gezählt wurden. Damit stimmt, wie ich srüher bemerkt habe (32, 545. 547), ein Genser Papyrus vom 8. August 323, welcher dieses Jahr das achtzehnte Constantins nennt. Dagegen ergeben die in zwei anderen gleichlautenden Documenten<sup>2</sup>) austretenden Herrscherjahrzissen 19—7—5—3, da sie

<sup>1)</sup> Seeck in dies. Jahrg. S. 28 ff.

<sup>2)</sup> Die beiden Pachtquittungen Berliner Papyri Bd. 2 n. 411 und Nicole papyrus de Genève 1 n. 13 sind von demselben Verpächter zweien seiner Pachter ausgestellt nach dem gleichen Formular; sie lauten: Aigifluos Hoτάμουν Νίλου γεουχών έν κώ(μη) (κώ fehlt Genf) Φιλαδελφία Αὐρηλίω Ατρή (Genf Α΄ οηλίφ 'Ισά) αλλοφύλου γεοργά χαίρειν. "Εσχον παρά σου το έκφόριον, ων έγεοργήσας μου άρουρων περί κώμην Φιλαδελφίαν (Genf κώμην Τάνιν) ἀρουρῶν (fehlt Genf) πέντε (κβ' Genf) ὑπέρ γενήματος (γενημάτων Genf) εθ L καὶ ζ L καὶ ε L καὶ γ L πυροῖ ἀρτάβας δεκαδύο (Genf πέντε; es folgen in beiden Exemplaren Brüche und die üblichen Ziffern und im Genfer πλήρης) και οιδένα λόγον έχω πρὸς σέν (so beide Exemplare) περί του έκφορίου (Genf των έκφορίων) ὑπατίας 'Poυφίου 'Aλυσιανού ('Oλοσιανού Genf) και Πετρωνίου 'Αννιανού των λαμπροτάτων Παύνι β' (Genf Παύνι 16'). Αἰρήλιος Ποτάμων Νίλου έσχον τὸ έκφόριον πλήρης. Αὐρήλιος Αλύπιος οπο Φιλαδελφίας Κυραφα ύπερ αὐτοῦ άγραμμάτου όντος (Genf [αἰτα]» άγραμμάτων). Wegen der Consulnamen vgl. meine Tafel chron. min. 3 p. 518, wo auch diese Urkunden angeführt sind.

nur auf das Jahr 310/1 bezogen werden können,1) als das Ende von Constantins erstem Regierungsjahr vielmehr den 28. August 307. Aber diese Daten der beiden Urkunden sind kaum in Einklang zu bringen mit den daneben stehenden consularischen des 27. Mai und 9. Juni 314. Dass die contractmässig dem Verpächter zukommende Ertragsquote für das Jahr 310/1 erst im Sommer 314 entrichtet sein soll, ist der inneren Wahrscheinlichkeit ebenso zuwider wie der Analogie.2) Es scheint hier eine vielleicht mit dem doppelten Consulat des Rufius Volusianus 311 und 314 in Verbindung stehende Verwirrung eingetreten zu sein 3) und einem also beschaffenen Document darf keine volle Beweiskraft zugeschrieben werden.4) Geschichtliche Wahrscheinlichkeit hat die Annahme nicht dass Constantins Antrittstag im Orient anders angesetzt worden ist als im Westen. Dass Galerius den Constantinus vor dem 28. August 307 als Mitherrscher anerkannte, steht unter allen Umständen fest; dass er seinen Antritt nicht auf den Todestag des Vaters, 25. Juli 306, sondern auf irgend einen zwischen diesen beiden liegenden Tag, etwa den seiner Entgegennahme dieser Nachricht, datirt hat, ware eine zwecklose Beleidigung gewesen.

2. Dass die Controverse, ob Licinius am 11. November 307 zoder am 11. November 308 als Augustus proclamirt worden ist vermuthlich zu Gunsten der letzteren Datirung erledigt werden muss, habe ich früher (S. 543) ausgeführt. Zu den dafür geltend

Galerius 19. Jahr so wie das 7. Maximins sind 29. August 310 bis 28. August 311.

<sup>2)</sup> Vgl. die Ausführung Wilckens Ostraka 1 S. 213 ff.

<sup>3)</sup> Dass die genannten Consuln die des Jahres 314, die Quittungen also nicht früher ausgestellt worden sind, unterliegt keinem Zweifel. Wenn wirklich die Quittungen sich auf den Pachtzins des Jahres 310/1 beziehen, so dürften sie nachträglich ausgestellt und dabei den Consuln des Jahres 311 die ähnlich lautenden des Jahres 314 substituirt sein; betreffen sie dagegen den Pachtzins des Jahres 313/4, so sind die Kaiserjahre gänzlich zerrüttet.

<sup>4)</sup> Mit gutem Grunde bemerken die englischen Papyrusforscher (Fayum towns p. 326), dass bei einer derartigen Datirung Schreib- oder vielmehr Rechensehler nicht ausbleiben konnten. In einer Urkunde vom Jahre 295 (pap. Oxyrhynch. 1 p. 91) steht einmal richtig 12-11-3, an einer anderen Stelle salsch 12-11-2; in einer anderen vom Jahre 301 (in dies. Ztschr. XXXVI 547 A. 1) 18-17-8 statt 18-17-10; aus einem Ostrakon vom Jahre 298 (Fayum towns a. a. 0.) 14-13-4 statt 14-13-6. Auch Oxyrh. pap. 1 n. 92 scheint sehlerhast datirt. Man wird also einzeln stehenden derartigen Ansetzungen nicht unbedingte Beweiskraft beilegen dürsen.

gemachten Argumenten treten nun die beiden vorher erörterten Urkunden hinzu, welche das 3. Jahr des Licinius dem 19. des Galerius und dem 7. Maximins gleichsetzen, also als Endtermin des 1. Jahres den 28. Aug. 309 bezeichnen, wenn gleich, wie eben bemerkt ward, diese verwirrten Urkunden nur mit Vorsicht benutzt werden dürfen. Hinzu kommt eine einwandfreie consularisch vom Jahre 316 (Phaophi 16 = Oct. 13) datirte Urkunde mit der Gleichung 9-3, welche, wie die Herausgeber richtig ausgeführt haben, als Endtermin des ersten Jahres des Licinius ebenfalls den 28. Aug. 309 fordert.

3. Von grösserem Interesse sind die Datirungen zweier offenbar dem gleichen Jahr angehöriger Documente von Oxyrhynchos, welche also lauten;

[μετὰ τὴν ὑπατείαν]<sup>8</sup>) τῶν δεσποτῶν ἡμῶν Λικινίου Σεβαστοῦ τὸ g' καὶ | [Λικινίου τοῦ ἐπ]ιφ⟨αν⟩εστάτου Καίσαρ[ο]ς τὸ g', τοῖς ἀποδειχθησομένοις ὑπάτοις τὸ g'. (Drei Zeilen Kurzschrift), Τῦβι κγ' (= Jan. 18). Grenville und Hunt Oxyrhynchus papyri 1 n. 42 p. 88.

τοῖς ἀποδειχθησομένοις ὑπάτοις τὸ γ΄ Μεσορή κδ΄ (= Aug. 17). Grenfell und Hunt a. O. 2 n. 60 p. 119.

Nachdem erwiesen worden ist, dass im Reichstheil des Licinius als Consuln des Jahres 323 dieser selbst zum sechsten und sein Sohn zum zweiten Mal als Consuln proclamirt waren, fällt die erste dieser Datirungen in das Folgejahr 324. Dies giebt den Schlüssel für die andere nicht bloss unerhörte, sondern in der That widersinnige Formel. Die consularische Datirung nennt ohne Ausnahme nur ernannte Consuln; Datirung nach designirten liesse sich denken, kommt aber meines Wissens niemals vor; Datirung nach Consuln, die designirt werden sollen, ist ein Widerspruch im Beisatz.<sup>4</sup>) Aber höfische Rede hat dergleichen Absurditäten vielfach gezeitigt. Da die erste Datirung auf 324 führt, da in diesem Jahr die beiden

<sup>1)</sup> Dies ist von Seeck a, a, O. richtig entwickelt worden.

<sup>2)</sup> Oxyrhynchus papyri 1 p. 168. Seeck gedenkt der Urkunde nicht.

<sup>3)</sup> So ergänzt Seeck mit Recht; έπὶ ὑπατείας, was die Herausgeber vorschlagen, ist unzulässig, da die zweite Consulnbezeichnung im Dativ gesetzt ist und dieser auch hier gefordert werden müsste, wenn das Jahr 323 gemeint wäre.

<sup>4)</sup> Dass nicht allgemein die zu ernennenden Consuln zu verstehen sind, sondern individuell bestimmte Personen, die schon zweimal das Consulat bekleidet hatten, zeigt der Zusatz.

ältesten Söhne des Kaisers Crispus und Constantinus beide zum dritten Mal das Consulat bekleideten und da der Formel die Zahl το y' beigesetzt ist, so sind offenbar diese beiden Prinzen gemeint;1) und die unvernünstige Formel hat einen guten geschichtlichen Anhalt. In dem Entscheidungskampf zwischen Constantin und Licinius hatte der Kronprinz Crispus die Flotte geführt und der grosse Seesieg im Hellespont den Krieg entschieden.2) Das ordentliche Consulat dieser Epoche pflegt die Belohnung grosser Dienstleistungen zu sein; Constantius verhiess es dem Taurus, wenn es ihm gelingen werde die widerspenstigen Bischöfe zum Gehorsam zu bringen;3) Theodosius I. verlieh es nach der Besiegung des Maximus seinen namhastesten Generalen Timasius und Promotus; nichts lag näher als den siegreichen Kronprinzen in gleicher Weise zu belohnen. Der zweite Prinz, der damals neunjährige Constantinus war freilich an der Niederlage des Licinius unschuldig; aber kurz vorher (321) hatten beide Brüder zusammen das Consulat verwaltet und väterliche Liebe ist ihm wohl mehr zu Theil geworden als dem Bruder. Man erwartete also in Aegypten, das anscheinend schon im Sommer des Jahres 323 vor der letzten Katastrophe des Licinius sich Constantin unterworfen hatte,4) in den ersten Monaten des Jahres 324 die Ernennung der beiden Prinzen zu ordentlichen Consuln dieses Jahres es kann auch sein, dass diese Erwartung in einem statthalterlichen Erlass etwa bei der Verkundigung des Sieges Constantins ausgesprochen worden war. So geschah es. Auf jeden Fall ist die Hypothese, dass der Entscheidungskampf zwischen Constantin und Licinius in das Jahr 324 fällt statt des bisher angenommenen Vorjahres, damit beseitigt.

<sup>1)</sup> Dies haben die englischen Herausgeber richtig erkannt, nur wegen der eben erwähnten unrichtigen Ergänzung nicht vollständig durchgeführt. Die Ausführung Seecks, der zu anderen unmöglichen Ergebnissen gelangt, scheint einer besonderen Widerlegung nicht zu bedürfen.

<sup>2)</sup> Origo Constantini (= anon. Valesianus) c, 23-27 chr. min. 1 p. 9.

<sup>3)</sup> Sulpicius Severus chron. 2, 41, 1.

<sup>4)</sup> Dies fordert die vom 8. August 323 datirte ägyptische Urkunde, da sie nach den constantinischen Consuln datirt ist, falls sie nicht etwa, was nicht unmöglich wäre, erst später aufgesetzt worden ist. Aber wahrscheinlich haben schon nach dem ersten Zusammenstoss die Provinzen des Ostens sich ohne weiteres unterworfen, so dass vielleicht nicht einmal überall ein Beamtenwechsel eingetreten ist.

## SENTENTIARVM LIBER VLTIMVS.')

1. Theocriti. Commissationis versiculos 29. 30 ante hos triginta annos nondum recte emendatos esse clamabat Hauptius Op. 111 392, mihi ne hodie quidem quid poeta voluisset intellectum esse videtur:

> έγνων πράν, όχα μοι μεμναμένωι εί φιλέεις με ούδὲ τὸ τηλέφιλον ποτεμάξατο, τὸ πλατάγημα, ἀλλ' αὔτως ἀπαλῶ ποτὶ πάχεος ἐξαμαράνθη.

infelix amator primum inter spem ac metum incertus cum spretum se videret (24) statim ,poteram hoc scire' inquit desperans ,variis vaticiniis edoctus'. τηλέφιλον non proprium est floris nomen sed ex usu petita appellatio, praesagientis scilicet de fide vel perfidia absentis puellae. poterant huic lusui aliis in Graeciae partibus alii flores inservire, poterant etiam alii aliter hoc oraculo uti. Theocriti scholiastae alii papaveris folium intellegunt, quod manu sinistrae impositum altera manu percussum sonum fatidicum edat (cf. Poll. IX 127), alii aliam sine nomine herbam dicunt, quae umero sive brachio imposita videndum sit levemne ruborem efficiat an gravius ulcus. similiter liliorum foliis et malorum granis alios tamquam telephilo uti ait Pollux I. s., Agathias verbis Theocriteis usus cottabi crepitum τηλέφιλον vocavit Anth. P. V 296.

ἐξότε τηλεφίλου πλαταγήματος ήχέτα βόμβος γαστέρα μαντώιου μάξατο κισσυβίου, ἔγνων ὡς φιλέεις με,

ubi si quis ipsum poetam rogaverit, quid μάξασθαι verbum esse voluerit, dubito num possit respondere. plana vero Theocriti verba sunt, modo ne de crepitu cogites. προσμάττειν est affigere vel potius agglutinare aliquid (προσχολλᾶν) ita ut adhaerescat,

 <sup>[</sup>Capita 1. 2. 4 qualia eduntur a Kaibelio perscripta sunt; 3 excerp haud multo antequam diem obiret iusserat. Dionis emendationes in margine exempli sui breviter notatas palam facere in animo habebat. quodsi alia item auctore digna reperire contigerit, eodem modo edenda curabuntur. EDIT. HERM.]

προσμάττεσθαι i. q. adhaerescere: "non haesit nuper telephilum brachio impositum sed marcidum sic decidit". longe aliud igitur oraculum erat ab Amaryllidis amatore adhibitum, ut quaereret folium decerptum num in molli brachii parte positum vigorem colorem sucum teneret an exsangue et aridum caderet: alterum vigentis alterum marcescentis amoris signum esse putabat. sed quoniam non unam significationem habet τὸ τηλέφιλον, ne quis ambigeret, apposuit quod omnem dubitationem tolleret τὸ πλατάγημα i. e. μάχων' ἀπαλὰν ἐξουθοὰ πλαταγώνι' ἔχοισαν (Theocr. Cycl. 57, cf. Nicandri fr. 74, 43).

2. Adoniazusarum versu 84 describitur Adonis cum Venere uno in lecto iacens:

αὐτὸς δ' ὡς θαητὸς ἐπ' ἀργυρέας κατάκειται κλισμῶ, πρᾶτον ἴουλον ἀπὸ κροτάφων καταβάλλων, ὁ τριφίλητος ᾿Αδωνις.

fide non magis is dignus erit qui χλισμιν ἀργυρέων dici posse quam qui ἀργυρέω corrigendum putaverit. videtur poeta ἐπ' ἀργυρέως κατάκειται dixisse, ut κλίνης nomen audienti supplendum relinqueret, pro corrupto autem vocabulo κλισμῶ restituerim quod reliquae sententiae in primis aptum duco: άρμοῖ πρᾶτον ἴουλον ἀπὸ κροτάφων καταβάλλων. sic Callimachus fr. 44 άρμοῖ που κἀκείνωι ἐπέτρεχεν άβρὸς ἴουλος, itemque Apollonius scripsit I 972 άρμοῖ που κἀκείνωι ὑποσταχύεσκον ἴουλοι, quam scripturam in scholiis traditam nemo interpolatori tribuet: interpolatoris est quod in libris scriptum invenitur ἶσόν που. Pherecratem άρμῶι scripsisse Erotianus p. 44, 5 testatur, quod άρμο corrigendum est.

3. Ex epistula Theodori Husemann ad Kaibelium data die 26 m. Mai a. 1899.

In Bezug auf das theokritische ἐππόμανες bin ich im Stande Ihnen mitzutheilen, dass der gelehrte Dichter es nicht erfunden sondern einem alten Rhizotomen entnommen hat. Sie finden be Theophrast hist. pl. IX 15 als eine arkadische Pflanze, bei Tegea wachsend, τὸ τιθύμαλλον, ἔξ οὖ τὸ ἱππόμανες. Das ist von Gaza und vielen anderen in ἱπποφαές geändert, weil sie eine Saft führende Pflanze des Namens aus Dioskorides IV 149 kannten. Dieser Saft ist nach Dioskorides drastischer Wirkung, daher ganz bestimmt nicht im Stande Pferde in Raserei zu versetzen. Bei Plinius N. H. XXVI 99 heisst es tithymalli quoque ramorum me-

dullam habentes ad Venerem proniores fieri dicuntur. Es ist auffällig, dass der τιθύμαλλος bei Theophrast das Mittel ἐππόμανες liefert und bei Plinius unmittelbar danach auf eine Stelle desselben Buches (IX 18) unter Nennung des Theophrast hingewiesen wird. Tithymallos ist ein Collectivname für eine Reihe Milchsaft führende Gewächse, die wohl grösstentheils dem Genus Euphorbia Linn. (Wolfsmilch) angehören. Sprengel hat das theokritische ἐππόμανες auf Datura Metel bezogen, die, wie sämmtliche Stechapfelarten, stark erregend wirkt; die Pflanze hat aber keinen Milchsaft.

4. Βας αντιώς carminis XII v. 77 Pytheae laudibus perfunctus Aeginae praedicat et genus nobile et virtutem civium omnibus Graecis phari instar praelucentem: ἢ τοι μεγάλα[ν Κρονίδας] ἔδωκε τιμάν, ἐν πάντεσσιν [ἀγανὸν] πυρσὸν ὡς Ἑλλ[ασιν ἀλκᾶς] φαίνων. Aeginae nymphae annuos honores certo sollemnique ritu virgines celebrant indigenae floribus et arundine caput coronatae (92), simul Endaidem pie colentes, ἃ [τὸν αἰχματ]ἀν ἔτι[κτεν Πηλέα] καὶ Τελαμῶνα [κραταιὸν] Αἰακῶι μιχθεῖσ ἐν αἰ[δοῖ], hoc est αἰδοία ἄλοχος γενομένη αὐτῶι. hinc ad proprium reliqui carminis argumentum transitum sibi parans poeta, ut alii viderunt, asyndeta recte oratione usus pergit: τῶν υἶας ἀερσιμάχους ταχύν τ' ἀχιλλέα εὐειδέος τ' Ἐριβοίας παῖδ' ὑπέρθυμον βοα[σω] Αἴαντα σακεσφόρον ἤ[ρω. Aiax dicitur Hectoris impetum a navibus fortiter defendisse

όππότε Π[ηλεϊδας] τραχείαν [ἐν στήθεσσι μ]ᾶνιν ώρίναι[ο, Δαρδανίδαις] τ' ἔλυσε ν[άρχαν.

sic haec conicio supplenda esse. torporis enim vocabulum requiritur, si quidem Troiani  $\pi\varrho l\nu$   $\mu\dot{e}\nu$  . . . . . 'Iltov  $\Im a\eta \tau \dot{o}\tau$   $\ddot{a}\sigma \tau \nu$   $[o\dot{v}]$   $\lambda \dot{e}l\pi o\nu$ ,  $\dot{\alpha}\tau \nu \zeta \dot{o}\mu \dot{e}\nu \iota$   $[\dot{o}\dot{e}]$   $\pi \tau \ddot{a}\sigma \sigma \sigma \nu$   $\dot{o}\xi \dot{e}l\alpha \nu$   $\mu \dot{\alpha}\chi \alpha \nu$ ,  $\dot{e}\dot{\nu}\tau$   $\dot{e}\nu$   $\pi \dot{e}\delta t\omega \iota$   $\chi \lambda o\nu \dot{e}\omega \nu$   $\mu \dot{\alpha}t\nu \iota \iota \iota$  'Azi $\lambda \dot{e}\dot{\nu}\dot{c}$ . reprehendas licet poetam, qui eodem tempore intra moenia se continuisse et incumbente Achille pavidos fugisse dicat hostes, sed vide ne tale quid fuerit of  $\pi \dot{\varrho}l\nu$   $\mu\dot{e}\nu$   $[\mu \dot{\alpha}\lambda \alpha$   $\mu \dot{\alpha} \chi \dot{\varrho}\dot{\alpha}]\nu$  'Iltov  $\Im a\eta \tau \dot{o}\nu$   $\ddot{\alpha}\sigma \tau \nu$   $[o\dot{v}]$   $\lambda \dot{e}l\pi o\nu$ . ipsum nomen  $\nu \dot{\alpha} \dot{\varrho} \chi \eta$  alienum et ab Homero et a reliquis poetis antiquioribus, sed verbum legitur Iliadis  $\Theta$  328  $\nu \dot{\alpha} \dot{\varrho} \chi \eta \sigma \dot{e}$   $\dot{e}\dot{e}$   $\chi \dot{e}\varrho \mu \dot{e}\pi l$   $\chi \dot{e}\varrho \kappa \mu \dot{e}\nu$ , quod veteres explicabant  $\dot{e}l\nu \dot{e}\eta$ .

5. Dio orat. Tarsicae I par. 1:

Έγὰ θαυμάζω . . . τί προσδοχῶντες ἢ βουλόμενοι τοὺς τοιούτους ἀνθράπους διαλέγεσθαι ὑμῖν ζητεῖτε. πότερον εὐφώνους ΟΙΕΣΘΕ είναι καὶ φθέγγεσθαι ἥδιον τῶν ἄλλων

ἔπειτα ὥσπερ ζονέων ποθείτε ἀκούειν μελωιδούντων ύμιν. scribendum est οἰόμενοι.

2 περί τοῦδε τοῦ Κύδνου, ὡς δεξιώτατος ἀπάντων ποταμῶν καὶ κάλλιστος. an scribendum αὐξιμώτατος?

37 αν τὰ λάχανα ἁμάξαις εἰσφέρητε καὶ πολλούς ἄφτους ΘΕΩΡΗΤΕ ἐν τῶι μέσωι. scribendum σωφεύητε.

GEORGIUS KAIBEL.

#### MISCELLEN.

#### ZUR ENTSCHÄDIGUNGSURKUNDE VON TRÖZEN.

In der Trözenischen Entschädigungsurkunde, die Legrand BCH XXIV 190 ff. herausgegeben und Meister in den Sitzungsberichten der Sächs, Gesellschaft der Wissenschaften 1901 S. 21 ff. besprochen hat, steht die Wortform πεπεμμένοις, in deren Behandlung weder Legrand noch Meister glücklich gewesen sind. Der ganze Satz lautet: καὶ τὰ χωρία καὶ τὰς οἰκίας δοσα ἐστὶ έρρυτιασμένα ύπὸ τᾶς πόλιος ἀποδόμεν τοῖς έρρυτιασμένοις, ἐπιλύσαντας ἀπὸ τᾶν κοινᾶν ποθόδων τοῖς πεπεμμένοις τι τῶν ἐρουτιασμένων ὑπὸ τᾶς πόλιος. Legrand hat aus dem Zusammenhange richtig errathen, wer unter den πεπεμμένοι τι των έρουτιασμένων ύπὸ τᾶς πόλιος verstanden werden muss: ,les Trézéniens détenteurs des propriétés saisies (S. 194). Aber in der sprachlichen Begründung ist er fehl gegangen: indem er in πεπεμμένοι eine Form von πέσσω sieht, gelangt er zu der Erlauterung: ,ceux qui se sont mis en jouissance des dites propriétés, qui se les sont appropriées, assimilées, si je puis ainsi dire'. Meister hat dieser Erklärung mit Recht entgegengehalten, dass sie gegen den uns bekannten Sprachgebrauch verstosse. Der gleiche Vorwurf trifft aber auch seine eigne. Die πεπεμμένοι τι τών ἐρρυτιασμένων sind nach Meister ,die, die etwas von dem Gepfändeten eingebüsst haben', oder ,die von den Ausgepfändeten, die etwas eingebüsst haben'. Der Begriff einbüssen soll durch πέμπεσθαι ausgedrückt sein, als Stütze der angenommenen Bedeutungsentwicklung dient das Verhältniss von lat. mittere zu amittere. Dass man aber mit einer, noch nicht einmal zutreffenden, Analogie des lateinischen Sprachgebrauchs den Mangel einer griechischen Beweisstelle nicht ersetzen kann, weiss Meister so gut wie ich; für mich wiegt dies Bedenken so stark, dass ich πεπεμμένοι nach wie vor für unerklärt halte.

Meister bringt gegen Legrand auch ein sachliches Monitum vor. Es könne unmöglich angenommen werden, sagt er, ,dass der Staat Trözen, der, um Repressalien zu üben, gewisse Grundstücke eines fremden Staates in Besitz genommen hatte, falls einzelne trözenische Bürger sich die Grundstücke angeeignet hätten, diesen Leuten bei der Rückgabe obendrein noch Entschädigungen gezahlt hätte.' Warum kann dies nicht angenommen werden? Der Staat Trözen hat Grundstücke eines fremden Staates in Beschlag genommen. An diese Grundstücke haben einige seiner Bürger Rechte erworben. Später wird er zur Herausgabe der Grundstücke verurtheilt. Erwächst ihm daraus nicht die Verpflichtung die Bürger, die von der Entscheidung getroffen werden, für die Einbusse an Besitz zu entschädigen? Ich weiss nicht, welcher bestimmte Fall Meister zu seiner Anschauung geführt hat; so lange ich ihn nicht kenne, vermag ich seinen zweiten Einwand gegen Legrand nicht gelten zu lassen.

Geht man davon aus, dass Legrand den Inhalt des Satzes richtig angegeben hat, so lautet die Frage, die zur Lösung des Rathsels führen muss, so: wie müsste der Begriff détenteur in dorischer Prosa ausgedrückt sein? Die Antwort liegt jedem, der sich mit den griechischen Dialekten beschäftigt hat, auf den Lippen: ὁ πεπαμένος. Ich zweiße nicht daran, dass in den πεπεμμένοι der Urkunde, denen mit den Mitteln der uns bekannten Sprache nicht beizukommen ist, πεπαμένοι gesucht werden müssen. Die Correctur ist nicht so verwegen, wie sie zunächst scheint. Wer sich an Schreibungen wie Δαμμάτρειος auf Steinen aus Larisa erinnert, Schreibungen, die darauf hindeuten, dass die Griechen die zwischen Vocalen gesprochne Nasalis zu beiden Silben gezogen haben, der wird auch die Möglichkeit zugeben, dass die Wortform πεπαμένοις in der Gestalt ΠΕΠΑΜΜΕΝΟΙΣ aufgezeichnet worden sei.¹) Von ∏E∏AMMENOI∑ aber unterscheidet sich das, was der Stein bietet, durch ein einziges Zeichen; und wie leicht konnte das E aus der ersten Silbe wiederholt oder aus der nächsten vorweggenommen werden! Wenn der Ueberlieferung, so wie sie ist, auf natürlichem Wege kein Sinn abgewonnen werden kann, der Sinn sich aber einstellt, sobald man annimmt, sie sei

Auf handschriftliche Formen wie πολυπόμμων berufe ich mich absiehtlich nicht.

mit einem Fehler behaftet, den jeder aus eigner Erfahrung kennt
— so ist es übel angebrachter Conservatismus sie schonen und
so dem Lexikon eine Bereicherung verschaffen zu wollen, gegen die
sich unsre sonstige Erfahrung auflehnt.

Halle. F. BECHTEL.

#### DAS GEBURTSJAHR UND DIE HEIMATH DES M. CAELIUS RUFUS.

Ueber das Geburtsjahr des Caelius macht Plinius VII 165 folgende Angabe: C. Mario Cn. Carbone III cos. a. d. V Kal. Iunias (28. Mai 82) M. Caelius (Hss: Caecilius) Rufus et C. Licinius Calvus eadem die geniti sunt, oratores quidem ambo, sed tam dispari eventu.

Diese Angabe kann bezüglich des Tages richtig sein, bezüglich des Jahres ist sie entschieden falsch. Das hat schon Nipperdey Rh. Mus. 1864 p. 289 f. — Opusc. 298 f. behauptet, indem er einerseits aus der Bekleidung der Aemter Rückschlüsse machte, andererseits aus Tac. dial. 17 und Cic. Brut. 273. 279. den Nachweis erbrachte, dass Licinius Calvus jünger sein müsse als Caelius.

Als Geburtsjahr nahm er das Jahr 85 an.

Allein, so richtig die Beobachtung Nipperdeys ist, das Jahr 85 als Geburtsjahr des Caelius ist ebenso ausgeschlossen wie das Jahr 82. Wir müssen in der Zeit noch weiter zurückgehen. Der Beweis liegt in den Worten Ciceros pro Cael. 18:

qui (Caelius) cum et ex rei publicae causa iam esset mihi quidem molestam, sibi tamen gloriosam victoriam consecutus et per aetatem magistratus petere posset, non modo permittente patre, sed etiam suadente ab eo semigravit.')

Die Rede pro Caelio ist i. J. 56 gehalten. Das unterste Amt in der Staatslaufbahn, die Quaestur, konnte nach dem vollendeten 30. Jahre bekleidet werden (Mommsen St. R. I<sup>3</sup> 570, 3). Nach Ciceros Worten stand Caelius bereits vor seinem Process, also vor dem Jahre 56, im wahlfähigen Alter. Er muss demnach spätestens i. J. 86 geboren sein, wahrscheinlich früher.

<sup>1)</sup> Nur der Merkwürdigkeit halber sei erwähnt, wie Wieschhölter De M. Caelio Rufo Lpz. 1885 p. 20 diese Stelle versteht, die einzige, aus der etwas Positives sich folgern lässt: verba illa non nisi strictim et obiter atque sine omni contentione ab oratore emissa sunt, magis ut veras obtegeret causas, quibus permotus Caelius patris domum reliquerat.

Der Sieg, von dem Cicero spricht, ist die erfolgreiche Anklage seines Consulatscollegen C. Antonius durch M. Caelius i. J. 59. Zwar war die Klage gegen Atratinus dem Cicero nicht weniger peinlich (Cael. 16: quod . . . . nec sapienter et me invito facit) als die gegen Antonius (Cael. 74: vellem alio potius eum cupiditas gloriae detulisset); aber im ersteren Falle hatte Caelius einen Misserfolg (Cael. 76: nomen amici mei de ambitu detulit; quem absolutum insequitur, revocat), im letzteren drang er mit seiner Klage durch (Cael. 74). Unter dem Eindruck dieses Sieges miethete er, da er mittlerweile in das wahlfähige Alter gekommen war, auf dem Palatinischen Hügel ein Haus, um dem Forum näher zu sein. Darnach werden wir die Zeit, in der Caelius das 30. Lebensjahr überschritten hatte, mehr in der Nähe des Jahres 59 als des Jahres 56 zu suchen haben. Er mag i. J. 88 geboren, 57 Quaestor gewesen sein. Die Praetur wurde in der Regel im laufenden 40. Lebensjahr angetreten: 1) Caelius war i. J. 48 Praetor.

Dass Cicero noch i. J. 56 Caelius als adulescens bezeichnet,2) beweist nichts gegen diesen Ansatz. Erstens hängt eine derartige Bezeichnung ganz und gar von der persönlichen Auffassung des Sprechenden ab, also im vorliegenden Falle von Cicero selbst, in dessen Schule Caelius herangewachsen war; zweitens darf man nicht vergessen, welchen besonderen Zweck der Redner im Auge hat: die Jugend soll als Entschuldigung für den anstössigen Lebenswandel des Caelius dienen (Cael. 3. 28 f. 42 f.), und bei dem Process gegen Antonius kommt es Cicero darauf an, den Gegensatz zu dem homo consularis möglichst gross erscheinen zu lassen (Cael. 15. 47. 73: illustris accusatio). An anderer Stelle und in anderem Zusammenhange scheute er sich gar nicht, seinen ehemaligen Schüler auch vor dem Jahre 56 schon vir inter viros zu betiteln (Cael. 11). Da, wo das Wort mehr in technischem Sinne gebraucht ist, zeigt sich ganz deutlich, in welche Zeit die eigentliche adulescentia des Caelius fallt, § 10: hoc adulescente scitis consulatum mecum petisse Catilinam. Das war im Jahre 64, als Caelius das 24. Lebensjahr vollendet hatte.

Ueber den Lebensgang des Caelius bis zum Jahre 56 giebt Cicero in seiner Rede sehr genauen Aufschluss:

<sup>1)</sup> Mommsen St.-R. I3 569.

<sup>2)</sup> Cael. 47, zur Zeit der Anklage gegen C. Antonius im Jahre 59: admodum adulescens.

73? Annahme der Toga virilis § 9: virilem togam dedit.

73?-67 theoretische Ausbildung § 9. 72.

durch Cicero und Crassus

66-64 praktische Vorbildung § 11: tot annos versatus in foro für den Beruf als Redner § 12: cum iam aliquot annos esset in foro

65 Bekanntschaft mit Catilina \$ 10.

63 Unterstützung Catilinas bei der § 11: studuit Catilinae iterum petenti. 2. Bewerbung um das Consulat

§ 73: in Africam profectus est 62 mit Q. Pompeius in Afrika Q. Pompeio pro consule contubernalis.

59 Anklage gegen C. Antonius. § 18. 47. 74. 78. Uebersiedelung auf den Palatin. § 18: conduxit in Palatio non Verkehr mit Clodia magno domum

57 Bekleidung der Quaestur. Unterstützung des L. Calpur- § 26: Bestiae Caelium nius Bestia bei der Bewerbung studuisse praeturae um die Praetur

1. Process gegen L. Atratinus § 16. 47.

56 2. Process gegen L. Atratinus § 56. 76. 78.

Anklage gegen Caelius

Dass Caelius aus Puteoli stamme, ist nur eine Vermuthung. Sie knüpft sich an die Wiederherstellung des Textes bei Cic. Cael. 5: nam quod est obiectum, municipibus esse adulescentem non probatum suis, nemini umquam praesenti † praetoriani maiores honores habuerunt quam absenti M. Caelio. Es ist zunächst fraglich, ob in praetoriani überhaupt der Name eines Municipiums steckt. Dies vorausgesetzt, hat die Vermuthung Baiters praesenti Tusculani die meiste Wahrscheinlichkeit (Cic. ed Orelli II2 p. 1451), da in Tusculum mehrere Inschriften der Gens Caelia sich gefunden haben, aus denen hervorgeht, dass die Caelier dort zu den angesehensten Familien gehörten (CIL. XIV 2622. 2624. 2627. Vgl. Münzer bei Pauly-Wissowa R.E. III 1267), und da Tusculum eine Municipalstadt war (Cic. Planc. 19: e municipio antiquissimo Tusculano). Von Puteoli kann schon darum gar keine Rede sein, weil diese Stadt zu den römischen Bürgercolonien gehörte: Mommsen R.M.W. p. 332. Marquardt Röm. Staats-Verw. I p. 39. CIL. X 1 p. 182.

Wilmersdorf-Berlin. P. GROEBE.

#### ZU JULIUS VALERIUS,

Die Partikel admodum findet sich seit den altesten Zeiten mit Adjectiven, Advertisen und Verben, aber nicht mit Substantiven verbunden, wenn wir von einem gleich zu erwähnenden Falle sphiester Zeit und einer Stelle des Julius Valerius absehen, welche in der Küblerschen Ausgabe folgendermassen lautet: III 47 (p. 155): his neceptis Alexander iter in Prasiacam inde pervertit, quae quidem eius militi peregrinatio laboris admodum et plurimi periculi Dies laboris admodum neben plurimi periculi scheint mir full. Die Handschriften bieten labori, und dieser Dativ unmöglich. liesse sich halten durch den Hinweis auf Claudianus Mamertus de statu animae III 12 (p. 176, 16 Engelbrecht) quod eo mihimet hisce inanibus respondere admodum labori") est, quia u. s. w., wenn dieser Autor nicht in der Anwendung von admodum seine eignen Wege ginge (vgl. den Index bei Engelbrecht p. 215). Julius Valerius durfte labori(osa) admodum geschrieben haben; ich vergleiche III 14 iter prorsus exsequitur arduum quidem illud et laboriosissimum inviis locis asperitate naturae et colentium vastitate.

Halle, M. 1HM.

## NACHTRAG ZU S. 332.

Zu den oben angesührten Inschristen, in denen wir das τα τ θεών διδόναι sinden, kommen noch Dittenberger Syll. 258, 56 und 257, 20, beide aus Magnesia (Kern Inschr. von Magnesia 38, 54 st. und 36, 19 st.): ἐδόθη τοῖς θεαφοῖς ἐπὶ τὰν κοινὰν ἱστίαν τὰς πέδλιος θύσαι οἶς καὶ τᾶι θεοῖ ὅσον καὶ αὐτοὶ διδοῦσι und δόμεν δὲ καὶ ἐν ἀπαφχὰν τᾶι θεᾶι δραχμὰς ἐπιχωρίας δεκαπέντε καὶ τὸ ἐνέστιον θῦ[μ]α οἶν. Das erste Mal erhalten die Theoren die ausser dem Thier zu einem Opser ersorderlichen Dinge in natura, das andere Mal Geld zu ihrer Beschassung, beidemal von der Stadt, deren Gäste sie sind. Aber auch hier wird man als Opser nur das Schaf bezeichnen dürsen, wie es auch die Inschristen selber thun, alles Andere ist Beiwerk, ob es wie die Gerate, Wein, Henig, Kuchen dem Opser im engern Sinne dient oder wie die Krānze nur dem Schmucke.

P. STENGEL.

<sup>1)</sup> Eine Handschrift sace. XI und die Editio princeps haben laboris.

#### REGISTER.

Antistius Labeo, Quelle d. Plinius 19. Abbreviaturen auf Papyri 74. Accent, musikalischer u. exspiratorischer 248 ff. admodum vor Substantiven 615. Actius 516 ff. Aiyı 906 425. Aineias auf korinth. Pinax 388 ff. Aischylos Phorkiden 159 f. dyaves Junalinol 597. 600. Akanthosornament 90 ff. Aktos (?) aus Palara 570. Aleos, Vater d. Minyas 57. Alexander d. Gr., Ephemeriden 319 f. alites in augur. Terminol. 2.5 f. (vgl. Alkmene 57. Allitteration bei Anaximander 234; Gorgias 225 f. 247 f.; Heraklit 233 f. Alopekis 98 f.
Altri der Artemis Leukophryene 512.
ἀλυκτάζω 281.
ἀλύσκω, ἀλυσκάζω 281. Ammianus Marcellinus (XXI—XXVI) 216 f. Ammontempel auf der Kadmea 43. Amphion u. Zethos 48. 63 f.; Saiten-spiel des A. 63.  $\ddot{a}v = \dot{a}\dot{a}v$  247.  $\dot{a}va\beta o\lambda ai$  279 ff. άναλογιστική γνασις 573. Anaxagoras 170 ff. Anaximander, sein Stil 234. Anonymus Londinensis (Menon) 405 ff.; Parisinus (Noran) 140 ff. Antigonos, Brief an d. Skepsier 450 ff.
Antimenes v. Rhodos 194 f.
Antiphanes, Bildhauer 160.
Antiphon, weder Schüler des Gorgias
245 f. noch Verf. der Tetralogien Antisthenes, Verhältniss zu Isokrates 261 ff.

Antithese bei Gorgias 224.
Antonius, bringt Zwerge aus Syrien mit 568 A. 2.
Aphrodite v. Melos 305 ff.
anolslupiva 278 ff. Apollonstatue in Constantinopel 457 ff.; Apollontempel a. d. Palatin, Thuren 386. Apuleius (do mag. 8) 285. Apulische Vasenmalerei 85 ff. 102 ff. Aquila d. Etr. disc. 20. Arabien, Ausdehnung in d. Ptolemäer-zeit 193 A. 1. Arabische Reimprosa 235 f. Arbogastes 532 A. 5. 541. Arcadius 212. Aristeides S. d. Xenombrotos, rhodischer Priester 443.

Aristodemos der Aristarcheer 36; Θη-βαῖος 58 f.; seine Ἐπιγράμματα Θη-Baixá 36 ff. Aristophanes (Ran. 818 ff.) 310 f. 410. (826 ff.) 311. (1082) 311 f. Aristoteles über die Atomistik 161 ff.; über Gorgias 237 f.; über Isokrates' Helene 254; (rhet. 1409 b, 5) 580 f.; hist. an. v. Plinius benutzte 2 ff.; pol. v. Chrysipp citirt 549 A. 2; Ps.- Oecon. il 187 ff.; mir. ausc. v. Plinius benutzt 3. αριθμός der Periode 580 f. Agromas (oder Harmenidas), theb.
Localantiquar 42 f. 49 A. 1. 67 A. 1.
Artemidoros, Arzt und Bildhauer 308.
Artemis Leukophryene 491 ff. 507 ff.;
Nissηφόροs 499. 508 f.; Tempel 496ff.;
Altar 512; Cultpersonal 511.
Askleniades ans Rithwisen Arzt 140 f. Asklepiades aus Bithynien, Arzt 140 f. Assteas, Vasenmaler 81 ff. 378. Athenaeus (453 d) 475. Atomistisches System 161 ff. Attila 524 ff. Attische Bühne 81 ff. 377 ff. 597 ff.

Augurale Terminologie 2. 5 f. 9. 15. 22 f. Augustus, Bauten auf Capri 287 f. αύλητής in scenischen Inschriften 598 f. Aurelianus 211 ff.

Babylonisches Maass u. Gewicht 115 ff. Babylonisches Maass u. Gewicht 115 ff. Bakchylides. Zeit seiner Verbannung 280. — (III 21 f.) 272. (87) 273. (89) 272. (IV 11) 273 f. (13) 108 ff. (V 155 ff.) 68 A. 1. 274. (VI, VII) 274 ff. (X) 280 ff. (XII 77 ff.) 608. (155 f.) 282. (162 f.) 283. (XVI 71 ff.) 283 ff. — Egorius 285. Baumcultus 455. 492. Bendis 101 f. 403 f. Bockssatyr 96 f. Boios 'Ogradoyor. 3. Bokchons 364 ff. Bonifatius, Statthalter v. Afrika 521 f. Buchstabenverwechslung in Capital- u. Uncialschrift 301ff. Bühne, attische 81 ff. 377 ff. 597 ff.

Caecina d. Etr. disc. 20. Caelius Aurelianus 141 ff. M. Caelius Rufus, Geburtsjahr u. Heimath 612ff. Caesarius, Reichspräfect 214 f. Capri, Kaiserbauten 287 ff. Chrysippos, π. ἀποφατικών 565 f.; λογικά ζητήματα 551 ff.; π. προ-νοίας 545 ff. Cicero (d. div. 1 118) 24 f. (de or. III 184) 581. (pro Cael. 5) 614. (18) Claudianus Mamertus, Gebrauch von admodum 615. Ap. Claudius Pulcher lib. augur. 6. Claudius Russus 304. Clemens Al. (Paed. I 154) 285 f. comes 532 f. commeatus 156 f. Constantin, Thronbesteigung 29, 602; Anerkennung in Aegypten 33; He lioscult 460 ff.
Constantinopel, Gründungsdatum 336ff.;
Einweihungsfeier 466 ff.; verbrannte
Säule und Apollonstatue 457 f.

Daimonion des Sokrates 428 ff. Batirungsfehler in ägyptischen Urkun-603 A. 4. Astro 159. Demetrios v. Phaleron, Theaterreform Hermes XXXVI.

Dreifüsse d. Hieron 111; des E 411 ff. Demokrit 166 ff. Demosthenes, Ps.- (in Neaer. 50) 424. λιάκοσμος, μέγας 167 f. Dio v. Prusa (or. Tars. 1. 2. 37) 608 f. Dioecesenliste 545. Diomedes auf korinth. Pinax 388 ff. Dion u. Theon in logischen Beispielen d. Stoiker 566 A. 2. Dionysos, Etymologie 56 f.; Inderzug 54 ff.; auf korinth. Vase 94 ff. Διὸς γοναί in Theben 37 f. δισσός, διττός, διξός 246 f. Dreifüsse des Hieron 111.

E in Delphi 411 ff. 470 ff. 490; auf Münzen 476. n ,er sprach' 419 f. 473 f. εἶ ,tritt ein' 417 f. 478 ff. εἰκός, τό, bei Gorgias 240 ff. Einhard vit. Car. 298 f. έχδυάζεσθαι 574 A. 1. Elektrisches Thor 61 f. Empedokles 220 — (V. 345 f.) 312. ένδορα 328 ff. Eνδρατα 329 ff. Ενιπαντίδας 137. Enkomien 240 f. Ephemeriden Alexanders d. Gr. 319 f. Επιγράμματα Θηβαικά 36 ff. Έπικλήσεις 63 A. 1. Epikur-Citate in hercul. Rollen 569. 570. 575. 576. Epikureer-Citate ebenda 570. 573. έπικουρίοις θεοίς 448 ff. έπισπένδειν 329. Etrusca disciplina 20 f. Erre 424 f. Euagrius Ponticus 316. εύχροσύνα 273. Euphorion, über d. Niobiden 371. Euripides (fr. 833) 311 f. εύσσοος, εύσοια 422 ff.

Festus (p. 317) 7. Flavius Aetius 516 ff. Friesbilder aus Casa Tiberina 363 ff.

Gainas, Gothenhauptmann 210 ff. Galla Placidia 519 ff. γάρ in appositiven Ausdrücken 313 f. Gaudentius, Vater d. Actius 517. Gerichtsscenen auf Gemälden 364 ff. 597.
Delphi, Beziehung zu Korinth 480 ff.; Gewichte aus Thera 133 ff.

Gigantomachie auf melischer Vase 97 f. 403 f.

Gorgias, Persönlichkeit 218 ff.: Chronologie 270 f.; Stil 224 ff. 237 ff.; Antithese 224; Allitteration 225 f. 247 f.; Paronomasien 224. 234; Dialect 245 ff.; Aussprache 247 f. — Ελένη 223 f. 225 ff. 237. 241 ff.; Παλαμήδης 223 ff. 230 ff. 237. 241; τέχνη 239 f. Gorytos aus Nikopol 86 ff. Graeen 159 f. Greifenkamm 98 ff.

Handschriften des Kallimachos, sinus 309; — des Sueton s. dort. -Vgl. unter Papyri. Harmenidas (Armenidas), theb. Local-antiquar 42 f. 49 A. 1. 67 A. 1. Heermeisterstelle in d. späteren Kaiserzeit 531 ff. Heiric v. Auxerre, Suetonexcerpte 343 ff. Hektors Grab in Theben 37 ff.; in Nikomedia 40 A. 1 Heliosstatue in Constantinopel 460 ff. 468 ff. ήμιόδιος, Corruptel von ήμεροδρόμος 194. ένικὰ κατηγορήματα 566. Hephaistos sul korinth. Vase 94 ff. Herakleitos, sein Stil 233. Heraklesvase d. Assteas 81 ff. 378. Hermes Kypharissiphas 452 ff. Hermogenes, Architekt 496 f. Hesiod, Fragm, aus den Katal., Freier der Helena 157 ff. Hesychios, Aristotelesvita 79 A. 1. Hierons Dreifüsse in Delphi 111. Hippokrates, Citate aus ihm im Anonymus Parisinus 153 ff. — Ps.-, π. quan 405 ff. iππόμανες 607 f. Homer, Speiseopser bei ihm 321 ff. Homerischer Becher mit den Phorkiden 159 f. Homolegebirge 44 f. Homoloeus, S. d. Amphion 45 f. Homolois, Niobide 46. Homoloisches Thor 45 ff. ούτως abgekürzt 74. Hunnen 518 ff. 524 ff. Hylas, v. Plinius citirt 4. 12. 22. υπτια κατηγορήματα 566.

lliasscenen auf Vasen 387 ff.; auf griechischen Sarkophagen 393 ff. Illustrationen zu einem Roman 364 ff.; einer Schrift über Vögel 20 A. 1.

inclaudicare 298.
Inschriften, griechische; aus Attika (CIA. I 129) 449. (I 170) 448 f. (II 814) 448; aus Delphi (BCH. XXIV 93) 600 f.; aus Thespiae (GIGGS. I 1761) 307 f.; aus Dyme (Kaibel Ep. 790) 68 A. 1. 74; aus Teges (BCH. XXIV 387) 600 f.; aus Troezen (BCH. XXIV 190ff) 610 f.; aus Epidauros (Fouill. 267) 450; aus Rhodos 440 ff. (IGIns. I 93) 444; aus Kos (37. 38 Pat. Hicks) 328 ff.; aus Thera 134 ff. 444 ff.; aus Astypalais (IGIns. III 212) 450; aus Kreta 452 ff.; aus Paros 160; aus Magnesia a. M. (16 Kern) 491 ff. (18 ft.) 499 ff. (31 ff.) 513. (36. 38) 615. (85-87) 515. (100) 498 f. 508 f.; aus d. Skamanderthal (Brief d. Antigonos) 450 ff. Ioannes Philoponos (zu Arist. d. an. II 2)

immusulus 6 f.

317

Iris 403 f.
Isokrates 'Ελένη 253 ff.; Procemium
258 ff.; Beziehung auf Antisthenes
261 f.; keine Beziehung auf Platon
260 f.; — Βοίστριε 257 f.; — Sophistenrede 258. 263 ff. 265 f.; —
verlorene Jugendschriften 268 ff.
Ithaka, Antwortschreiben and. Magneten
505 f.
Iuba, von Plinius benutzt 3.
Iulius Aquila d. Etr. disc. 20. 23.
Iulius Valerius (III 47) 615.
Iusta Grata Honoria 527.

Kallias γραμμ. τραγ. 475.
Kallimachos, cod. Perus. 309.
Kallippos in einem hercul. Papyros 578.
Kallisthenes 75 f.
Karneen auf Thera 134 ff.
καρποῦν 333 A. 2.
κατηγορήματα in der stoischen Logik 566.
Kephalos 54.
Kinderrollen 380 f.
Kleombrotos, S. d. Pheres, aus Astypalaia 450.
Kleomenes, Satrap v. Aegypten 193 f.
κολλήματα u. σελίδες in der Subscription eines Papyros 551 A. 2.
κομίατον 156 f.
Konstantin, Konstantinopel s. Constantin, Constantinopel.
Korinth, Beziehungen zu Delphi 480 ff.
Krales, der Grammatiker 77f.
Kreneisches Thor 49.
Κυφαρισσιφᾶς 454 f.

Ασκαρτώ 137.
λεκτά stoischer Kunstausdruck 566 A. 3.
Leukophryene 491 ff.; erste Feier 495 f.; eine spätere 515; Festorduung 512ff.; S. auch unter Artemis.
Licinius, Kaiser, Chronologie 28 ff. 603 f.
Linos 68 ff.
λίσση 311.
Logik der Stoiker 565 ff.
λόγος, ὁ παρὰ μικρόν 566.
Lupus v. Ferrières 343 f.
Lykos, theb. Localantiquar 47 A. 1.

mogistri equitum, peditum etc. in spätrömischer Zeit 531 ff.
mogister officiorum 546.
Magnesia a. M., Fest d. Leukophryene 491 ff.; Agora 504; Tempel 496 ff.; Altar 512. S. auch unter Inschriften.
Μακάρων νήσοι in Theben 37 ff. 42.
43 Å. 1.
Manilius, Quelle des Plinius 3.
Manteldrapirung 95 f.
Marmorbild aus Pompeji 368.
Masurius Sabinus, Quelle d. Plin. 7. 19.
Mauriacensisches Feld 529.
Mediciner, Schulen 140 ff.
μεγας διάκοσμος 167 f.
Melauippides 278 f.; (fr. 2) 279.
Menaichmos von Sikyon 79 Å. 1.
Μήνιδος ἀπόρρησις auf korinth. Vase 391 ff.
Menon, medic. Schriftsteller 405 ff.
Meriones, Freier der Helene 158.
Merobaudes, Lobged. auf Aetius 516 Å. 5.
Metrodoros, citirt in einem hercul. Papyros 569.
Miltiades von Elaius, Arzt 141.
Q. Mucius Scaevola, Augur 7.

Nebridius, Präfect von Gallien 216.
Nereidenmonument 92 A. 1.
Neitisches Thor 61.
Nigidius Figulus de animalibus 18.
Numpógos, Beiname d. Artemis Leukophryene 499. 508 f.
Niobe auf einem pompejanischen Bild 368 ff.
Niobiden, Gräber in Theben 49 ff.; Darstellungen auf Vasen und Wandgemälden 371 f.; auf Sarkophagen 381 f.; auf dem Petersburger Relief 383 ff.
νόσημα ἀνθρώπινον 244.

Nauarch des Ptolemaios aus Rhaukos

vagun 608.

445 f.

Notitia dignit, Occid, 540, 544 ff. Nysa 55 f.

Ogygisches Thor 46 ff.
Ogygos' Grab 46 ff.
Oidipusquelle in Theben 39.
'Ολυμπιανίκα 107 ff.
Olympionikenlisten 78 ff.
Onestes, Epigramme 64 f.
Onkäisches Thor 62 f.
Ophelas v. Olynth 188. 195 f.
Optila, goth. Name 530 A. 3.
Ornamentik, griech. 90 ff.
ὀΘὰ κατηγοφήματα 566.
ος είπες in augural. Terminologie 2 f.
9 15.
ὀξύψυγχος χαφακτήφ 315 ff.

Palatinischer Apollotempel, Thüren 386. Palladius (hist. Laus. 86, 14) 316. pallulae 301. Pardaros auf korinth. Pinax 388. Papyri aus Herculaneum, Länge d. Papyrosstreifen 551 A. 2; κολλήματα u. σελίδες 551 A. 2; Ιατετροlationen in den Neapl. Abschriften 567 A. 1; papyri non disegnati 579. (Hercul. 307) 550. (671) 577. (861) 577. (1003) 572 ff. (1020) 548. (1038) 548. (1065) 567 f. (1389) 568 ff. (1414) 551. (1421) 548. — (0xyrh. 142. 60) 32 f. (II 213) 386 f. (II 222) 72 f.; (Grenfell-Hunt Greek Pap. II 6a) 372 ff.; (Berl. Urk. II 411) 28 f. 602 A. 2; (Erzh. Rainer 292) 31; (Genf I 10 Nic.) 30. 602 A. 2. (13) 28. παρεληλυθότα κατηγορήματα 566. Paronomasie bei Anaximander 234; bei Gorgias 224. 234; bei Heraklit

233 f.
Parthenopaios, Grabepigramm 49.

Παταφεύς τες in hercul. Papyri 571.
574.
patricius abusiv gebraucht 522 A. 6.
533.
Pausanias (VI 3, 6) 73.
πεσεμμένοι 610 f.
πεσεπατεῖν in logischen Beispielen d.
Stoiker 566 A. 2.
Peripatetiker, citirt in hercul. Papyri
571.
Perso, Persis 159.
Petersburger Niobidenrelief 383 ff.
Pferdetypus, attischer 105 f.
Pheidias, Apollonstatue 457 ff.
Phemonoe, delph. Scherin 3. 8.
Philistos 76 f.
Philodem π. τ. Ζήνωνος ... 572 ff.;

έχ τ. Ζήνωνος σχολών 568 ff.; π. quaestor sacri palatii 546. σημείων χ. σημειώσεων 567 f.; Αδ-fassungszeit dieser Schrift 568 A. 2; π. χόριτος 551 A. 2. Reimaccent 249 ff. Reimprosa 235. Philoxenos, Satrap v. Karien 191 f. Phorkiden 159 f. φυλαρχήσας 440 ff. Phylen auf Rhodos 440 ff. Phylen auf Rhodos 440 ff.
Pinakes, korinth. 388 ff.
Pindar, Pyth. I, Datirung 110 f.
Platon, Rhythmische Prosa 580 ff.;
Verhältniss zu Isokrates 260 f. 263 ff.;
— Alkibiades 1 439; Theages Unächtbeit 428 ff.; Abfassungszeit 432 ff.;
Inbalt 427 ff.; Verhältniss zum Theaetet 432 ff.; zu anderen platonischen Schriften 436 ff.; (Charm. 164 D) 412 ff. 485 ff.; (Menon 76 C) 232. (Phaidr. 228 D) 586. (229 D) 583 f. (230 A ff.) 586 ff. (232 CD) 596 f. (233 A ff.) 588 ff. 591. (234 B) 591 f. (236 B) 593. (238 B ff.) 593 ff. (239 A) 595. (239 E) 595 f. (240 D) 582. 595. (239 E) 595 f. (240 D) 582. (247 D) 584 f. (251 C) 232. (260 D) 583 f. (260 E) 585. (277 E) 585. (Protagor. 343 A) 411 f. (Symp. 193 DE) 582.

Plinius, nat. hist. X. Analyse und Quellenuntersuchung t ff.; Disposi-tion 17 f.; Benutzung von Antistius Labeo 19; Aristoteles hist. an. 2 ff.; Labeo 19; Aristoteles hist. an. 2 ff.; mir. ausc. 3; Boios, 3; Hylas 4. 12. 22; Iuba 3; Iulius Aquila 20. 23; Manilius 3; Masurius 7. 19; Nigidius Figulus 18; Phemonoe 3. 8; Theophrast 16; Trebius Niger 19; Umbricius 4 ff. 11. 19 ff.; — (VII 165) 612. (X 7) 3 A. 1. (16) 4 A. 1. (20) 6 ff. (28) 8 A. 1. (77) 17 A. 1. (XI 55) 23f. (140) 18 A. 1. 24. (186) 24. (189 f.) 25. (195. 197) 26. (XXVI 24. (189 f.) 25. (195. 197) 26. (XXVI 99) 607.

Plutarch de E 414 ff. 471 ff.; (p. 384 F) 414 A. 1. 475 A. 3. 490. Pneumatiker 141.

Polemon, muthmaassliche Beziehung zu

Aristophanes v. Byzanz 59. Pompe in Constantinopel 466 ff. Pompe in Constantinopel 466 ff.
práefecti praetorio 201 ff.
praepositus sacri cubiculi 545 f.
πράτιστος άγοράν 137.
πρόσομος 275.
προσμάτεων 606 f.
Protagoras 218 ff.
Putcoli, angebl. Heimath des Caelius
Bufus 614.

denrechnung 107 ff.

Reimprosa 235. Rhodos, Phylen 440 ff. Rhythmus in der Prosa 252 f. 580 ff. Roman, griechischer 364 ff. Rua, Hunnenkönig 522 f. Rufus v. Ephesos 141 f.

Sallustius, Prafect d. Orients 216 f. sanqualis 6 f. Sarkophage mit Iliasscenen 393 ff. Säule, verbrannte, in Constantinopel 457 ff. Schamhastigkeit der Skythen 92 ff. Schiffskampf d. Ilias auf Sarkophagen 393 ff.

393 ff.
Scholien zu Apollonios (I 735—741)
66 ff.; zu Euripides (*Phoen.* 159) 49.
51 f. (287) 64. (1062) 62f. (1104)
61. (1119) 45 ff. (1129) 61 f. (1156)
49; zu Homer (*H.* Σ570) 68 f. (Ω 602.
613. 617) 51 f. (*Od.* α 85) 47 A. 1.
(λ 260—264) 66 f.; zu Pindar (*Ol.* VI
23) 49 A. 1; s. auch unter Theon.
Schwertscheide aus Nikopol 93.
σελίδες s. κολλήματα.
Septizonien 360 A. 6.

Septizonien 360 A. 6. Siebenzahl im Apolloncult 493. Skeniker 597 ff. Skythen 86 ff.

Sophokles Niobe 370 ff. 386 f.; (Oed. C. 389 f.) 423. (fr. 118) 423.

Soranos v. Ephesos 140 ff. Speiseopfer 321 ff. spinturniæ 11. Sprüche d. 7 Weisen 411 ff. 474. στεφανηφόροι in Magnesia a. M. 511.

στεφανίτης άγών ebd. 494. Stilicho 542.

Stilicno στο magister στρατηλάτης = magister με Στουβήλη, Στουβήλη 424. Στουβήλη 424. Caesares Conton G., Urberlieferung d. Caesares Gudianus 293 f. 296 Sueton C., Ucberlieferung d. Caesares 291 ff.; Hdschr.: Gudianus 293 f. 296 A. 1; Laurentianus 289; Memmianus 288 ff. 293 A. 2. 297 A. 2. 301. 356 ff.; Parisinus 289; Vaticanus 300; Exem-Parisinus 289; Vaticanus 300; Exemplar d. Einhard 298 f.; Excerpte d. Heiric v. Auxerre 342 ff.; Glossen 356 ff.; Art der Corruptel 299 f.; — (Caes. 24) 300 f. (31) 294. (37) 299. (43) 294. (49) 297. (79) 295. (Aug. 2) 297. (40) 298 A. 1. (49) 296 f. (64) 299. (65) 298. (72) 300. (79) 298 f. (80) 298. (95) 25; (Tib 2) 303 f. (65) 288; (Cal. 8) 293. (11) 297.

(35) 300. (57) 299; (Claud. 20) 295. (30) 298. (32) 295 f.; (Ner. 14) 299 f. (33) 296. (53) 292; (Gall. 6) 291; (Dom. 2) 293. 296. (3) 291 f. 293. (5. 23) 300. Super, Cognomen 12 A. 2. supralsiv folgern 557 A. 3. Synesios' Aegypter 210 ff. Tacitus (ann. IV 67) 298.

Talosvase 102 ff. Tarquitius d. Etr. disc. 20. 23. Tarquitius a. Etr. aisc. 20. 23.
τέχναι, Kunstgriffe, Kunstregeln 239.
τηλέφιλον 606.
Tempel: d. Artemis in Magnesia a. M.
496 ff.; in Thermos 482.
τετράδραχμον χουσοῦν 317 f.
Teukros auf korinth. Pinax 390 f. Teumessischer Fuchs 52f. Theatergebäude, griech. 81 ff. 377 ff. 597. Theben, Gründungssage 63 ff.; Thore 45 ff. 60 ff.; Siebenzahl 64; Heroengräber 37. 46 f. 49 f. 69; Oidipusquelle 39; Aids youal 37 f.; Maxágar vijos 37 ff. 42. 43 A. 1; Ampropul 12. Hermonick 14. montempel 43; Hermesstatue 58 A. 1; Epigramme 36 ff.; ihre Erneuerung 58; Zerstörungen 57 ff. 65. Themison, Arzt 141. Theodosius I 536. Seol Seol 272f. θεοί επικούριοι 148 ff. 300 δπικούριοι 448 ff.
32φ διδόναι 332. 615.
Theokrit (III 29 f.) 606. (XV 94 f.) 607.
(XXIV 8) 422 ff.
Theon (zu Apollon. II 904) 54 ff. (III 1179) 47 ff.; (zu Lykophr. 1194) 38 ff.
43 A. 1. (1206) 47 f.; (zu Theokr. VII 103) 44 f.

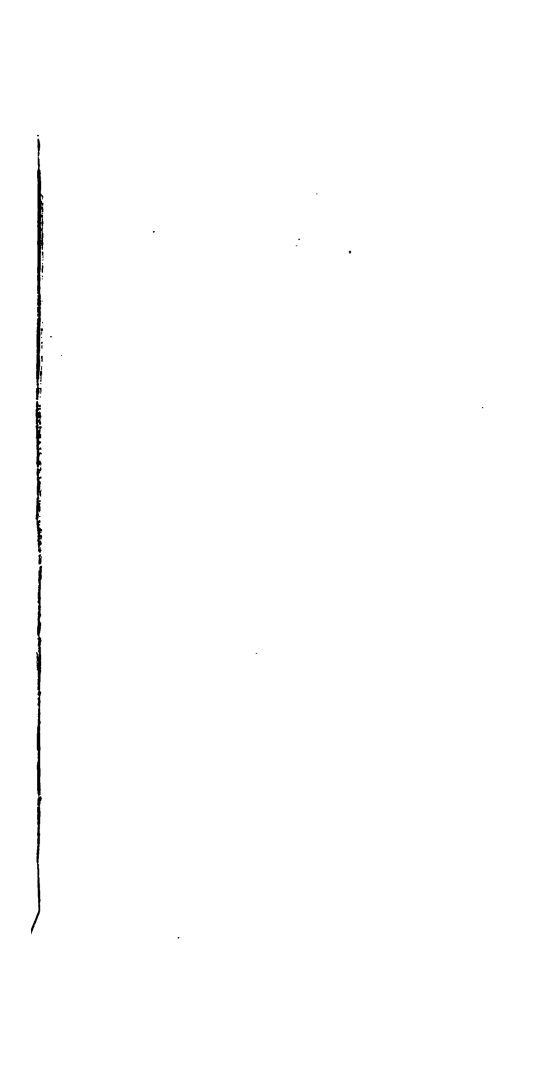
Plin. benutzt 16; — (hist. pl. IX 15) 607. Thera, Gewichte 113 ff.; Karneen 134 ff.; Inschristen 444 ff.
Thermos, Holztempel 482. Thresymachos 245 f.
Thrasymachos 245 f.
Thukydides, Verhältniss zu Gorgias
246; (VI 29, 3) 313 f. (VII 58, 4) 315.
Ουμέλη und Ουμελικοί 597 ff.
Ούστρα 332 A. 3. Tiberius, angebl. Bauten auf Capri 287 ff. τιθύμαλλος 607 (. Titus Aufidius, Med. 141. τόθε 41 f. Trapstile, Traustile, goth. Namen 530 . 3. Trebius Niger, v. Plin. benutzt 19. Tusculum, Heimath d. Gaelius Rufus 614. Umbricius Melior, Hauptquelle d. Plinius: 4 ff. 11. 19; d. Etrusc. disc. 19 ff.

Valerius, Iulius (III 47) 615.
Vasen, korinthische mit Hephaistos 94 ff.; mit lliasscene 391; att. schwfig. mit Bockssatyr 96 f.; rothfig. mit Niobiden 371, Gigantomachie 97 f. 403 f., Talos 102 ff.; des Assteas 403 f., T. 81 ff. 378. Venus v. Milo 305 ff. villa Ionis 288 ff. Vitruv (V 7) 600. Vögel, Classificirung bei Plinius 2 ff. 15 ff.; Abbildungen 20 A. 1.

Weise, Sieben, ihre Sprüche 411 ff. 474. VII 103) 44 f.

Zenon 568. 572; vgl. unter Philodem.

Theophrast über Leukipp 165 ff.; von Zethos 48. 63 f.



# HERMES

## ZEITSCHRIFT FÜR CLASSISCHE PHILOLOGIE

BEKAUSGEGEBEN

VON

GEORG KAIBEL UND CARL ROBERT

SECHSUNDDREISSIGSTER BAND, VIERTES HEFT.

BERLIN 1901. WEIDMANNSCHE BUCHHANDLUNG

SW, ZIMMERSTRASSE 94.

Soeben ist erschienen:

## FESTSCHRIFT

FEIER DES HUNDERTFÜNFZIGJÄHRIGEN BESTEHENS

## KÖNIGLICHEN GESELLSCHAFT DER WISSENSCHAFTEN

ZU GÖTTINGEN.

Beiträge zur Gelehrtengeschichte Göttingens,

Mit 1 Titelbild und 13 Tafeln.

gr. Lex. 8. (IV u. 688 S.) 20 M.

gr. Lex. 8. (IV u. 688 S.) 20 M.

Inhalt: Gauss wissenschaftliches Tagebuch 1796—1814. Mit Anmerkungen herausgegeben von Felix Klein, Mit 1 Porträt und 1 Facsimile. — Gauss in seiner Vorlesung über die Methode der kleinsten Quadrate. Erinnerungen von R. Dedekind. Mit 1 Porträt. — Heinrich Ewald von Julius Wellhausen. — Beiträge zur Geschichte der Astronomie in Hannover von Wilhelm Schur. Mit 2 Bilderu im Text und 4 Porträttafeln. — Heyne von Friedrich Leo. Mit 2 Porträts. — Johann Lorenz von Mosheim als Kirchenhistoriker von Nathanael Bonwetsch. — Geschichte der Gründung und Entwicklung des botanischen Gartens zu Göttingen von Albert Peter. Mit 13 Abbildungen im Text und 1 Gartenplan. — Göttinger Zoologen von E. Ehlers. — Die Vertretung der ökonomischen Wissenschaften in Göttingen vornehmlich im 18. Jahrhundert von F. Frensdorff. — Göttingische Zeitungen von gelehrten Sachen von Gustav Roethe. Mit 4 Porträttafeln und 3 Facsimiles im Text

## ABHANDLUNGEN

## DER PHILOLOGISCH-HISTORISCHEN KLASSE.

gr. 4. (190 u. 30 S. mit 19 Tafeln.) 20 M.

Inhalt.

Fragmenta Burana. Herausgegeben von Wilhelm Meyer aus Speyer. Mit 15 Tafeln. (190 S.) Einzelpreis 14 M.

Bruchstücke indischer Schauspiele in Inschriften zu Ajmere von F. Kielhorn. Mit 4 Tafeln. (30 S.) Einzelpreis 3 M.

#### ABHANDLUNGEN

## DER MATHEMATISCH-PHYSIKALISCHEN KLASSE,

gr. 4. (232, 17 n. 27 S. mit 25 Tafeln.) 20 M.

Inhalt.

Die Polyacheten des magellanischen und chilenischen Strandes. Ein faunister Versuch von E. Ehlers. Mit 25 Tafeln (282 S.) Einzelpreis 17 M.

Ueber die Permutationen des Körpers aller algebraischen Zahlen von R. Dude-kind. (17 S.) — Ueber das Dirichlet'sche Princip von David Hilbert. (27 S.) Einzelpreis 3 M.

